

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



#### REESE LIBRARY

OF THE

## UNIVERSITY OF CALIFORNIA.

Received Octobe's 1882

Accessions No. 21142 Shelf No.



# Geschichte der neuern Philosophie

pon

Runo Fischer.

Bierter Band.

Rant's Syftem der reinen Bernunft

UNIVERSITY
Such Lifus Mag.

Beidelberg.

Verlagsbuchhandlung von Friedrich Baffermann. 1869.

.

•

The sell of the Work

# Inhaltsverzeichniß.

## Erftes Buch. Metaphyfit ber Natur und ber Sitten.

| Erstes Capitel.                                      |     | Seite           |
|------------------------------------------------------|-----|-----------------|
| Aufgabe ber metaphyfifchen Raturlehre.               | Die | ••••            |
| Rörperwelt. Begriff ber Bewegung. Gr                 | ōβe |                 |
| ber Bewegung. Phoronomie                             |     | 3               |
| Die reine Naturwissenschaft                          |     | 3               |
| 1. Mathematische und philosophische Raturlehre       |     | 3               |
| 2. Seelenlehre und Körperlehre                       |     | 6               |
| 3. Die metaphysische Körperlehre. Materie und Bewegt | ıng | 8               |
| Der wahre Begriff ber Bewegung. Bewegung und Rube    | als |                 |
| raumliche Relation                                   |     | 11              |
| Das Proclem der Phoronomie                           |     | 15              |
| 1. Relativer und absoluter Raum                      |     | 15 <sup>.</sup> |
| 2. Die Conftruction ber Bewegungsgröße               |     | 17              |
| a. Die zusammengesette Bewegung als Summe            |     | 20              |
| b. Die zusammengesette Bewegung als Differeng        |     | 21              |
| c. Die jusammengefeste Bewegung als Diagonale        |     | 22              |
| A 0                                                  |     |                 |

#### IV

| 3weites Capitel.                               |      |          |       |
|------------------------------------------------|------|----------|-------|
| . Der Begriff ber Materie und beren S          | räft | e.       | Seite |
| Dynamit                                        | •    |          | 24    |
| Die Materie als Ursache ber Bewegung           | •    |          | 24    |
| 1. Die Materie als Raumerfüllung               |      |          | 24    |
| 2. Die Raumerfüllung als Kraft                 |      |          | 25    |
| 3. Die Kraft ber Materie als Repulfion         |      |          | 27    |
| a. Ursprüngliche Clasticität                   |      |          | 27    |
| b. Relative Undurchringlichkeit                |      |          | 27    |
| Die Materie als Substanz der Bewegung          |      |          | 29    |
| 1. Die materiellen Theile                      |      |          | 29    |
| 2. Die unenbliche Theilbarkeit ber Materie     |      | • •      | 30    |
| Die beiben Grundträfte ber Materie             |      | •        | 32    |
| 1. Attraction                                  |      | • •      | 32    |
| 2. Repulsion und Attraction                    |      | • •      | 33    |
| a. Repulsion als erste Kraft. Berührung u      |      |          | 34    |
| b. Attraction als Wirkung in die Ferne .       | •    |          | 35    |
| c. Flächenkraft und durchhringende Kraft .     |      |          | 37    |
|                                                |      |          | 38    |
| 3. Gefet ber Attraction (Gravitation)          |      |          | 38    |
| a. Berhältniß der Massen und Entsernungen      |      | • •      |       |
| b. Quabrat und Burfel ber Entfernungen .       |      | • •      | 40    |
| Die specifische Berschiebenheit ber Materien   | •    | • •      | 41    |
| 1. Figur und Bolumen                           | •    | • •      | 41    |
| 2. Zusammenhang ober Cohärenz                  |      | <b>.</b> | 42    |
| 3. Flüssige und feste Materien                 |      | • •      | 48    |
| 4. Die Natur ber flüssigen Materie. Hybrobynan |      | • •      | 44    |
| 5. Clasticität als expansive und attractive    |      |          | 45    |
| 6. Mechanische und demische Beranberung        |      |          | 46    |
| 7. Mecanische und dynamische Naturphilosophie. |      |          | 48    |

| v                                                            |              |
|--------------------------------------------------------------|--------------|
| Drittes Capitel.                                             |              |
| Ot militaritan someon med to the                             | Seite        |
| Die Mittheilung ber Bewegung. Mechanik                       | . 50         |
| Das Gesetz ber Selbständigkeit. Die Materie als Substanz     | . 53         |
| Das Gesetz ber Trägheit                                      | , 55<br>, 55 |
| 1. Die äußere Ursache                                        | •            |
| Das Geset ber Gegenwirfung ober bes Antagonismus             | . 58         |
| 1. Das Problem                                               | . 59         |
| 2. Löfung bes Problems                                       | . 60         |
| 3. Sollicitation und Acceleration                            |              |
| 4. Der unenblich lleine Widerstand. Rein absolut : harter Ro | -            |
| per                                                          | . 65         |
| 5. Die Stetigkeit ber mechanischen Beranberung               | •            |
|                                                              | •            |
| Viertes Capitel.                                             |              |
| Die Bewegung als Erscheinung. Phänomeno                      | ) <b>s</b>   |
| logie                                                        | . 67         |
| Die Aufgabe der Phanomenologie                               | . 67         |
| 1. Die Modalität der Bewegung                                | . 67         |
| 2. Das alternative, disjunctive, bistributive Urtheil        | . 68         |
| Die Lösung ber Aufgabe                                       | . 69         |
| 1. Die Möglichkeit ber Bewegung. Die gerade Linie .          | , 69         |
| 2. Die Wirklichkeit ber Bewegung. Die Curve                  | . 71         |
| 3. Die Nothwendigkeit der Bewegung                           | . 74         |
| Der Raum als Erfahrungsobject                                | . 75         |
| 1. Der absolute Raum                                         | . 75         |
| 2. Der leere Raum                                            | . 77         |
| a. Der leere Raum außer ber Welt                             | . 78         |
| b. Der leere Raum in ben Körpern. Dynamische Sy              | •            |
| nothele                                                      | 79           |

....

| c. Der leere Raum zwischen ben Körpern. Mechanische                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| Hypothese                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 80                                     |
| Fünstes Capitel.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                        |
| Das Befen ober Princip ber Moralität                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 81                                     |
| Bernunftfritit und Sittenlehre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 81                                     |
| 1. Rant's moralphilosophische Untersuchungen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 81                                     |
| 2. Die Grundfrage der Sittenlehre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 84                                     |
| Das Moralprincip                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 85                                     |
| 1. Der moralische Sinn                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 85                                     |
| 2. Das Gute und ber Wille. Wille und Pflicht                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 88                                     |
| 3. Pflicht und Neigung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 91                                     |
| 4. Pflicht (Geset) und Maxime                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 93                                     |
| Uebergang jur Moralphilosophie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 94                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                        |
| Sechstes Capitel.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                        |
| Metaphyfifde Begründung ber Sittenlehre.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                        |
| Das Sittengefes und bie Autonomie !                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 97                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | • •                                    |
| Standpunkt ber Sittenlehre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 9 <b>7</b>                             |
| ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                        |
| 1. Der empirische Standpunkt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 97                                     |
| 1. Der empirische Standpunkt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 97<br>97                               |
| 1. Der empirische Standpunkt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 97<br>97<br>99                         |
| 1. Der empirische Standpunkt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 97<br>97<br>99<br>01                   |
| 1. Der empirische Standpunkt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 97<br>97<br>99<br>01                   |
| 1. Der empirische Standpunkt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 97<br>97<br>99<br>01<br>01             |
| 1. Der empirische Standpunkt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 97<br>97<br>99<br>01<br>01<br>03       |
| 1. Der empirische Standpunkt 2. Der metaphysische Standpunkt 2. Der metaphysische Standpunkt 2. Das Sittengeses als Princip des Willens 3. Das Gebot (Imperativ) 4. Das Gittengeses als sebote. (Geschicklichkeit und Klughelt) 4. Das Sittengeses als formales Willensprincip 5. Das Sittengeses als Endzweck. Die Person und deren                                                   | 97<br>97<br>99<br>01<br>01<br>03       |
| 1. Der empirische Standpunkt 2. Der metaphysische Standpunkt 2. Der metaphysische Standpunkt 2. Das Sittengeset als Brincip des Willens 1. Das Gebot (Imperativ) 2. Die bedingten Gebote. (Geschicklichkeit und Klugheit) 3. Das unbedingte Gebot (kategorischer Imperativ) 4. Das Sittengeset als formales Willensprincip 5. Das Sittengeset als Endzweck. Die Person und deren Würde | 97<br>97<br>99<br>01<br>01<br>03<br>05 |

## VП

|                                                            | Seite |
|------------------------------------------------------------|-------|
| 2. Das kritische und bogmatische Moralprincip              | 115   |
| 3. Das Sittengeset als Freiheit. Uebergang zur praktischen |       |
| Bernunft                                                   | 117   |
| Siebentes Capitel.                                         |       |
| Das Problem ber Freiheit                                   | 121   |
| Der Begriff ber Freiheit                                   | 122   |
| 4 40 4 7 47                                                | 122   |
| 2. Freiheit und Beit                                       | 123   |
|                                                            | 126   |
| 3. Die Freiheit als intelligible Ursache                   |       |
| 4. Gott und Freiheit                                       | 127   |
| Lösung des Broblems                                        | 128   |
| 1. Der intelligible Charafter                              | 128   |
| 2. Der intelligible und empirische Charakter               | 131   |
| 3. Nothwendigkeit und Freiheit. Das Gewissen als Be-       |       |
| weißgrund                                                  | 133   |
| 4. Das moralische und psychologische Problem               | 135   |
| Die Realität ber Freiheit                                  | 136   |
| Achtes Capitel.                                            |       |
| Die Freiheit als praktische Bernunft ober Wille            | 140   |
| Analyse bes Willens                                        | 140   |
| 1. Der empirische und reine Wille                          | 140   |
| 2. Glüdseligkeit und Sittlickeit                           | 144   |
| 3. Legalität und Moralität                                 | 148   |
| Das Sittengeset als Triebseber                             | 149   |
| 1. Das moralische Gefühl                                   | 149   |
| a a milita a tamata a tamata                               | 152   |
|                                                            | 154   |
| 3. Heiligkeit und Tugend                                   | 104   |
| 4. Tugenbstolz und Tugenbbemuth. Unächte und ächte Mo-     |       |
| ral                                                        | 155   |

#### VIII

| Neuntes Capitel.                                                            | Geite                    |
|-----------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| Begriff bes höchften Gutes. Antinomie unb                                   | Gent                     |
| Bojung. Brimat ber prattifchen Bernunft                                     |                          |
| und beren Bostulate                                                         | 159                      |
| Der Begriff bes bochften Gutes                                              | 160                      |
| 1. Tugend und Glücheligteit                                                 | 160                      |
| 2. Antinomie ber prattifchen Bernunft                                       | 162                      |
| 3. Auflösung ber Antinomie                                                  | 165                      |
| Die Postulate ber praktischen Bernunft                                      | 168                      |
| 1. Unfterblichleit ber Seele                                                | 169                      |
| 2. Dasein Gottes                                                            | 170                      |
| 3. Bernunftglaube                                                           | 171                      |
| Methobenlehre. Die sittliche Erziehung                                      | 174                      |
| Sinnenwelt und Sittengefes                                                  | 177                      |
|                                                                             |                          |
| Zehntes Capitel.                                                            |                          |
| Der Rechtsbegriff. Privatrechtslehre                                        | 179                      |
| Der Rechtsbegriff                                                           | 179                      |
| 1. Rechts: und Tugendpflichten                                              | 179                      |
| 2. Positive und rationale Rechtslehre                                       | 181                      |
| 3. Recht und Zwang. Enges und weites Recht                                  | 101                      |
| of the mine Dennilly Culture and to the territory                           | 182                      |
| 4. Privates und öffentliches Recht. Urfprüngliche und er-                   |                          |
|                                                                             |                          |
| 4, Privates und öffentliches Recht. Urfprüngliche und er-                   | 182                      |
| 4. Privates und öffentliches Recht. Urfprüngliche und ers worbene Rechte    | 182<br>185               |
| 4. Privates und öffentliches Recht. Urfprüngliche und ers<br>worbene Rechte | 182<br>185<br>187        |
| 4. Privates und öffentliches Recht. Ursprüngliche und ers<br>worbene Rechte | 182<br>185<br>187        |
| 4. Privates und öffentliches Recht. Ursprüngliche und ers<br>worbene Rechte | 182<br>185<br>187<br>187 |

# IX

| Elftes Capitel.                                    |   |    |                                                |
|----------------------------------------------------|---|----|------------------------------------------------|
| Staatsrechtslehre                                  |   |    | Seite<br>199                                   |
|                                                    | • | •  | 199                                            |
| Das öffentliche Recht                              | • | •  |                                                |
| 1. Die Staatsgewalten                              |   | •  | 200                                            |
| 2. Die Staatsformen. Der Staatsvertrag als Ibee    | • | •  | 202                                            |
| 3. Die Trennung ber Staatsgewalten                 | • | •  | 204                                            |
| 4. Breußen, Amerika, England                       | • | •  | 206                                            |
| 5. Beurtheilung ber französischen Revolution       | • |    | 208                                            |
| 6. Die Frage bes Revolutionsrechts                 |   | •  | 210                                            |
| 7. Umfang und Grenze bes Staatsrechts              |   |    | 214                                            |
| Das Strafrecht                                     |   |    | 217                                            |
| 1. Berbrechen und Strafe                           |   |    | 217                                            |
| 2. Wiebervergeltung und Begnabigung. (Tobesftrafe) |   |    | 218                                            |
| 3. Rant und A. Feuerbach. (Abschreckungstheorie.)  |   |    | 222                                            |
|                                                    |   |    |                                                |
| •                                                  |   |    |                                                |
| Zwölstes Capitel.                                  |   |    |                                                |
| Zwölftes Capitel.<br>Rölfers und Melthürgerrecht   |   |    | 224                                            |
| Bölter: unb Beltbürgerrecht                        | • | •  | 224                                            |
| Bölter: unb Weltbürgerrecht                        |   |    | 224                                            |
| Bölker: und Weltbürgerrecht                        |   | •  |                                                |
| Bölker: unb Weltbürgerrecht                        |   |    | 224<br>224                                     |
| Bölker: und Weltbürgerrecht                        |   | nb | 224<br>224<br>225                              |
| Bölker: und Weltbürgerrecht                        |   |    | 224<br>224<br>225<br>225<br>228                |
| Bölker: und Weltbürgerrecht                        | • |    | 224<br>224<br>225                              |
| Bölker: und Weltbürgerrecht                        | • |    | 224<br>224<br>225<br>225<br>228                |
| Bölker: und Weltbürgerrecht                        | • |    | 224<br>224<br>225,<br>228<br>228               |
| Bölker: und Weltbürgerrecht                        | • | •  | 224<br>224<br>225,<br>228<br>228<br>230        |
| Bölker: unb Weltbürgerrecht                        |   | •  | 224<br>224<br>225,<br>228<br>228<br>230<br>234 |

| Oreizehntes Capitel.                                                |              |
|---------------------------------------------------------------------|--------------|
| Tugenblehre. Bflichten gegen fich felbft                            | Seite<br>241 |
| Begriff ber Tugenbpflicht                                           | 241          |
| 1. Rechts : und Tugendpflicht                                       | 241          |
| 2. Unterfcieb ber Tugenbpflichten                                   | 242          |
| 3. Das Gegentheil ber Tugend. Rant und Ariftoteles .                | 245          |
| 4. Die moralische Gesundheit                                        | 247          |
| 5. Die moralische Selbstprüfung                                     | 249          |
| 6. Das Gewissen                                                     | 250          |
| 7. Pflichten gegen Gott                                             | 252          |
| 8. Grenze bes Pflichtbegriffs                                       | 254          |
| Pflichten gegen fich felbft. Unterlaffungspflichten                 | 255          |
| 1. Physische Selbsterhaltung. (Selbstmord)                          | 255          |
| 2. Moralifche Selbsterhaltung. (Luge, Beig, Rriecherei.) .          | 258          |
| Vierzehntes Capitel.<br>Die Pflichten gegen andere Menschen, Erzies |              |
|                                                                     | 261          |
| hungslehre                                                          | 261          |
|                                                                     | 263          |
| 1. Die praktische Liebe                                             | 263          |
| b. Bohlwollen und Neib                                              | 265          |
| c. Mitgefühl und Schabenfreube. (Mitleib)                           | 266<br>266   |
| 2. Die sittliche Achtung. Charatteristit bes Hochmuths .            | 270          |
| 2. Die geselligen Zugenden, Charakteristik der Freundschaft         | 278          |
|                                                                     | 277          |
|                                                                     | 277          |
| 1. Der Unterricht                                                   | 279          |
| Erziebungslebre                                                     | 280          |
|                                                                     |              |

#### XI

|                                                 |     | Gun   |
|-------------------------------------------------|-----|-------|
| 1. Erziehungsreform. Rosseau und Basedow        | •   | . 280 |
| 2. Erziehungszweige                             | •   | . 283 |
| 3. Erziehungsart                                | •   | . 284 |
| Junfzehntes Capitel.                            |     |       |
| Theorie und Bragis. Moral und Bolitit.          | De  | r     |
| Fortschritt ber Menfcheit                       |     | . 289 |
| Theorie und Brazis                              |     | . 289 |
| 1. Die Theorie als Regel jur Prazis             |     | . 292 |
| 2. Die philosophische Theorie als Sittenlehre   |     | . 293 |
| 3. Ibeen und Intereffen                         |     | . 294 |
| a. Die unpraktische Theorie in der Moral .      |     | . 296 |
| b. Die unpraktische Theorie in der Bolitik .    |     |       |
| c. Die unpraktische Theorie in ber Rosmopolitik |     | . 298 |
| Moral und Politit                               |     |       |
| 1. Gegensat und Einheit                         |     | . 800 |
| 2. Die Staatstunft ber politischen Moral        |     | . 302 |
| 3. Die Staatsweisheit ber moralischen Politit   |     |       |
| Sechszehntes Capitel.                           |     |       |
| Die Raturgeschichte ber Menschheit              |     | . 307 |
| Menschengattung und Racen                       |     | . 309 |
| 1. Broblem ber Menschenracen                    |     | . 309 |
| 2. Begriff ber Race                             |     |       |
| 3. Erflarung bes Racenunterfciebes              |     |       |
| Teleologische Erklärung. Kant und Georg Forster |     |       |
|                                                 |     |       |
| Siebzehntes Capitel.                            |     |       |
| Die Freiheitsgeschichte ber Menschheit.         | ℧ e | s     |
|                                                 |     |       |

#### XII

| Die weltgeschichtlichen Grenzpunkte                    | •   |       | •   | 321 |
|--------------------------------------------------------|-----|-------|-----|-----|
| 1. Der Anfang                                          |     |       |     | 321 |
| 2. Der Zielpunkt. Endzwed ber Geschichte               | •   | •     | •   | 325 |
| Das gegenwärtige Zeitalter. Die Aufflarung             | •   | •     | •   | 332 |
| 1. Die Aufklärerei                                     | •   | •     |     | 332 |
| 2. Die ächte Auflärung                                 | •   | •     | •   | 335 |
| Rant's Kritit ber herber'schen Geschichtsphilosophie . |     | •     |     | 340 |
| 1. Das herbersche Stufenreich                          | •   | •     | •   | 343 |
| 2. Die falschen Hypothesen. (Kant und Moscati)         | •   | •     | •   | 343 |
| 3. Die falschen Analogien                              | •   |       | •   | 345 |
| 4. Das Stufenreich ber Dinge und bie menschliche       | · F | reihe | it. |     |
| (Kant und Schulz)                                      |     |       | •   | 349 |

#### IIIX

## Bweites Buch. I Abschnitt.

#### Religionslehre.

Der Streit zwifchen Sagung und Rritit.

### Erftes Capitel.

| Mannaghtabaniais and Mannaghalouka Dal                        | Seite |
|---------------------------------------------------------------|-------|
| Bernunftheburfniß und Bernunftglaube. Das                     |       |
| Problem ber Theodicee. Das Weltende .                         | 355   |
| Berftanbesmetaphyfit und Glaubensphilosophie. Kant's Berhalt- |       |
| niß zu Mendelssohn und Schloffer                              | 357   |
| 1. Das Bernunftbebürfniß. Der orientirende Gesichtspunkt      | 359   |
| 2. Der Bernunftglaube                                         | 363   |
| 3. Die intellectuelle Anschauung und bie mobernen Plato-      |       |
| niter. Der vornehme Ton und ber ewige Friede in ber           |       |
| Philosophie                                                   | 365   |
| Die Theodicee in der Philosophie                              | 370   |
| 1. Das Problem                                                | 370   |
| 2. Die moralische Weltregierung                               | 878   |
| 3. Unmöglichkeit einer boctrinalen Theobicee                  | 374   |
| Das Enbe aller Dinge                                          | 875   |
| 1. Unitarier und Dualisten                                    | 376   |
| 2. Das natürliche und übernatürliche Enbe                     | 377   |
| 3. Das wibernatürliche Enbe                                   | 378   |
| 3weites Capitel.                                              |       |
| Das rabicale Boje in ber Menjoennatur .                       | 382   |
| Das Gute und Bofe unter religiofem Gefichtspuntte             | 382   |
| 1, Das menschliche Erlösungsbedürfniß                         | 882   |
| 2. Der Ursprung bes Bosen                                     | 384   |

#### XIV

| 3. Der rigoristische Standpunkt                       | 388 |
|-------------------------------------------------------|-----|
| 4. Die menschlichen Triebfebern und beren Ordnung     | 391 |
| 5. Das bose Herz. (Der Hang jum Richtguten.)          | 395 |
| Das radicale Böse in der menschlichen Natur           | 397 |
| 1. Die Thatsache ber bosen Gesinnung                  | 397 |
| 2. Der bose Wille                                     | 399 |
| 3. Die Erbfünde                                       | 404 |
| 4. Das Bose als Fall                                  | 405 |
| Die Erlösung vom Bösen                                | 406 |
| 1. Das Gute als Selbstbefferung                       | 406 |
| 2. Das Gute als Wiebergeburt                          | 407 |
| 3. Die Erlösung als Gnabenwirtung. (Parerga)          | 409 |
|                                                       |     |
| Drittes Capitel.                                      |     |
| Der Rampf bes guten und bofen Princips .              | 413 |
| Der Glaube an das Gute                                | 414 |
| 1. Das moralische Joeal als Sohn Gottes               | 414 |
| 2. Der praktische Glaube an ben Sohn Gottes           | 417 |
| 3. Die Wiedergeburt als Umwandlung bes empirischen    |     |
| Charatters                                            | 419 |
| 4. Das Erlösungsproblem. Die Hinberniffe ber Erlösung | 424 |
| a. Die mangelhafte That                               | 425 |
| b. Die wankelmuthige Gesinnung                        | 426 |
| c. Die alte Sündenschulb                              | 427 |
| 5. Auflösung bes Problems                             | 429 |
| a. Die erlösende Strafe                               | 429 |
| b. Das stellvertretende Leiden                        | 431 |
| c. Die erlösende Gnade                                | 432 |
| Der Kampf bes Bosen mit bem Guten                     | 434 |
| 1. Das Bose als Fürst dieser Belt                     | 434 |

#### XV

|                                                            | Gelte |
|------------------------------------------------------------|-------|
| 2. Das legale Gottesreich                                  | 485   |
| 3. Das moralische Gottesreich. Die Entscheibung bes Rampfs | 436   |
| Der Erlöfungsglaube als Bunberglaube                       | 439   |
| 1. Beftimmung bes Wunberglaubens                           | 439   |
| 2. Rritit, bes Wunderglaubens                              | 440   |
| Viertes Capitel.                                           | ÷     |
| Der Sieg bes guten Brincips und bas Reich                  |       |
| Gottes auf Erben                                           | 444   |
| Begriff ber Rirche                                         | 444   |
| 1. Der ethische Staat. Biebergeburt ber Gesellschaft       | 444   |
| 2. Unfictbare und sichtbare Rirche                         | 448   |
| 3. Bernunft : und Rirchenglaube                            | 450   |
| 4. Schriftglaube und Orthodoxie                            | 458   |
| a. Die gelehrte Schrifterklärung                           | 454   |
| b. Die moralische (religiose) Ertlarung                    | 455   |
| c. Der praktische Schriftglaube                            | 457   |
| Rirche und Religion. Gegensat und Einheit                  | 457   |
| 1. Die Antinomie                                           | 457   |
| 2. Die entgegengesetten Extreme. Aberglaube und Unglaube   | 462   |
| 3. Die Auslösung ber Antinomie                             | 463   |
| Die Religion als Kirche                                    | 467   |
| 1. Die jübische Kirche                                     | 468   |
| 2. Die hristliche Kirche                                   | 470   |
| 3. Ratholicismus, Broteftantismus, Aufflarung              | 472   |
| Das Religionsgeheimniß                                     | 473   |
| 1. Der Begriff bes Mysteriums                              | 473   |
| 2. Das Mysterium ber Weltregierung. (Die Trinität.) .      | 475   |
| 3. Das Mysterium ber Berufung, Genugthuung und Er-         |       |
| wählung                                                    | 476   |
|                                                            |       |

#### XVI

| Fünstes Capitel.                                            |             |
|-------------------------------------------------------------|-------------|
| Offenbarungs= und Bernunftglaube. Dienft                    | Beit        |
| und Afterbienft Gottes                                      | <b>17</b> 9 |
|                                                             | <b>17</b> 9 |
| 1. Naturalismus, Rationalismus, Supernaturalismus . 4       | 179         |
| 2. Die Offenbarung als Religionsmittel                      | 181         |
| 8. Die Offenbarung als Religionsgrund. Der Glaube als       |             |
| Gehorsam. Rleriter und Laien                                | 183         |
| Der Afterdienst Gottes                                      | 185         |
|                                                             | 185         |
| 2. Rechtfertigung burch ben Cultus 4                        | 186         |
| 3. Fetischienft und Pfaffenthum 4                           | 188         |
| 4. Die Bahrhaftigleit bes Glaubens und beren Gegentheil.    |             |
| - 1                                                         | 190         |
|                                                             | 196         |
|                                                             | 199         |
|                                                             |             |
| Bechstes Capitel.                                           |             |
| Sayung und Rritit. Positive und rationale                   |             |
| Biffenschaften. Der Streit ber Facultäten 5                 | 04          |
| Wiffenschaft und Staat 5                                    | 04          |
| 1. Positive und rationale Wissenschaft 5                    | 04          |
| 2. Die Rangorbnung ber Facultäten 5                         | 06          |
| 3. Der geseswibrige Streit 5                                | 11          |
| 4. Der gesemäßige Streit 5                                  | 12          |
| Der Streit ber philosophischen und theologischen Facultat 5 | 16          |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                     | 16          |
| 2. Kirchensecten und Religionssecten. (Mystif.) Der Bietis- |             |
|                                                             | 18          |
| Der Streit ber philosophischen und juriftischen Facultat 5  | 25          |

#### **TVX**

| •                                                         | Seite |
|-----------------------------------------------------------|-------|
| 1. Die Streitfrage                                        | 525   |
| 2. Die Entscheibung ber Streitfrage                       | 527   |
| Der Streit ber philosophischen und medicinischen Facultät | 531   |
| 1. Die Bernunft als Heiltraft                             | 531   |
| 2. Medicinische Bernunftlehren                            | 536   |
| Zweites Buch. II. Abschnitt.                              |       |
| Kritik ber Urtheilstraft. Aesthetik und Teleologie.       | ,     |
| Erstes Capitel.                                           |       |
| Der Begriff ber natürlichen Zwedmäßigteit                 |       |
| und bie reflectirende Urtheiletraft                       | 539   |
| Bereinigung ber Natur und Freiheit                        | 539   |
| 1. Gegensat beiber                                        | 539   |
| 2. Unterordnung ber Natur unter bie Freiheit              | 540   |
| 3. Der Begriff ber naturlichen Zwedmäßigkeit. (Die fpecis |       |
| fische Gesetzmäßigkeit ber Natur)                         | 541   |
| 4. Die kritische Aufgabe                                  | 546   |
| Die natürliche Zwedmäßigleit als Reflexionsprincip        | 548   |
| 1. Das teleologische und ästhetische Urtheil              | 548   |
| 2. Gefühl der Lust oder Unlust                            | 550   |
| 3weites Capitel.                                          |       |
| Die Analytit bes Schonen                                  | 553   |
| Die tritische Grundfrage                                  | 558   |
| Das ästhetische Urtheil                                   | 555   |
| 1. Das unintereffirte Wohlgefallen                        | 555   |
| 2. Das allgemeine Bohlgefallen                            | 561   |
| was regularia coopyriam                                   | 001   |

|                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                               |                                   |                                                  | XVI                                  | п                |                     |      |           |       |      |     |     |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|-----------------------------------|--------------------------------------------------|--------------------------------------|------------------|---------------------|------|-----------|-------|------|-----|-----|
| Я              | Die 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | isthetische                                                   | Ωm                                | dma6                                             | n¥eit                                |                  |                     |      |           |       |      |     |     |
|                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ifthetische                                                   | -                                 | •                                                | •                                    |                  | •                   | •    | •         | •     | •    | •   | •   |
| 7,             | ZOIE U                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | iliderilde                                                    | ; 3(0):                           | yweno                                            | ığıcıı                               | •                | •                   | •    | •         | •     | •    | •   | •   |
|                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | • .                                                           |                                   | <b>D</b> ritt                                    | es <b>C</b>                          | Capi             | tel.                |      |           |       |      |     |     |
| 5              | Die A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | nalyt                                                         | it be                             | s Er                                             | <b>hab</b>                           | e n e            | n                   |      |           |       |      |     | ,   |
| Die T          | hatsad                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | e bes (                                                       | ërhabe                            | enen .                                           | •                                    |                  | •                   | •    | •         | •     |      | •   |     |
| 1.             | Das                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Scone                                                         | unb (                             | Erhabe                                           | me                                   | •                |                     |      |           | •     |      |     |     |
| 2.             | Das                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | mathemo                                                       | utisch 1                          | und by                                           | nam                                  | ijΦ              | Erh                 | abe  | ne.       | D     | as   | Gro | βe  |
|                | und f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | as Gen                                                        | oaltige                           | e                                                |                                      |                  |                     |      |           |       |      |     |     |
| 3.             | Die 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ogische i                                                     | unb ö                             | ifthetife                                        | he C                                 | dröß             | ensd                | ģāţ  | ung       | •     |      |     |     |
| 4.             | Wiber                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ftreit u                                                      | nd H                              | armon                                            | ie zn                                | oifd             | en C                | tinb | ilbu      | ngê   | traf | t u | nt  |
|                | Vernu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ınft .                                                        |                                   |                                                  | •                                    | •                |                     |      |           |       | •    |     |     |
| Die E          | rflärur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ig bes (                                                      | Erhab                             | enen .                                           |                                      |                  |                     |      |           |       | •    |     |     |
| 1.             | Das                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | erhabene                                                      | Suf                               | ject .                                           |                                      |                  |                     |      |           |       |      |     |     |
|                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Subrepti                                                      |                                   | -                                                |                                      |                  |                     |      |           |       |      |     |     |
|                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | erhaben                                                       |                                   |                                                  |                                      |                  |                     |      |           |       |      |     |     |
|                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                               |                                   | •                                                |                                      |                  |                     |      |           |       |      |     |     |
|                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                               |                                   | Viert                                            | es (                                 | Cap              | iteL                | ,    |           |       |      |     |     |
| 9              | žreie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ainb                                                          | anh                               | ănge                                             | n b e                                | •                | ŏфi                 | n Ç  | ei        | t.    | 3    | bec | a l |
|                | Ru                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | nft, G                                                        | enie.                             | Deb                                              | uct                                  | ior              | u                   | n b  | Di        | a l e | ŧti  | t b | e   |
|                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                               | n U                               | rtbei                                            | íŝŧi                                 | a fi             | t                   |      | •         | •     | •    |     |     |
|                | ă șt ț                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <i>jerri we</i>                                               |                                   | . ,                                              |                                      |                  |                     |      |           |       |      |     |     |
| Natur          | ă st ț<br>unb                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                               |                                   |                                                  |                                      | •                | •                   | •    | -         | •     | •    | •   |     |
|                | unb                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                               | danhei                            |                                                  | •,                                   | •                | •                   | •    |           |       | •    | •   |     |
| 1,             | und .<br>Die f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Runst                                                         |                                   | <br>t .                                          |                                      | •                | ٠                   | •    | •         | •     | •    | •   |     |
| 1,<br>2,       | und d<br>Die f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Runst<br>reje Sc<br>anhänge                                   | nbe E                             | t .<br>5 <b>c</b> jönh                           | eit .                                |                  | •                   | libe |           | •     | •    | •   |     |
| 1,<br>2,<br>3, | unb<br>Die f<br>Die c                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>R</b> unst<br>reje Sd<br>anhänge<br>Ibeal.                 | nbe S<br>Die                      | t .<br>Schönh<br>ästhet                          | eit .<br>ische                       | Not              | rma                 |      |           | •     | •    | •   | •   |
| 1,<br>2,<br>3, | unb de f<br>Die f<br>Die d<br>Das<br>Die f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Runst<br>reje Sc<br>anhänge<br>Ideal,<br>chöne K              | nbe S<br>Die<br>dunst.            | t .<br>Schönh<br>ästhet<br>Der                   | eit .<br>ische<br>Beg                | o<br>No:<br>Fiff | rma                 | R    |           | •     | •    | •   | •   |
| 1,<br>2,<br>3, | unb de f<br>Die f<br>Das<br>Die f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Runst<br>reie Sd<br>anhänge<br>Ibeal,<br>ichöne R<br>Eintheil | nbe S<br>Die<br>tunft.<br>ung t   | t<br>öchönh<br>ästhet<br>Der<br>ver Kü           | eit .<br>ische<br>Beg<br>inste       | Nor              | rma<br>ber          | R:   |           | •     | •    | •   | •   |
| 1,<br>2,<br>3, | und de financia de la composition della composit | Runst<br>reje Sc<br>anhänge<br>Ideal,<br>chöne K              | nbe Sie<br>Die<br>Lunft.<br>ung t | t<br>5chönh<br>äfthet<br>Der<br>Der Kü<br>ünfte. | eit .<br>ische<br>Beg<br>inste<br>Di | Not              | rma<br>ber<br>Rufii | R1   | unst<br>• | •     | •    | •   |     |

.

#### XIX

|                                                          | Seite |
|----------------------------------------------------------|-------|
| Debuction ber Geschmacksurtheile                         | 607   |
| 1. Bestimmungsgrund ber afthetischen Urtheile            | 607   |
| 2. Die afthetische (erweiterte) Dentweise                | 610   |
| Dialektik ber afthetischen Urtheilskraft                 | 611   |
| 1. Wiberftreit und Lösung                                | 611   |
| 2. Der 3bealismus ber 3wedmäßigfeit                      | 613   |
| . Fünftes Capitel.                                       |       |
| Die natürliche Zwedmäßigkeit als objective,              |       |
| materiale, innere: Organifation und Leben                | 616   |
| Das teleologische Urtheil                                | 616   |
| 1. Die objectiv formale Zweckmäßigkeit                   | 617   |
| 2. Die objectiv-materiale Zwedmäßigkeit. Aeußere und in- |       |
| nere Zwedniaßigkeit                                      | 619   |
| 3. Die zweckthätige Causalität                           | 623   |
| a. Die Ibee bes Ganzen als Ursache                       | 624   |
| b. Die Organisation                                      | 624   |
| c. Kunst = und Naturproduct                              | 625   |
| Die tritifche Geltung bes teleologischen Urtheils        | 626   |
| Sechstes Capitel.                                        |       |
| Dialettit ber teleologischen Urtheilstraft.              |       |
|                                                          | 631   |
|                                                          | 631   |
| Antinomie der teleologischen Urtheilstraft               |       |
| 1. Mechanismus und Teleologie                            | 631   |
| 2. Die Auflösung des Widerstreits                        | 634   |
| Dogmatische Geltung ber Teleologie                       | 636   |
| 1. Realismus und Joealismus. (Casualität und Fatalität.  |       |
| Hojlozoismus und Theismus)                               | 636   |
| 2. Widerlegung der dogmatischen Teleologie               | 638   |
| - <b>**</b> 9                                            |       |

#### $\mathbf{x}\mathbf{x}$

| Market Market Surger State Control of the State | Seite |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Kritische Geltung ber, Teleologie. Der biscurstwe und intuitive                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |
| Berftand                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 639   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |
| Siebentes Capitel.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |
| Methobenlehre ber teleologischen Urtheils.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       |
| fraft. Die Teleologie als Raturbetrachtung,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       |
| als Raturfyftem, als Theologie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 643   |
| Die teleologische Naturbetrachtung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 643   |
| 1. Die ursprüngliche Organisation ber Materie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 643   |
| 2. Die Urformen. Die Ratur als Stufenreich. (Kant und                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |
| Göthe)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 645   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |
| 3. Der architektonische Verstand. Prästabilismus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 646   |
| 4. Die Theorie der Epigenefis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 649   |
| Das teleologische Naturspstem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 651   |
| 1. Der Mensch als Endzweck ber Natur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 651   |
| a. Die menschliche Gludfeligkeit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 654   |
| b. Die menschliche Gefellschaft                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 655   |
| c. Die afthetische Bilbung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 656   |
| 2. Der sittliche Endzweck                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 657   |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 658   |
| Teleologie und Theologie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       |
| 1. Physitotheologie und Moraltheologie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 658   |
| 2. Moraltheologie und Religion                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 662   |

# Erstes Buch.

# Metaphysik der Natur und der Sitten.

. .



## Erstes Capitel.

Aufgabe der metaphysischen Naturlehre. Die Körperwelt. Begriff der Bewegung. Größe der Bewegung. Phoronomie.

I.

#### Die reine Raturmiffenschaft.

1. Mathematische und philosophische Raturlehre.

Die Kritik der reinen Vernunft hat den sicheren Grund gezlegt, worauf jetzt das Erkenntnißsystem der reinen Vernunft errichtet werden soll. Sie hat in der Vernunft die Quellen einer doppelten Gesetzgebung entdeckt, die Principien des vernunftgezmäßen Erkennens und Handelns; jene bestimmen den Verstand in seinen Urtheilen, diese den Willen in seinen Handlungen: die ersten können theoretische, die anderen praktische Principien geznannt werden.

Bugleich hat die Kritik bewiesen, daß sich das rechtmäßige Berstandesgebiet auf die Welt der sinnlichen Erscheinungen einschränkt, daß es keine andere wissenschaftliche Erkenntniß der Dinge giebt, als Mathematik und Erfahrung. Die Objecte der Mathematik sind und nicht durch die Sinne gegeben, sondern durch Construction gemacht oder durch selbstthätige Anschauung gebildet. So weit und also die Dinge von außen gegeben sind, ist keine andere Erkenntniß derselben möglich als die Ersahrung.

4

Nennen wir ben Inbegriff ber sinnlichen Erfahrungsobjecte Natur, so beschränkt sich unsere Erkenntniß ber Dinge auf die Naturwissenschaft.

Wir mussen die Naturwissenschaft nach ihren Erkenntnißgrunden unterscheiden: entweder sind diese durch die Erfahrung, oder sie sind vor aller Erfahrung gegeben; im ersten Falle sind sie empirisch, im anderen transscendental. Die letzteren sind reine oder rationale Principien. Demgemäß unterscheiden wir die reine Naturwissenschaft von der empirischen. Die reine Naturwissenschaft umfaßt alle diejenigen Erkenntnisse, die rücksichtlich der Natur möglich sind durch bloße Vernunft.

hier ift die Rebe nur von der reinen ober rationalen Naturwissenschaft. Bas kann von den sinnlichen Erscheinun= gen erkannt werben burch bloße Bernunft? In allen Källen find die sinnlichen Erscheinungen in der Anschauung gegeben. Wenn sie bloß burch Anschauung gegeben sind, d. h. wenn in ber Erscheinung nichts enthalten ist, was die Anschauung nicht gegeben ober gemacht hat, wenn mit anderen Worten bie Er: scheinungen ohne Rest Producte der Anschauung sind, so sind fie vollkommen burch bloße Bernunft erkennbar. in solchen Erscheinungen nichts, das nicht die reine Bernunft ganz au durchdringen vermöchte. Alle Erscheinungen find ihrer Form nach Producte der Anschauung, benn alle find in Raum und Zeit. Die mathematischen Größen sind auch ihrem Inhalte nach Producte der Anschauung, denn der Inhalt der Größen ist selbst nur räumlich und zeitlich. Nicht bloß die Erkenntnisweise, auch die Objecte der Mathematik sind a priori; sie ist die einzige, durchgangig reine ober rationale Wiffenschaft. Hier ift barum alles vollkommen klar und burchsichtig. Wenn wir baber die Wiffenschaft einschränken auf diejenigen Erkenntniffe, die vollkommen

rein ober a priori sind, so mussen wir behaupten, daß die Naturwissenschaft nur so weit rein ist, als sie mit der Mathematik zusammenfällt, oder wie sich Kant ausdrückt: "daß in jeder bessonderen Naturlehre nur so viel eigentliche Wissenschaft angetroffen werden könne, als darin Mathematik anzutreffen ist."

Nun aber find die Naturerscheinungen nicht bloß mathematische Größen. Es ist etwas in ihnen enthalten, das sich niemals construiren läßt, nämlich ihre Materie im Unterschiebe von ber Korm: ihr Dafein felbst, bas zwar in unserer Unschauung gegeben, aber nicht burch biefelbe gemacht ift. Bermoge ihres Dafeins, ihrer von außen gegebenen Erifteng, find bie Naturerscheinungen nicht bloß Kiguren, sondern Dinge. Den Begriff von einem Dasein können wir nicht construiren, sondern nur benten ober durch Erfahrung erkennen. Aus biefem Grunde ift bie reine Naturwiffenschaft nicht blog Mathematik. Es ift etwas in ber Naturerscheinung, das in die Construction nicht aufgeht, das nicht burch Unschauung, sonbern burch Begriffe erkannt sein will. Entweder also giebt es überhaupt teine reine Raturwissenschaft, ober biese will nicht bloß burch Anschauung, sondern durch Begriffe gebilbet fein. Die Ertenntniß burch Begriffe ift bie philo: sophische im Unterschied von der mathematischen; sie ist näher bestimmt die metaphysische. Reine Raturwissenschaft ift beghalb Metaphysik ber Natur. Ihre Frage heißt: was kann von ber Natur erkannt werben burch ben reinen Berftand ober burch reine Begriffe?

Die Kritik hat gezeigt, daß es eine Metaphysik der Natur giebt. Es ist jetzt die erste Aufgabe des Systems, diese Wissensschaft auszubilden und den Inhalt der naturphilosophischen Ers

<sup>\*)</sup> Metaphysische Anfangsgrunde ber Naturwissenschaft. Borr. — Gesammtausgb. Bb. VIII. S. 444,

kenntniß zu entwickeln. Die Naturphilosophie ist gleichsam ber eine Flügel in bem Lehrgebäude ber reinen Vernunft, bessen zweizter Flügel die Moralphilosophie sein soll. In den "metaphysizschen Anfangsgründen der Naturwissenschaft" vom Jahre 1786 löst Kant jene erste und nächste Aufgabe seines Systems.

#### 2. Seelenlehre und Rorperlehre.

Doch muß diese Aufgabe noch naher begrenzt werben. hatten so eben die Naturwissenschaft nach ihren Erkenntniggrunben unterschieden in die empirische und rationale, und die lettere in die mathematische und metaphysische. Wir müssen sie jetzt auch nach ihren Objecten unterscheiden. Die Natur im Berftande ber fritischen Philosophie bildet ben Inbegriff aller Erfahrungsobjecte; bie Erfahrungsobjecte find bie außeren und inneren Erscheinungen. Die Erkenntniß ber außeren (im Raume gegebenen) Erscheinungen ist die Körperlehre ober Physik im engeren Sinn, die der inneren (nur in der Zeit gegebenen) Erscheinungen ift die Psychologie. Es ist ausführlich bewiesen worden, daß es eine rationale Psychologie (reine Naturwissenschaft ber inneren Erscheinungen) nicht giebt. Also bleibt als das einzige Object einer reinen Naturmiffenschaft nur die Korperwelt übrig; es tann fich nur noch um eine metaphyfische Körperlehre handeln ober um die Frage: was ift von der Körperwelt erkennbar durch bloße Begriffe?

Reine Mathematik kann die Naturwissenschaft niemals sein, und in keinem ihrer Gebiete. Denn es giebt kein Object der naturwissenschaftlichen Erfahrung, kein empirisches Object, das bloß durch Construction besteht, das nichts ist als ein Product der Bernunstanschauung, dessen Dasein die Vernunft selbst herz vordringt. Aber die verschiedenen Gebiete der Naturwissenschaft

können der Mathematik näher ober ferner liegen, die Anwendung ber Mathematik auf die Naturwissenschaft findet in bem einen Gebiete einen größeren Spielraum als in bem anderen. Und hier gilt ber schon erklärte Sat: je mehr Mathematit in einem Bebiete ber Naturlehre anzutreffen ift, um so mehr liegt bieses Bebiet innerhalb ber reinen Bernunftwissenschaft; je weniger bagegen die Mathematik in einem naturwissenschaftlichen Gebiete einheimisch geworden ist oder jemals einheimisch werden kann, um so mehr ist die Naturwissenschaft in diesem Theile unsichere Empirie und bloße Erperimentallehre. So ist die Chemie um so wissenschaftlicher geworden, je mehr die mathematische Ginsicht in ihr zugenommen hat. Als Kant seine metaphysischen Anfangsgrunde ber Naturwissenschaft schrieb, war die Chemie von ber Mathematik noch wenig burchdrungen. Er durfte sie als ein Beispiel ber blogen Empirie und Experimentallehre anführen. Wo aber die räumliche Anschauung überhaupt aufhört, da findet begreiflicherweise die Mathematik auch die geringste Anwendung; barum ift sie am wenigsten anwendbar auf bas gesammte Bebiet der inneren Erscheinungen, auf die Psychologie. Hier ist ber Grund, warum die Psychologie so weit entfernt ist von dem Range einer reinen Vernunftwissenschaft: weil sie ber Mathematik so wenig Spielraum bietet, weil keines ihrer Objecte eine raumliche Anschauung erlaubt. Allerdings sind ihre Objecte, die Borstellungen, Neigungen, Begierben u. f. f. jugleich Größen, biese Größen haben ihren Grab, biefe Grade find Beranderungen, biefe inneren Beranderungen find bem Gefete ber Continuitat unter-Aber keine biefer Größen, keine biefer Beranderungen, weil sie bloß in ber Zeit verfließen, lassen sich construiren. ber hat die Mathematik in dem Gebiete ber Seelenlehre einen fo kleinen und unsicheren Spielraum, mahrend sie in bem Bebiet

ber Körperlehre einen vollkommen sicheren und sehr umfassenden beschreibt. So groß ist der Unterschied beider, daß sich der mathematische Spielraum in der Psychologie zu dem in der Physist vershält, etwa wie die Lehre von der geraden Linie zur ganzen Geometrie. (Denn die Objecte der Psychologie sind nur in der Zeit, und die Zeit hat nur eine Dimension, sie läßt sich nur unter dem Bilde oder Schema der geraden Linie vorstellen.) Ohne Rücksicht auf diese wohlbestimmte Grenze hat in der nachkantischen Zeit Herbart den misslichen Versuch gemacht, die Mathematik auf umfassende Weise in das Gebiet der Seelenlehre einzussühren\*).

# 3. Die metaphysische Korperlehre. Materie und Bewegung.

Die kantische Naturphilosophie beschränkt sich bemnach auf bie metaphysische Körperlehre. Nun setzen alle Erscheinungen der Körperwelt ein Dasein im Raume vorauß, das ihnen zu Grunde liegt; dieses beharrliche Dasein ist die Substanz der Körperwelt oder die Materie. Nach Abzug der Materie sind die räumlichen Erscheinungen nichts als geometrische Größen. Es ist die Materie, die ihnen den körperlichen Bestand giebt; es ist also die Materie, wodurch sich die physikalischen Körper von den geometrischen, die Objecte der Naturwissenschaft von denen der Mathematik unterscheiden. Und so läuft das ganze Problem der philosophischen Naturwissenschaft oder der metaphysischen Körperlehre auf die Frage hinauß: was kann von der Materie oder der körperlichen Natur erkannt werden durch reine Begriffe?

Die Materie ist nur in ihren Erscheinungsformen erkennbar. Ihre Erscheinungsform ist die Art, wie sie sich außert ober mahr:

<sup>\*)</sup> Metaph. Anfangsgrunde. Borr. — Bb. VIII. S. 445, 46,

nehmbar macht, wie sie wirkt. Die Materie ist die Substanz ber Körper, die selbst nichts anderes sind als äußere Erscheinunzen. Diese Erscheinungen sind Modisicationen der Substanz, Beränderungen der Materie. Nun sind alle materiellen Beränderungen räumlich und alle Beränderungen im Raume Bewegunzen. Also ist es die Bewegung, worin die Birkungsweise der Materie besteht. Und da die Materie nur in ihrer Wirkungsweise oder Erscheinung erkenndar ist, so ist die Bewegung das Object der metaphysischen Körperlehre. Damit ist der Charakter und die Grundfrage der kantischen Naturphilosophie bestimmt, sie ist Bewegungslehre; ihre Grundfrage heißt: was kann von der Bewegung a priori erkannt werden durch bloße Begriffe?

Die reinen Begriffe sind die Rategorien der Quantität, Qualität, Relation und Modalität. Diese Begriffe waren die Bedingungen für die Möglichkeit aller Erfahrung, also auch die Bedingungen für alle Objecte einer möglichen Erfahrung, also auch (da die Bewegung ein solches Object ist) die Principien der Bewegung. Sie sind mithin die a priori erkenndaren Grundbestimmungen der materiellen Bewegung. Demnach theilt sich die Grundfrage der kantischen Naturphilosophie in vier Hauptuntersuchungen, betreffend die Quantität, Qualität, Relation und Modalität der Bewegung.

Die Quantität der Bewegung ist die Bewegung als Größe betrachtet, als Raumgröße, d. h. als räumliche Veränderung ober  $\varphi \acute{o}eos$ , um den aristotelischen Ausdruck zu brauchen. Die räumliche Veränderung kann betrachtet werden, abgesehen von der materiellen Veränderung. Das Subject der räumlichen Veränderung, die bewegliche Materie, kann jeder beliebige Körper sein, auch bloß ein mathematischer Punkt. Das Moment der Masse kommt unter dem Gesichtspunkte der Quantität noch nicht in Besommt unter dem Gesichtspunkte der Quantität noch nicht in Bes

tracht. Die Bewegungslehre bloß unter biesem Gesichtspunkt ist bie "Phoronomie"; sie ist, wie es ihre Betrachtungsweise mit sich bringt, bas mathematische Gebiet innerhalb der metaphyssischen Körperlehre, benn die Bewegung, deren Subject durch einen mathematischen Punkt vorgestellt werden kann, läßt sich anschaulich darstellen oder construiren.

Die Qualität der Bewegung ist die Bewegung als Eigenschaft der Materie, als deren eigenthümliche Aeußerung und Wirkungsart. Gilt die Bewegung als Wirkung der Materie, so muß diese als Ursache oder Kraft der Bewegung betrachtet werben. Unter diesem Gesichtspunkte ist die Aufgabe der Bewegungslehre die Erkenntniß der bewegenden (materiellen) Kräfte oder die "Dynamik".

Die Relation ber Bewegung ist bas Verhältniß ober ber gesehmäßige Zusammenhang, in dem die bewegten Körper auf einander einwirken: die Erkenntniß dieser Bewegungsgesehe ist die "Mechanik".

Endlich die Modalität der Bewegung ist die Bewegung, sofern sie betrachtet wird als eine mögliche, wirkliche oder nothewendige Erscheinung. Nun sind diese Bestimmungen ganz abhängig von unserer Vorstellungsweise, sie betreffen die Art, wie uns etwas erscheint. Darum hat Kant diesen letzen Theil der reinen Bewegungslehre als "Phänomenologie" bezeichnet.

Die vier Hauptaufgaben ber kantischen Naturphilosophie sind bemnach: Phoronomie, Dynamik, Mechanik und Phanomenologie, die der Folge und dem System der reinen Verstandesbegriffe entsprechen. Ihr gemeinschaftlicher Grundbegriff ist die Bewegung. Darum wird vor allem dieser Begriff genau und kritisch bestimmt werden mussen. Was ist Bewegung als außere Ersscheinung betrachtet?

#### II.

#### Der mahre Begriff ber Bewegung.

Bewegung und Ruhe als räumliche Relation.

hier ift ber Drt, nachträglich einer Schrift ju gebenten, bie noch in Kant's vorkritische Periode gehört, und die wir damals geflissentlich nicht erwähnt haben. Es ist eine kleine, sehr scharffinnige Abhandlung aus bem Jahre 1758, die den Titel führt: "Neuer Lehrbegriff ber Bewegung und Ruhe". Um ben frucht: baren Grundgedanken dieser Schrift in seiner Bichtigkeit und Tragweite zu erkennen, muffen wir fie im Zusammenhange mit ben "metaphysischen Anfangsgrunden ber Naturwissenschaft" barstellen, die das Phanomen der Bewegung ebenso auffassen und beurtheilen, als Kant achtundzwanzig Jahre vorher den "neuen Lehrbegriff" berfelben bestimmt hatte. Es wird hier ber Begriff ber Bewegung untersucht und in einer Beise bestimmt, daß das burch die herkommlichen Begriffe der Ruhe und Trägheit voll: tommen widerlegt werben. Man fann ichon baraus ermeffen, wie wichtig dieses Ergebniß für die kantische Naturphilosophie fein wird. Denn ift die Materie nur in ihrer Bewegung erkennbar, so hört entweder die Naturphilosophie eben da auf, wo die Bewegung ber Materie aufhört, wo also bie Ruhe ber Materie ein: tritt, ober es darf im eigentlichen Verstande gar nicht behauptet werden, daß die Materie ruht.

Und boch scheint der Begriff der Bewegung selbst den der Ruhe und Trägheit zu fordern. Setzen wir nämlich, daß die Materie ihre Bewegung von außen empfängt, so muß als ihr ursprünglicher Zustand offenbar die Nichtbewegung oder Ruhe geleten; setzen wir, daß die Materie jeder äußeren Bewegung Wiederstand leistet, so muß sie offenbar daß Bestreben haben, in ih-

rem Zustande zu beharren, also ein Beharrungsstreben oder eine Trägheitskraft. Auf diesen Begriff stützte sich die cartesianische Naturphilosophie. Eben dagegen richtet sich Kant's neuer Lehrbegriff der Bewegung und Ruhe. "Ich wage es," sagt er in der Borrede, "die Begriffe der Bewegung und Ruhe, ingleichen der mit der letzteren verbundenen Trägheitskraft zu untersuchen und zu verwersen; ob ich gleich weiß, daß diejenigen Herren, welche gewohnt sind, alle Gedanken als Spreu wegzuwersen, die nicht auf die Zwangmühle des Wolfschen oder eines anderen berühmten Lehrgebäudes aufgeschüttet worden, bei dem ersten Anblick die Mühe der Prüfung für unnöthig und die ganze Betrachtung für unrichtig erklären werden \*)."

Bewegung ist Veränderung im Raume, d. h. Ortsveränderung. Jeder Ort im Raum ist bestimmt durch seine Lage und Stellung, d. h. durch seine Beziehung zu anderen Orten, zu den äußeren Gegenständen, die ihn umgeben. Seinen Ort verändern, heißt darum nichts anderes, als seine Lage und Stellung, d. h. sein räumliches Verhältniß zu anderen Orten verändern. Ort ist allemal eine relative Bestimmung. Ortsveränderung ist die Veränderung einer Beziehung, einer Relation, eine relative Veränderung, d. h. eine solche, die nur in Beziehung auf etwas anderes gilt. Ist aber die Bewegung eine lediglich relative Bestimmung, so kann die Ruhe keine absolute sein. Also beide, Bewegung und Ruhe, sind relativ; sie sind Verhältnisbestimmungen und können beide nur durch Verhältnisse bestimmt werden.

Ein Körper A nehme einen bestimmten Ort im Raum ein und baburch eine bestimmte Lage zu ben Körpern B und C. Er

<sup>\*)</sup> Neuer Lehrbegriff der Bewegung und Ruhe und der damit verknüpften Folgerungen in den ersten Gründen der Naturwissenschaft. 1758. Borr. — Ges. Ausgb. Bb. VIII. S. 427.

verandert seine Lage nicht in Beziehung auf B, wohl aber auf Korper C; so mussen wir von bem Körper A sagen, daß er in der ersten Rudficht rubt, in der zweiten sich bewegt; daß er also zu= gleich ruht und sich bewegt, was unmöglich ware, wenn er nicht in einer anderen Rücksicht ruht, in einer anderen sich bewegt, d. h. wenn nicht überhaupt Bewegung und Ruhe lediglich "respective ober relative Bestimmungen" maren. Gin Beispiel mache bie Sache anschaulich. Eine Rugel ruhe auf einem Tische, ber Tisch stehe in der Kajute eines Schiffs, das Schiff segle stromabwarts, ber Strom fliege von Often nach Beften, mahrend bie Erbe um ihre Achse von Beften nach Often rotirt, mahrend sie zugleich um die Sonne von Often nach Besten sich bewegt, mabrend vielleicht bas gesammte Planetengebaube, wenn Brabley Recht hat, seine Stelle im Universum verändert. Die Rugel ruht in Rudficht auf ben Tisch, ber Tisch ruht in Rudficht auf bas Schiff, in welchem er seinen Ort nicht verandert, aber bas Schiff bewegt fich in Rudficht auf die Ufer des Stromes, also sind in dieser Rücksicht auch Kugel und Tisch bewegt, sie verändern ihren Ort nicht in Beziehung auf das Schiff, aber sie verändern ihren Ort auf ber Erbe, sie verandern mit ber Erbe ihre Stellung jur Sonne u. f. f.

Wenn aber Bewegung und Ruhe bloß Relationen sind, so ergiebt sich baraus folgende wichtige und einleuchtende Bestimmung. Es seien zwei Körper A und B gegeben; B bewege sich in der Richtung auf A, während A ruht, so ist ganz klar, daß in demselben Augenblicke, wo B seine Lage zu A verändert, auch A seine Lage zu B verändert, daß also A in einer Beziehung nicht ruht: es ruht nicht in Beziehung auf B. Man darf diesen Schluß verallgemeinern. Wenn ein Körper sich bewegt, so verzändert derselbe eben dadurch seine Lage zu allen übrigen Körpern,

so verändern eben dadurch alle übrigen Körper ihre Lage in Beziehung auf ihn, b. h. in bieser Beziehung ruht keiner. Wenn also überhaupt etwas sich bewegt, so ruht nichts. "Es ist unsmöglich, daß ein Körper gegen einen anlaufen sollte, der in abssoluter Ruhe ist."

Wenn sich ber Körper B in der Richtung auf A bewegt, so verändern beide Körper ihre Lage gegen einander, beide bewegen Nun bewege sich B in ber Richtung auf A so geschwind, baß es in einer Secunde ben Zwischenraum von fünf Kuß zurud: legt; so bewegen fich beibe Körper mit einer Geschwindigkeit von fünf Grad. Die Größe ber Bewegung ift bieselbe. Die Größe ber Bewegung ift in biesem Falle gleich bem Producte ber Masse in die Geschwindigkeit. Die Masse von A sei gleich 3 Hb, die Masse von B gleich 2 H. Also muß bie Gesammtgeschwindige keit unter beide Körper im umgekehrten Berhaltnig ihrer Daffen fo vertheilt werben, bag die Producte auf beiben Seiten einanber gleich sind. Nennen wir die Geschwindigkeit des einen x, bie bes anderen y, so muß 3x=2y, x+y=5, also x=2, Mit anderen Worten, die Wirkung von B und v=3 sein. bie Gegenwirkung von A find einander vollkommen gleich.

Es ist mithin unmöglich, daß jemals ein ruhender Körper gestoßen wird. Er wird gestoßen, d. h. er wird von einem Körper berührt, von dem er vorher nicht berührt wurde, er hat seine Lage in Rücksicht auf diesen Körper verändert, er hat sich bewegt. Die stoßende Bewegung des einen ist dieselbe Bewegung des anderen. Es ist mithin nothwendig, daß im Stoße der Körper Wirkung und Gegenwirkung einander immer gleich sind. Es folgt aus dem Erklärten von selbst, daß der gestoßene Körper keineswegs das Bestreben hat, in seinem Zustande zu besharren, daß die Unnahme einer Trägheitskraft durchaus unnöthig

ift, um seinen Biberftand und seine Gegenwirkung zu erklaren, ba fich beibe vollkommen aus seiner Bewegung erklaren \*).

#### Ш.

Das Problem ber Phoronomie.

### 1. Relativer und absoluter Raum.

Dieser neue Lehrbegriff der Bewegung und Rube bilbet bie Vorschule zur metaphysischen Körperlehre, die in ihrem genauen Berstande nichts anderes sein will als Bewegungslehre. Das Subject ber Bewegung ift bie Materie, jenes Etwas im Raum, wodurch sich ber physische Körper vom mathematischen unterschei-Wir können barum die Materie einfach erklären als "bas Bewegliche im Raum". Wenn wir zunächst absehen von ihrer Masse und an die Stelle ber Materie (bes Beweglichen im Raum) ben mathematischen Punkt seten, so bleibt als Bewegung nur eine Linie übrig, bie ber Punkt nach einer bestimmten Richtung in einer bestimmten Beit beschreibt ober durchläuft: es bleibt nur die Richtung und Geschwindigkeit der Bewegung, die Bewegung bloß als Raum = und Zeitgröße. Die Bewegung, lediglich als Größe betrachtet, ift bemnach ber erfte Gegenstand ber metaphyfischen Körperlehre, die Aufgabe der Phoronomie.

Was die Richtung betrifft, so sind folgende Fälle denkbar: entweder der Körper bewegt sich nur in seinem Orte, ohne diesen selbst zu verändern, d. h. er dreht sich, oder er verändert seinen Ort in Rücksicht auf andere Körper, d. h. er schreitet fort; die fortschreitende Bewegung kann in geraden oder krummen Linien stattsinden; die krummen Linien sind entweder in sich zurücklehrend oder nicht; die in sich zurücklehrenden beschreiben eine kreiß-

<sup>\*)</sup> Reuer Lehrbegriff u. s. f. — Bb. VIII. S. 428 — 438. Bgl. bef. S. 432 von ber Tragheitstraft.

förmige ober pendularische (circulirende ober obscillirende) Bemegung.

Da in ber Phoronomie als bas Bewegliche ber mathematische Punkt gilt, so wird hier nur von der fortschreiten ben Bewegung bie Rebe sein, und zwar in ber einfachsten Form, ber geraden Linie. Die Geschwindigkeit ift ber bestimmte, burch bie Beit gemeffene Raum, bas einfache birecte Berhaltniß ber Raum-

und Zeitgröße, die Formel: 
$$C = \frac{S}{T}^*$$
).

Ein Körper bewegt sich in fortschreitenber Richtung, er verändert seinen Ort im Raum, er verändert seine räumlichen Berhältniffe, b. h. seine Lage zu den ihn umgebenden Körpern, die mit ihm zugleich mahrgenommen werden und ebenfalls einen bestimmten Raum einnehmen; er veranbert feine Berhaltniffe zu biesem bestimmten, mit anderen Körpern erfüllten Raum. Der bestimmte, körperliche und darum wahrnehmbare Raum möge ber "empirische ober materielle Raum" heißen. Er begreift die Körper in sich, in Rudficht auf welche ein anderer Körper seinen Ort verandert; es ift der Raum, zu welchem der bewegte Körper fich verhalt, ober mit bem verglichen, jener Körper seine gage und Stellung verändert. Gin folcher Raum bilbet in ber Rela: tion der Bewegung die eine Seite der Verhältnigbestimmung: beshalb heiße er ber "relative Raum". Nun find in der Relation der Bewegung beide Seiten beweglich: barum beiße der relative Raum zugleich ber "bewegliche".

Bon bem relativen Raume unterscheiden wir den absoluten. Relativ ift ber Raum, ber sich zu einem anberen verhält; abso-

<sup>\*)</sup> Metaph. Anfangsgrunde ber Naturwissenschaft. I Hptft. Met. Anfangsgr. ber Phoronomie. Erklärung 2. Anmerk. 2 u. 3. — Bb. VIII. **6**. 459-61.

lut bagegen ber Raum, ber fich zu keinem anderen verhalten kann, weil er alle Raume in sich begreift. Dieser Raum kann niemals die Seite eines räumlichen Berhaltniffes ausmachen, alfo kann er auch nicht beweglich sein. Er felbst bewegt fich nicht; in ihm bewegt fich alles. Relativ ift ber Raum, ber einen anberen außer sich bat; ein solcher (begrenzter) Raum steht in einem räumlichen Berhaltniß; ein Körper kann gegen ibn feine Lage veranbern, also auch er bie seinige in Rücksicht auf jenen Körper. Der relative Raum ist begrenzt und beweglich; ber absolute Raum ist unbegrenzt und unbeweglich. Wir können beide durch den Begriff der Bewegung auch so unterscheiden: jede Bewegung geschieht im Raum und verhält sich zu einem bestimmten Raum; jeder Raum ist relativ, zu dem (in Rücksicht auf welchen) eine Bewegung flattfinden kann; wogegen ber absolute Raum berjenige ift, in welchem alle Bewegung vorgestellt werden muß, ber aber selbst fich nicht bewegt.

Ein Körper bewegt sich in einem relativen Raume, ber ruht. Also verändert er in diesem Raum seine Lage und damit zu diesem Raum sein Berhältniß; also verändert auch dieser Raum sein Berhältniß zu ihm. Und es ist jett vollkommen gleich, ob ich sage, der Körper A bewegt sich in einer bestimmten Richtung in einem bestimmten Raume, welcher ruht; oder ob ich sage, der Körper A ruht, und der relative Raum bewegt sich in der entgezgengesetzen Richtung mit derselben Geschwindigkeit\*).

# 2. Conftruction ber Bewegungegröße.

Aus diesem Gesichtspunkte, den schon der neue Lehrbegriff ber Bewegung und Ruhe festgestellt hatte, löst Kant das eigentliche Problem der Phoronomie. Es soll die reine Bewegungs-

<sup>\*)</sup> Ebendafelbst. I Hptft. Ertlarung 1. Anmerig. 1 und 2.

Bifder, Gefciate ber Philosophie IV. 2. Muft.

größe construirt werden. Eine Größe construiren, heißt dieselbe zusammenseigen. Jede Größe ist aus Größen zusammengesett; also muß auch die Bewegungsgröße vorgestellt werden als zusammengesett aus Bewegungsgrößen. Es handelt sich um diese Zusammenseigung: das ist die eigentliche Aufgade der Phoronomie. Dabei gilt als das Bewegliche der mathematische Punkt, als die Richtung der Bewegung die gerade Linie. Da die zusammengesette Bewegung construirt werden soll, so kommt bloß die geometrische Größe in Betracht, und es gilt gleich, ob die verschiedenen Bewegungen, welche die Componenden bilden, dieselbe Gesschwindigkeit haben oder nicht.

Die Frage heißt: wie verbinden sich verschiedene Beweguns gen zu einer? Die Zahl ber verschiedenen Bewegungen kann beliebig groß sein; das Problem ist gelöst, sobald die Summe zweier Bewegungen durch Construction erkannt worden \*).

Die Bewegung ist dargestellt durch die gerade Linie; die Zusammensehung gerader Linien geschieht entweder in einer graden Linie oder im Winkel. Mit anderen Worten: verschiedene Bewegungen gehen entweder in derselben oder in verschiedenen Linien, in dem letzteren Falle bilden sie einen Winkel. Nun kommt bei der Bewegung noch die Richtung in Betracht; wenn verschiedene Bewegungen in derselben Linie gehen, so haben sie entweder diesselbe oder entgegengesetzte Richtung. Das Problem der Phorosnomie hat mithin drei Fälle. Die Bewegung ist zusammengesetzt aus verschiedenen Bewegungen 1) in derselben Linie und in derselben Richtung, 2) in derselben Linie und in verschiedenen (entsegengesetzten) Richtungen, 3) in verschiedenen Linien\*\*).

Die ganze Schwierigkeit liegt bier allein in ber phoronomi-

<sup>\*)</sup> Ebenbaselbst. I Hptft. Grunds. 1. Anmig.

<sup>\*\*)</sup> Gbendaselbst. I Hptst. Erkl. 5. Aumlg.

schen Betrachtungsweise. Aus dem Gesichtspunkte der Mechanik, durch die Begriffe der Kraft und Causalität, wären die obigen Fälle sehr leicht und einsach zu entscheiden. Indessen betrachtet die Phoronomie die Bewegung nur als Größe. Ihre Probleme, die im Grunde nur ein einziges ausmachen, sollen durch Construction gelöst werden. Die Construction stellt ihren Begriff in der Anschauung dar. Wie will man nun anschaulich machen, daß ein Punkt zwei verschiedene Bewegungen zugleich hat? Wie will man die zusammengesetzte Bewegung construiren? Wie also will man die Ausgabe der Phoronomie durch geometrische Construction lösen?

Daß eine und biefelbe Größe zwei verschiedene Bewegungen in berselben Zeit hat, läßt sich auf keine Beise anschaulich bar: ftellen. Wohl aber läßt fich anschaulich machen, daß jene Bewegungen zu berselben Zeit in zwei verschiedenen Größen ftatt-Also die Möglichkeit der Construction hängt davon ab, ob sich die beiden verschiedenen Bewegungen, die in derfelben Größe zugleich stattfinden, an zwei verschiedene Größen vertheilen laffen, ohne in ber Sache felbst bas Mindeste zu andern. Diese Möglichkeit ift bereits erkannt. Es ift vollkommen gleich, ob wir sagen, ber Punkt A bewegt sich in ber geraden Linie AB, ober ber Punkt A ruht und ber relative Raum bewegt sich in ber entgegengesetten Richtung BA. Benn fich ber Puntt A bewegt, so ift die Kolge, daß die Linie AB durchlaufen wird, also die beiden Punkte A und B aufhören, von einander entfernt zu fein, und in bemfelben Orte jusammenkommen. Benn sich ber relative Raum in ber entgegengesetzten Richtung BA bewegt, so ist die Folge, daß die Linie BA zurückgelegt wird, also die beiben Punkte B und A nicht mehr von einander entfernt sind, sonbern in bemfelben Orte zusammentreffen. Es ift also klar, bag

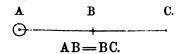
beide Bewegungen gang bieselben Ortsveranderungen, also bieselben Bewegungen sind.

Auf diese Weise läßt sich demnach die zusammengesetzte Bewegung construiren und das Problem der Phoronomie in allen seinen drei Fällen geometrisch auflösen\*).

Nehmen wir die Geschwindigkeiten als gleich an, so können wir die verschiedenen Bewegungen barstellen durch zwei gleich große gerade Linien, die im ersten Falle dieselbe Richtung, im zweiten entgegengesetzte Richtungen haben, im dritten einen Winztel einschließen. Es leuchtet sogleich ein, daß die zusammenzgesetzte Bewegung sich darstellt im ersten Fall als die Summe, im zweiten als die Differenz, im dritten als die Diagozna ale des Parallelogrammes der beiden gegebenen Linien.

### a. Die zusammengesetzte Bewegung als Summe.

In allen drei Fällen läßt sich die zusammengesetzte Bewegungsgröße durch Construction bestimmen. Es sei der Punkt A gegeben, der in derselben Zeit zwei verschiedene Bewegungen von gleicher Größe und Richtung beschreibt, jede dieser Bewegungen sei gleich der Linie AB, so wird der Punkt A in derselben Zeit, wo er mit einsacher Bewegung die Linie AB durchlaufen würde, jetzt eine doppelt so große Linie (2 AB — AC) zurücklegen.



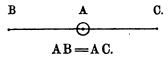
Die beiben verschiedenen Bewegungen, die ber Punkt A zu gleicher Zeit beschreibt, sind AB und BC. Die eine von beiben Bewegungen habe ber relative Raum. Statt zu sagen, der Punkt A bewegt sich von B nach C, durfen wir sagen, der rela-

<sup>\*)</sup> Gbendaselbit. I Sptft. Lehrsat 1.

tive Raum bewegt sich mit derselben Geschwindigkeit von C nach B. Damit ist die Construction gegeben. Es hat nicht die mindeste Schwierigkeit, vorzustellen, daß der Punkt A in einer gewissen Zeit die Linie AB durchläuft, man kann sich eben so leicht vorstellen, daß der relative Raum in derselben Zeit sich von C nach B bewegt hat: daß also in dem Moment, wo der Punkt A in B eintrifft, auch der Punkt C in B eintrifft, d. h. daß in demselben Augenblicke die Punkte A und C zusammenkommen, also die Entsernung zwischen beiden Punkten, d. h. die Linie AC, zurückgelegt ist.

# b. Die zusammengesette Bewegung ale Differeng.

Setzen wir ben zweiten Fall. Die beiden verschiedenen Bewegungen bes Punktes A seien die Linien AB und AC von gleicher Größe und entgegengesetter Richtung.



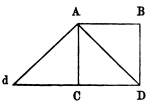
Der Punkt A soll sich in berselben Zeit von A nach B und von A nach C bewegen. Wir geben die eine der beiden Bewegungen dem relativen Raum. Der Punkt A bewege sich nach B; in derselben Zeit bewegt sich der relative Raum von C nach A. Wenn diese beiden Bewegungen zugleich stattsinden, so ist klar, daß in dem Augenblicke, wo A in B angekommen, der Punkt C in A eintrifft. Also ist die Entsernung zwischen A und C = BA = AC, d. h. sie ist dieselbe als vor der Bewegung, der Punkt A hat seinen Ort in Beziehung auf C nicht veränzbert, er hat sich also gar nicht bewegt; die Differenz der beiz

<sup>\*)</sup> Cbendaselbst. I Sptft. Lehrsat 1. Beweis. Erster Fall.

ben verschiedenen (entgegengesetten) Bewegungen war in biesem Falle gleich Rull \*).

c. Die zusammengesetzte Bewegung als Diagonale.

Setzen wir den britten Fall. Die beiden verschiedenen Bewegungen des Punktes A, die zugleich stattfinden, seien die beiden gleich großen Linien AC und AB, die den rechten Winkel CAB einschließen.



Der Punkt A soll sich in berselben Zeit von A nach C und von A nach B bewegen. Die eine ber beiben Bewegungen habe ber relative Raum. Der Punkt A bewege sich nach C; in bersselben Zeit bewege sich der relative Raum von B nach A. Er bewegt sich in dieser Richtung mit allen seinen Punkten, also auch mit dem Punkte C. Benn also der Punkt A in C angelangt ist, so besindet sich in eben diesem Augenblick der Punkt C in d. Während A sich nach C fortbewegt, hat sich C nach d fortbewegt, also hat der Punkt A die Linie A d durchlausen. Aber die Beswegung von C nach d ist die deß relativen Raumes. Uebersetzen wir diese Bewegung in die Bewegung des Punktes C, während der Punkt A die Bewegung des Punktes C, während der Punkt A die Bewegung von A nach D gehabt oder die Diagonale in dem Quadrat CABD beschrieben\*\*).

<sup>\*)</sup> Ebenbaselbst. I Sptft. Lehrsat 1. 3meiter Fall.

<sup>\*\*)</sup> Ebenbaselbst. I Hptft. Lehrsat 1. Dritter Fall.

Damit ist die Aufgabe der Phoronomie gelöst und die zusammengesetzte Bewegungsgröße in allen ihren möglichen Fällen
durch Construction bewiesen. Diese Construction war möglich,
da wir als das Bewegliche im Raume den mathematischen Punkt
annahmen; sie war möglich, da nach dem "neuen Lehrbegriff der Bewegung und Ruhe" jede Bewegung gleich gesetzt werden durste
einer entgegengesetzten Bewegung des relativen Raumes. Indessen ist das Bewegliche in der Natur nicht der Punkt, sondern
die Materie oder der wirkliche Körper. Setzen wir nun statt des
Punktes die Materie als das Bewegliche im Raum, als das
Subject der Bewegung, so muß die Naterie begriffen werden
als die Ursache oder Kraft der Bewegung. Das ist die zweite
Grundfrage der metaphysischen Naturlehre: die Aufgabe der
Dynamik.

# Zweites Capitel.

Der Begriff der Materie und deren Kräfte. Dynamik.

I.

Die Materie als Urfache ber Bewegung.

1. Die Materie als Raumerfüllung.

Die Phoronomie hatte die Materie erklärt als "bas Bewegliche im Raum". Diese Erklärung war mit Absicht so weit gefaßt, daß man von dem Moment der Masse ganz absehen und für die Materie auch den mathematischen Punkt sehen durste. Die wesentliche Bestimmung der Materie ist von der Phoronomie nicht ausgesprochen worden; sie soll jest hinzugefügt werden.

Die Materie ist ein Gegenstand unserer äußeren Anschauung, aber nicht beren Product, nicht beren Construction; sie ist in der Anschauung gegeben, nicht durch die Anschauung gemacht. Sie unterscheibet den physischen Körper vom mathematischen; sie ist dasjenige, was zur mathematischen Größe hinzugefügt werden muß, um aus derselben ein natürliches Ding zu machen. Als Gegenstand der Anschauung oder als äußere Erscheinung ist die Materie im Raum. Da aber dieses Object nicht zugleich Product der Anschauung oder keine bloße Construction ist, so ist die

Materie nicht bloß Raum. Sie ist bas Etwas im Raume, bas nicht bloß Raum ist, sondern ein vom Raum unterschiedenes Ding ausmacht. Der Raum als solcher ist leer. Die vom Raum unterschiedene Materie, die zugleich nur im Raum ist, muß demnach begriffen werden als den leeren Raum erfüllend. Sie ist nicht bloß das Bewegliche im Raum; das konnte der mathematische Punkt auch sein; sie ist zugleich das raumers füllende Dasein: das ist weder der mathematische Punkt noch sonst eine mathematische Größe \*).

# 2. Die Raumerfüllung als Rraft.

Soll aber die Materie etwas sein, das einen Raum erfüllt, einnimmt, behauptet, so muß sie nothwendig die Bedingungen in sich haben, unter benen allein ein Raum erfüllt werden kann. Wir können uns vorstellen, daß eine Bewegung von außen auf die Materie eindringt und deren Raumerfüllung angreift und verringert. Wenn diesem Angrisse von Seiten der Materie gar kein Widerstand entgegengesetzt wird, so muß der erfüllte Raum immer mehr und mehr verringert und zuletzt ganz aufgehoben werden. Die Raumerfüllung hört auf, mit ihr die Materie. Eine widerstandslose Materie ist daher nicht im Stande, einen Raum wirklich zu erfüllen.

Mithin ist die einzige Bebingung, unter der die Materie ein raumerfüllendes Dasein ausmacht, ihr Widerstand gegen jede eindringende Bewegung: sie muß im Stande sein, dieselbe entsweder aufzuheben oder zu vermindern. Nun kann eine Bewegung nur durch eine andere in entgegengesetzer Richtung entweder ganz oder zum Theil aufgehoben werden. Also ist der Wider-

<sup>\*)</sup> Cbenbaselbst. II Sptit. Metaph. Anfgegr. ber Dynamit. Er- tlarung 1.

stand der Materie diese jeder eindringenden Bewegung entgegengesetzte Bewegung. Die Materie muß im Stande sein, diese entgegengesetzte Bewegung zu bewirken; sie muß Ursache einer Bewegung d. h. eine bewegende Kraft, also Krast sein; sonst ist sie kein raumerfüllendes Dasein, keine Materie. Es ist nicht das bloße Dasein, sondern es ist die Kraft, wodurch allein die Materie ihren Raum wirklich erfüllt. Die Kraft ist die neue, wesentliche Bestimmung, die wir jeht dem Begriff der Materie hinzusügen. In der Phoronomie erschien die Materie bloß als ein beweglicher Punkt; in der Dynamik erscheint sie als eine beswegende Kraft\*).

Die einbringende Bewegung, welche die Materie sowohl macht als leidet, beschreibt eine gerade Linie. Bwischen ben Grengpunkten biefer Linie liegt ber Spielraum ber materiellen Rraft. Run sind zwischen ben Grenzpunkten einer geraden Linie nur zwei Richtungen möglich, von A nach B und von B nach A. Wenn wir diese Richtungen vom Punkte A aus bestimmen, so ist die Richtung von A nach B die Entfernung, dagegen die von B nach A die Annäherung. Es find also im Punkte A zwei bewegende Kräfte benkbar, bie ben Spielraum ber geraben Linie AB beschreiben, eine entfernende und eine annähernde Kraft. Jene bewirkt, daß sich B von A entfernt; biefe, daß sich B auf A zubewegt: die erste Rraft moge die treibende, die zweite die ziehende heißen; Die ziehende ift Anziehungstraft ober Attrac= tion, die treibende Burudftogungefraft ober Repulfion. Diefe beiben Kräfte find in der Materie möglich; wir sagen noch nicht, daß sie nothwendig find \*\*).

<sup>\*)</sup> Ebenbaselbft. II Sptft. Lehrsat 1. Beweis.

<sup>\*\*)</sup> Ebendafelbst. II Hptft. Erkl. 2. Busat.

# 3. Die Rraft ber Maferie ale Repulfion.

Nothwendig zur Raumerfüllung ist zunächst die repulsive Kraft. Bas nicht die Kraft der Zurückstoßung hat, kann seinen Raum nicht erfüllen, sondern höchstens einschließen. Darin unterscheidet sich eben der materielle Körper vom mathematischen: der erste erfüllt seinen Raum, der andere schließt den seinigen ein, begrenzt denselben, aber erfüllt ihn nicht. Wenn also ein Theil des materiellen Körpers ohne repulsive Kraft wäre, so würde in diesem Theile der Raum nicht erfüllt, sondern leer sein, so würde die Materie überhaupt ihren Raum nicht wirklich erfüllen. Also gehört zur Raumerfüllung und darum zur Natur der Materie, daß jedem ihrer Theile die Kraft der Zurückstoßung inwohnt, daß die Repulsion alle Theile der Materie bewegt, daß nirgends in ihr ein leerer Raum stattsindet\*).

# a. Urfprüngliche Clafticität.

Vermöge dieser Zurückstoßungökraft ist die Materie in allen ihren Theilen raumerfüllend ober ausgebehnt. Ihre repulsive Kraft ist zugleich erpansiv, diese Ausdehnungökraft der Materie ist ihre Elasticität. Ohne diese Kraft der Repulsion, Ausdehnung, Elasticität ist die Materie gar nicht denkbar. Darum gehört die Elasticität, als durch die Repulsion begründet, zu den nothwendigen Bedingungen der Materie, zu deren ursprünglichen Eigenschaften\*\*).

# b. Relative Undurchdringlichfeit.

Jede Rraft ift eine intensive Große, die einen Grad hat; bie repulsive Kraft ber Materie muß einen bestimmten Grad

<sup>\*)</sup> Cbendaselbst, II Sptst. Lehrsat 2. Beweis.

<sup>\*\*)</sup> Ebenbaselbst. II Hptst. Zusat 1.

haben; sie kann weber unendlich groß noch unendlich klein sein. Nicht unendlich groß, benn sonst wurde sie in's Grenzenlose wirken und in einer endlichen Zeit einen unendlichen Raum erfüllen. Nicht unendlich klein, benn sonst wurde sie niemals im Stande sein, auch nur ben kleinsten Raum zu erfüllen.

Eine unendlich große Kraft wäre eine solche, über die hinaus keine größere vorgestellt werden kann. Wenn nun die repulsive Kraft nicht unendlich groß ist, so kann sie durch größere Kräfte überboten werden. Wenn diese größeren Kräfte der Repulsion eines Körpers entgegenwirken, so wird die nothwendige Folge sein, daß sie die repulsiven Kräfte um so viele Grade vermindern, oder, was dasselbe heißt, daß sie die Raumerfüllung des Körpers einschränken, daß sie den Körper zwingen, einen engeren Raum einzunehmen, daß sie mit einem Worte die Materie zusammendrücken. Es giebt repulsive Kräfte. Diese Kräfte können einander entgegenwirken mit größerer oder geringerer Stärke, diese größere Kraft ist in Rücksicht auf die geringere, der sie entgegenwirkt, eine zusammendrückende Kraft. Sie nöthigt die letzter, sich in einen engeren Spielraum zurückzuziehen.

Es giebt also zu sammen brücken be Kräfte. Wenn es beren keine gabe, so ware es unmöglich, baß eine Materie jemals in ihrem Raume verengt wurde, sie ware bann absolut undurchdringlich.

Die zusammenbrückende Kraft muß, wie die repulsive, einen bestimmten Grad haben. Sie kann weder ynendlich groß noch unendlich klein sein. Wäre sie unendlich groß, so würde jeder mögliche ihr entgegengesetze Widerstand gleich Null sein; sie würde die Raumerfüllung der angegriffenen Materie ganz aufscheben, b. h. die Materie in leeren Raum verwandeln oder verznichten. Da sie nicht unendlich groß ist, da sie einen gewissen

Grab hat, so kann fie die entgegengesete Kraft auch nur bis auf einen gewissen Grad einschränken, also die Raumerfüllung verengen, aber nicht ausheben.

Es ift bemnach unmöglich, daß die Materie von der zusam= mendruckenden Rraft jemals vollkommen durchdrungen wird; also ift die Materie nicht absolut burchbringlich. Es ist möglich, daß bie Materie von der (relativ größeren) zusammenbruckenden Rraft bis auf einen gewissen Grad durchdrungen wird; also ist bie Materie nicht absolut undurchdringlich. Mithin ergiebt fich als eine nothwendige Eigenschaft ber Materie beren relative Undurch: bringlichkeit. Diese Eigenschaft ift in ber bynamischen Natur ber Materie begrundet. Beil die Materie Rraft ift, die eine gewiffe Starte bat, barum tann fie von einer entgegengefetten Rraft, die eine größere Starte bat, bis auf einen gewissen Grad eingeschränkt ober verengt werben. Der mathematische Rörper ift ohne Kraft: barum ift auch ber Raum, ben er einschließt, absolut undurchdringlich; es giebt in dem mathematischen Körper keine Rrafte, also auch keine entgegengesetten. Aus diesem Grunde barf die absolute Undurchdringlichkeit auch die "mathematische", die relative die "bynamische" genannt werden \*).

II.

Die Materie als Substang ber Bewegung.

### 1. Die materiellen Theile.

Die Materie ist als bewegende Kraft das eigentliche Subject oder die Substanz der Bewegung. Diese Substanz ist als ein ausgedehntes Wesen theilbar. In jedem ihrer Theile wirkt die bewegende Kraft der Repulsion, folglich ist jeder materielle Theil selbst beweglich. Wenn er beweglich ist, so kann er eine

<sup>\*)</sup> Ebenbafelbft. U.hptft. Ertl. 3. Lehrf. 3. Bew. Anmig. Gril. 4.

eigene Bewegung für sich haben, er kann selbst eine Substanz ausmachen, er kann sich als solche von den andern Theilen, mit benen er verbunden war, fortbewegen, absondern oder trennen. Benn sich die Theile eines Körpers von einander trennen, so löst sich der Körper in seine Theile auf, er wird getheilt. Die physische Theilung besteht in der Trennung\*).

### 2. Die unenbliche Theilbarfeit ber Materie.

Run ift jeder Theil felbst wieder Substang, also felbst wie: ber aus Theilen zusammengesett, die sich trennen konnen. Die Busammensetzung ber Materie läßt sich in Gebanken in's Unend: liche fortseten. Dit anderen Borten: die Materie ift in's Unendliche theilbar. Diese unendliche Theilbarkeit ift schon von ben ersten Metaphysikern bes Alterthums erkannt und als ein Biberspruch hingestellt worden, der den Begriff der Materie unmöglich mache. Die Materie sei undenkbar eben beghalb, weil sie gedacht werden muffe als in's Unendliche theilbar. Dann nämlich bestehe ber Körper aus einer unendlichen Menge von Theilen und bilbe bennoch ein Ganzes! Dann würden unendlich viele Theile ein Ganzes ausmachen, also eine unendliche Menge Bollendete Unendlichkeit ift ein offenbarer Bipollendet fein. berspruch. Bas vom Rörper gilt, eben basselbe gilt vom Raum. Das war ber Grund, warum jene Metaphysiker erklärten, Raum und Materie seien undenkbar und barum unmöglich.

Diesen Widerspruch löst die kritische Philosophie; sie ist die erste gewesen, die jenes metaphysische Räthsel gelöst hat. Der Widerspruch selbst eristirt nur für die dogmatische Borstellungsweise. Wenn der Raum eine Eigenschaft der Dinge an sich wäre, so müßten die räumlichen Dinge aus unendlich vielen Theilen be-

<sup>\*)</sup> Ebendaselbst. II Hptft. Erkl. 5. Anmig.

fteben, so mußte biese unendliche Menge von Theilen mit bem Raum an sich gegeben sein. Rur darin, daß eine unendliche Menge gegebener Theile ein begrenztes und vollendetes Ganzes ausmacht, liegt die Unmöglichkeit.

Soll also der Raum und die Materie im Raume möglich sein, so gilt der Satz: entweder der Raum ist nicht in's Unendliche theilbar, oder der Raum ist nicht eine Eigenschaft der Dinge an sich; da er das erste nothwendig ist, so ist er unmöglich das zweite.

Die unendliche Theilbarkeit des Raumes verneinen, hieße verneinen, daß der Raum zusammengesetzt und jeder Theil des Raumes selbst wieder Raum sei; das hieße den Raum selbst verneinen. Er ist in's Unendliche theildar. Also bleibt für seine Möglichkeit nur der einzige Fall übrig, daß er keine Eigenschaft der Dinge an sich, sondern eine bloße Vorstellung bildet; daß also auch "die Materie kein Ding an sich selbst ist, sondern bloße Erscheinung unserer äußeren Sinne überhaupt, so wie der Raum die wesentliche Form derselben." Daß sich aber die Sache so und nicht anders verhält, hat die kritische Philosophie in ihrer transscendentalen Aesthetik auf das klarste bewiesen; und die metaphysischen Ansangsgründe der Naturwissenschaft, vor allem die Dynamik, sind ganz in demselben klaren, scharsstnigen, wissenschaftlich und didaktisch vollendeten Geiste gehalten.

Ist der Raum eine bloße Borstellung, so ist auch seine unsendliche Theilbarkeit eine Borstellung; er muß vorgestellt werden als in's Unenbliche theilbar: das heißt nicht, er ist in's Unendliche getheilt. Die Theilung kann in Gedanken in's Unendliche fortgeseht werden: das heißt nicht, es sind unendliche viele Theile unabhängig von unserer Borstellung gegeben. Nur auf dieser letzen, dogmatischen Annahme beruht jener Widerspruch,

ben Zeno zum Beweise nahm gegen bie Möglichkeit bes Raums und ber Materie \*).

#### III.

Die beiden Grundfrafte ber Materie.

#### 1. Attraction.

Die Materie ist bewegende Kraft; diese Kraft ist die Repulsion. Wenn nun die Materie nichts wäre als repulsive Kraft, so würde diese Kraft für sich allein ununterbrochen wirken, sie würde, durch nichts begrenzt, die Theile der Materie immer weiter von einander entfernen und zuleht durch den unendlichen Raum zerstreuen; die Materie würde nicht mehr einen bestimmten Raum erfüllen, der Raum würde leer, also die Materie selbst ausgehoben sein. Also kann die repulsive Kraft nicht die alleinige und ausschließende Bedingung zum wirklichen Dasein der Materie sein, da ihre alleinige ungehinderte Wirksamkeit nicht im Stande ist, den Raum zu erfüllen.

Es ist mithin zum raumfüllenden Dasein noch eine andere Kraft nöthig, die der Repulsion entgegenwirkt, deren Ausdehnung in's Unbegrenzte verhindert und die Theile der Materie zwingt, sich einander zu nähern. Diese Kraft ist die zusammendrückende. Daß eine solche Kraft möglich sei, haben wir vorher gezeigt; wir müssen jetzt hinzusügen, daß sie zum Dasein der Materie nothwendig ist.

Wo werben wir diese zusammenbrückende Kraft suchen? Entweder in der Materie selbst oder außer ihr. Außer ihr ist entweder leerer Raum oder andere Materie. Der leere Raum kann die Materie nicht zusammendrücken, denn der leere Raum

<sup>\*)</sup> Ebendaselbst. II Hptft. Lehrsat 4. Bew. Anmig. 1 u. 2, Bgl. bes. Unmig. 2,

ist kraftlos. Eine Materie kann die andere zusammendruden vermöge ihrer eindringenden Kraft, also ihrer eigenen stärkeren Repulsion. Aber wenn diese entgegenwirkende Materie selbst nur repulsive Kraft wäre, so wäre sie eben deßhalb gar nicht Materie. Also bleibt nur der einzige Fall übrig, daß die zusammendrudende Kraft in der Materie selbst liegt. Die Materie selbst muß in zwei einander entgegengesetzen Kräften bestehen. Bermöge der einen Kraft repellirt sie ihre Theile und macht, daß sich dieselben von einander entsernen; vermöge der andern zieht sie ihre Theile an einander und macht, daß sich dieselben einander nähern: diese zweite Kraft ist die Anziehungs- oder Attractionskraft.

Die Attractionskraft ist nicht abgeleitet aus der repulsiven. Ohne dieselbe wurde die repulsive unbeschränkt, d. h. unendlich groß oder unmöglich sein. Also ist die Attractionskraft die Bebingung, die der repulsiven Kraft ihre ursprüngliche Grenze sett. Mithin ist die Attractionskraft selbst ursprünglich; sie ist in der Natur der Materie begründet, die ohne sie gar nicht zu Stande kommen könnte, sie ist mithin ebenfalls eine Grundkraft der Materie. Wir haben früher gezeigt, daß in der Bewegung der Materie die beiden Kräfte der Anziehung und Zurückstoßung mögelich sind; wir sügen jett hinzu, daß beide nothwendig sind zum Dasein der Materie\*).

# 2. Repulfion und Attraction.

Wenn die Materie nichts als Attractionsfraft wäre, so würde diese für sich allein ununterbrochen fortwirken; sie würde, durch nichts begrenzt, die Theile der Materie einander mehr und mehr nähern und zuletzt dieselben im mathematischen Punkte versichwinden machen. Die Folge wäre der leere Raum, die aufge-

<sup>\*)</sup> Ebendaselbst. II Hptst. Lebrsat 5. Bew. Anmerkg. Fisch er, Geschichte ber Philosophie IV. 2. Aust. 3

hobene Materie. Die Repulsion, in's Unbegrenzte fortgesetzt, ersstreckt sich in ben un en blichen Raum; die Attraction, in's Unbegrenzte fortgesetzt, verschwindet im mathematischen Punkt. Die Materie ist der erfüllte Raum: also kann ihre bewegende Kraft weder die repulsive allein noch die attractive allein sein; nur beide zusammen können das raumerfüllende oder materielle Dasein bewirken. Sede von beiden muß einen bestimmten Grad haben; sie kann ihn nur haben, wenn die andere Kraft ihr entgegenwirkt. Die Attraction macht, daß die Repulsion nicht in's Unendliche geht; ebendasselbe bewirkt die Repulsion in der ihr entgegengesetzten Kraft: darum sind beide die Grundkräfte der Materie, deren Dasein auf dem gemeinschaftlichen Zusammenwirken dieser beiden einander entgegengesetzten Kräfte beruht\*).

## a. Repulfion als erfte Rraft. Berührung und Ferne.

Anziehung und Zurückstoßung sind die beiden ursprünglichen Kräfte der Materie, die nothwendigen Bedingungen, ohne welche die Materie gar nicht sein kann. Wir haben von diesen beiden Kräften die Repulsion zuerst hervorgehoben und sie mit gutem Grunde der Attraction vorangestellt. Nicht deßhalb, weil die letztere etwa weniger ursprünglich wäre als jene (beide sind gleich ursprünglich und bedingen sich gegenseitig), sondern deßhalb, weil uns die Materie ihr Dasein zuerst in der Form der Repulsion wahrnehmbar und erkennbar macht. Was wir von der Materie zuerst empsinden, ist, daß sie uns zurücksößt, also ihre Undurchdringlichkeit, die sich im Stoß und Druck kundgiedt. Die Wahrnehmung setzt den Eindruck, der Eindruck die Berührung voraus; was die Materie berührt, dem setzt sie nach dem Maße ihrer Kraft ihren Widerstand entgegen, darauf also wirkt sie ein

<sup>\*)</sup> Ebenbafelbft. II Sptft. Lehrfat 6.

nach bem Grabe ihrer Wiberstandskraft ober ihrer Repulsion. Darum ist für uns die Repulsion die erste und nachste Erscheisnungsform ber Materie \*).

Die Körper ober Materien wirken auf einander ein nach der Natur und dem Maße ihrer bewegenden Kräfte. Hier sind zwei Fälle denkbar: sie wirken auf einander ein entweder in oder außerhalb der Berührung. Wenn sie sich berühren, so behauptet jeder gegen den anderen seine Undurchdringlichkeit, jeder stößt den anderen, so weit es ihm möglich ist, zurück. In der Berührung wirken die Körper repellirend auf einander. "Berührung im physischen Verstande ist die unmittelbare Wirkung und Gegenwirkung der Undurchdringlichkeit. Physische Berührung ist Wechselwirkung der repulsiven Kräfte in der gemeinschaftlichen Grenze zweier Materien\*\*)."

## b. Attraction als Wirfung in die Ferne.

Wenn die Materien sich nicht berühren und doch auf einanber einwirken, so ist diese Wirkung [außerhalb der Berührung] eine Wirkung in die Ferne, eine "actio in distans". Entweder befindet sich zwischen den beiden Materien leerer Raum oder andere Körper, welche die Wirkung in die Ferne vermitteln. In dem ersten Falle wird die gegenseitige Einwirkung beider auf einander durch nichts vermittelt: die Wirkung in die Ferne ist unmittelbar, wenn sie durch den leeren Raum geht.

Die Wirkung in die Ferne kann nicht Burudstogung sein, benn diese sett die Berührung voraus. Wenn es also überhaupt eine Wirkung in die Ferne giebt, so kann diese nur in der Anzgiehung bestehen. In der Berührung können die Materien einan-

<sup>\*)</sup> Ebenbaselbst. II Sptst. Lehrsat 5. Anmig.

<sup>\*\*)</sup> Ebendaselbst. II Sptft. Ertl, 6. Anmig.

ber nur zurücktoßen, sie wirken in biesem Falle durch ihre Unburchdringlichkeit: die eine sucht die Bewegung der anderen, so viel sie vermag, von sich abzuhalten. Wenn es also überhaupt eine Anziehungskraft giebt, so kann diese nicht in der Berührung, sondern nur in die Ferne wirken. Anziehung ist Wirkung in die Kerne\*).

Bermöge ber Unziehung nähert fich ein Korper bem anderen. Aber nicht jebe Annäherung ift Anziehung. Wenn z. B. der Körper B sich bem Körper A nähert, weil ihn ber Körper C durch den Stoß in diefer Richtung bewegt, so ift klar, daß biefe Unnäherung von A und B eine Folge bes Stofes von C, aber nicht der Unziehung von A ist; es ist die repulsive Rraft von C, welche in diesem Falle die Unnäherung bewirkt hat. ziehung ift in biesem Kalle nur ich ein bar. Die mahre und eigentliche Anziehung zwischen zwei Körpern kann barum niemals burch andere Körper vermittelt werben. Wenn es also eine wahre Unziehung giebt, fo muß biese eine folche Wirkung in die Kerne sein, die durch ben leeren Raum geht, b. h. eine unmittelbare Wirkung. Wahre Unziehung ift unmittelbare Wirkung in bie Ferne. Dber mit Rant zu reben: "bie aller Materie wesentliche Unziehung ift eine unmittelbare Birfung berfelben auf andere burch ben leeren Raum."

Wenn man die unmittelbare Wirkung in die Ferne leugnet, so leugnet man die Anziehungskraft. Wenn man die erste für unbegreislich erklärt, so erklärt man eben dadurch auch die zweite für unbegreislich, die in der That in gar nichts anderem bestehen kann. Wäre die Anziehungskraft nicht im Stande, durch den leeren Raum zu wirken, so könnte sie nicht unabhängig von der körperlichen Berührung wirken. Nun ist körperliche Berührung

<sup>\*)</sup> Ebendaselbst. II Hptst. Lehrsat 7. Beweis.

offenbar nicht möglich ohne körperliches Dasein, und bieses ist nicht möglich ohne ursprüngliche Anziehungskraft. Ohne diese Anziehungskraft kein körperliches Dasein, also auch keine körperliche Berührung; mithin ist die körperliche Berührung abhängig von der Anziehungskraft, nicht umgekehrt. Wenn aber die Anziehungskraft unabhängig ist von der körperlichen Berührung, so ist sie auch unabhängig von der Erfüllung des Raumes, so kann sie auch unabhängig davon wirken, d. h. sie muß im Stande sein, durch den leeren Raum zu wirken. Auf diesen Begriff der Anziehungskraft als einer allgemeinen Eigenschaft der Materie gründete Newton seine Attractionskheorie\*).

# c. Flachenfraft und durchdringende Rraft.

So unterscheiden sich die beiden Grundfräfte der Materie in ihrer Wirkungsweise. Die Attraction wirkt durch den leeren Raum, also ohne Vermittlung anderer Körper; die Repulsion wirkt nur durch solche Vermittlung, sie wirkt auf einen entsernten Körper nur durch die Kette der dazwischen liegenden Körper; der erste stößt den zweiten, dieser den dritten u. s. f. Die Repulsion bewegt nur denjenigen Körper, den sie berührt; die Körper berühren sich in ihrer Grenze, die Grenze des Körpers ist die Fläche. Wenn zwei Körper nur in der gemeinschaftlichen Fläche der Verührung auf einander einwirken können, so ist ihre bewesgende Kraft eine "Flächenkraft"; wenn aber ein Körper auf die Theile des anderen jenseits der Berührungsstäche einwirkt, so dringt seine bewegende Kraft durch die Grenze hindurch und kann insofern eine "durchdringende Kraft" genannt werden. Es leuchtet ein, daß von den beiden Grundkräften der Materie die zurücks

<sup>\*)</sup> Ebenbasclbst. II Sptst. Lehrsat 7. Anmig.

stoßenbe eine Flächenkraft, die anziehende dagegen eine durchbringende Kraft ausmacht\*).

### 3. Befet ber Attraction (Gravitation).

a. Berhaltniß der Daffen und Entfernungen.

Nun wirkt die bewegende Kraft in jedem Theile der Materie, sonst würde die Materie den Raum nicht wahrhaft erfüllen, sonsdern einen leeren Raum einschließen. Ieder Theil der Materie ist bewegende Kraft; also jeder Theil der einen Materie zieht jeden Theil der anderen an. Ie mehr Theile mithin ein Körper in sich begreift, um so mehr Anziehungskraft übt er aus; je größer seine Masse ist, um so größer ist seine Attraction. Nensnen wir die Menge der Theile die "Quantität der Materie", so ist die Anziehungskraft jederzeit dieser Quantität proportional. Mit anderen Worten: die Körper ziehen sich an im Verhältnis ihrer Massen; der größere zieht den kleineren an, d. h. er bewegt den kleineren und macht, daß sich dieser ihm nähert. Also steht die Annäherung der Körper allemal im umgekehrten Berbältnisse der Massen;

Die Anziehungskraft wirkt durch den leeren Raum. Aber wie weit erstreckt sich im Raum ihr Birkungskreis? Wirkt sie nur auf gewisse Entsernungen oder wirkt sie in aller Entsernung? Sehen wir den ersten Fall, die Anziehungskraft eines Körpers wirke nur dis auf eine gewisse Entsernung, so muß ihr Wirkungskreis irgendwo eine bestimmte Grenze haben, jenseits deren die Anziehungskraft jenes Körpers aufhört. Diese Grenze ist entweder körperlich oder sie ist bloß räumlich; entweder ist es ein Körper, der sich der Anziehungskraft entgegensetzt und ihr Halt

<sup>\*)</sup> Gbendaselbft. II Sptft. Ertl. 7.

<sup>\*\*)</sup> Cbendaselbst. II Hptft. Ertl. 7. Zusat.

gebietet, ober es ist eine gewisse ber Entfernung, über welche hinaus die Anziehungstraft nicht mehr wirkt. Ein Körper kann jene Grenze nicht sein, denn die Anziehungskraft ist in Rücksicht der körperlichen Grenze durchdringend. Es bleibt dasher als Grenzbestimmung nur die Entfernungsgröße übrig. Nun sind unendlich viele Entfernungsgrößen möglich. Und ebenso sind unendlich viele Grade der bewegenden Kraft möglich. Es giebt hier keinen letzen Grad. Also giebt es auch keine Größe der Entfernung, bei der die anziehende Kraft ihren letzen Grad erreicht. Mithin hat die Anziehungskraft gar keine Grenze: sie wirkt durch den leeren Raum in's Unbegrenzte; ihre Wirksamskeit erstreckt sich durch den Weltraum\*).

Mit ber zunehmenden Entfernung hört die Anziehungskraft nicht auf, sie nimmt nur ab; sie vermindert ihren Grad, wie die Entfernung ihre Größe vermehrt. Je weiter der angezogene Körper entfernt ist, um so schwächer wird die bewegende Kraft bes anziehenden. Daher das Grundgeset der allgemeinen Anziehung: die Körper ziehen sich an im geraden Verhältniß ihrer Massen und im umgekehrten Verhältniß ihrer Entfernungen. Die Anziehungskraft ist den Massen und Entfernungen proportional, jenen in geradem, diesen in umgekehrtem Verhältniß.

Die Anziehungskraft ist bemnach eine burchaus allgemeine Eigenschaft des materiellen Daseins: sie wirkt in jeder Materie, sie wirkt auf jede Materie, sie wirkt in allen Räumen. Mithin ist auch ihre Wirkung durchaus allgemein. Jede Materie ist bieser Wirkung unterworfen, jede wird von allen übrigen angezogen: diese Eigenschaft nennen wir die Gravitation. Sie wird nach den verschiedensten Richtungen angezogen; ihre Gravitation ist verschieden nach den Massen der anziehenden Körper.

<sup>\*)</sup> Cbenbafelbft. II Hptft. Lehrfat 8. Beweis.

Die größte Masse zieht am meisten an; also ist in bieser Richtung auch die Gravitation am größten. Die angezogene Materie wird sich in der Richtung der größten Gravitation dewegen: dieses Streben ist ihre Schwere. Die Gravitation oder Schwere ist die unmittelbare und allgemeine Wirkung der Attraction, wie die Elasticität die unmittelbare Wirkung der Repulsion war. Elasticität und Schwere sind mithin die ursprünglichen Eigenschaften jeder Materie, da Attraction und Repulsion deren Grundkräfte sind \*).

#### b. Quadrat und Burfel der Entfernungen.

Mur durch bas Busammenwirken dieser beiden Grundkräfte ist die Materie möglich. Aus der Natur jeder der beiden ursprunglichen Rrafte folgt bas Gefet ihrer Wirkungsart. Darin stimmen beibe überein, daß fie mit ber abnehmenden Entfernung an Stärke zunehmen, bag fie alfo im umgekehrten Berhaltniffe ber Entfernungen wirken. Aber bie Burudftogungsfraft wirft nur in ber Berührung, also in unendlich kleinen Entfernungen, bagegen die Anziehungstraft wirft in jeder Entfernung; jene wirkt nur in erfüllten ober körperlichen, diese wirkt burch ben leeren Raum. Jebe wirkt, wie es in ber Natur ber Rraft liegt, von einem bestimmten Dunkte aus gleichmäßig nach allen Richtungen. Denken wir uns bie Attractionskraft in einem bestimm= ten Punkte, fo werben alle Punkte, bie gleich weit von bem anziehenden entfernt find, gleich ftark babin angezogen. in verschiedenen Ebenen gelegenen, von dem Mittelpunkte gleich weit entfernten Puntte muffen in einer Augelfläche liegen. Jeber Grad ber Attractionskraft beschreibt seine Wirkungssphäre in einer Rugelfläche; jene Grabe nehmen in bem Mage ab, als bie Rugelflächen zunehmen; fie machsen in bemfelben Dage, als die

<sup>\*)</sup> Cbenbafelbft, II Sptft. Lehrfat 8. Rufat 2.

Rugelstächen abnehmen. Da nun die Oberstächen concentrischer Rugeln quadratisch wachsen und abnehmen, so solgt das bestimmte Gesetz der Anziehungskraft: "sie wirkt im umgekehrten Berhältnisse der Quadrate der Entsernungen." Dagegen die repulsive Kraft wirkt im körperlichen Raum. Ihre Wirkung ist die Raumersüllung; ihre Wirkungsweise muß daher durch die Größe des körperlichen Raums bestimmt werden, nicht durch das Quadrat, sondern durch den Würfel der Entsernungen. Ihr Gesetz heißt: sie wirkt im umgekehrten Verhältnisse der Würfel der unendlich kleinen Entsernungen\*).

#### IV.

Die spezifische Berschiedenheit ber Materien.

# 1. Rigur und Bolumen.

Die Körper in ber Natur sind unendlich mannigsaltig und verschieden. Wir haben bisher nur ihre allgemeinen Eigenschaften erklärt, die Attribute der körperlichen Natur, die selbst ohne die Kräfte der Zurückstoßung und Anziehung gar nicht gedacht werden kann. Diese beiden Kräfte sind die Grundeigenschaften aller Materie. Belches sind die abgeleiteten oder besonderen Eigenschaften?

Vermöge ber repulsiven Kraft erfüllt bie Materie einen bestimmten Raum. Die repulsive Kraft ist als intensive Größe unendlich vieler Grabe fähig. Und so verschieden die Grade sind, so verschieden kann die Erfüllung bes bestimmten Raumes sein. Der ganze Raum ist erfüllt, aber in verschiedenen Graden. Rennen wir den bestimmten Grad der Raumerfüllung die Dichtigkeit der Materie, so kann dieselbe Raumgröße ganz erfüllt sein durch Materien von verschiedener Dichtigkeit. Es ist nicht nöthig,

<sup>\*)</sup> Ebenbaselbst. II Hptst. Lehrsat 8. Anmerkg. 1 und 2.

bie Annahme leerer 3wischenraume zu machen, um bie verschiebenen Dichtigkeiten ber Materie zu erklaren.

Wenn nun die Materie einen bestimmten Raum ersült, so folgt, daß sie in bestimmte räumliche Grenzen eingeschlossen ist, daß sie innerhalb dieser Grenzen den Raum vollsommen einnimmt. Die Begrenzung ist ihre räumliche Form, die Erfüllung ihr Raumesinhalt; jene ist die Figur, diese das Bolumen der Materie. Der erfüllte Raum ist ganz erfüllt, aber nach dem Maße der zurückstoßenden Kraft in verschiedenem Grade. Er ist in höherem oder geringerem Grade erfüllt, er ist in diesem Sinne mehr oder weniger erfüllt: das heißt nicht, es ist mehr oder weniger Raum erfüllt, es giebt mehr oder weniger Theile in dem materiellen Raume, die gar nicht erfüllt, d. h. leer sind. Giebt es aber in dem körperlichen Raume keine leeren Theile, so hängen alle Theile der Materie genau zusammen, so bildet die Materie ein Continuum, kein Interruptum\*).

# 2. Bufammenhang ober Cohareng.

Die Theile der bestimmten Materie bilden einen stetigen, an keinem Punkte unterbrochenen Zusammenhang. Es giebt also keinen Theil, der nicht von einem anderen unmittelbar berührt würde. Bas die Theile einander nähert und aneinander zieht, ist die Attractionskraft. Benn die Attractionskraft die Theile aneinander festhält, so wirkt sie in der Berührung, sie wirkt dann als Flächenkraft und bildet den Zusammenhang oder die Cohärenz der Theile. Da nun jeder Theil eine bewegliche und darum räumlich veränderliche Substanz ist, so ist auch ihr Zusammenhang veränderlich.

Die Beränderung im Busammenhange ber Theile kann eine

<sup>\*)</sup> Ebendaselbst. II Hptst. Allg. Anmerkg. jur Dynamit.

boppelte sein: entweder der Wechsel der sich berührenden Theile oder die Auskebung der Berührung. Im ersten Falle tritt kein Theil außer alle Berührung mit den übrigen; so viele Theile sich vor dem Wechsel berührt hatten, eben so viele berühren sich nach ihm: das Quantum der Berührung im Ganzen wird nicht vermindert. Im zweiten Falle dagegen treten gewisse Theile außer alle Berührung. Dort werden die Theile gegen einander verschoben, hier werden sie von einander getrennt. Was also den Zusammenhang oder die Cohärenz der Materie betrifft, so sind deren Theile entweder verschiebbar oder trennbar oder auch beides. Was in den Theilen der Trennung widerstrebt, ist die Kraft ihres Zusammenhanges; was sich der Verschiebung widersetz, ist die Anhänglichkeit, welche die Theile zu einander haben, ihre gegenseitige Friction oder Reibung\*).

# 3. Flüssige und feste Materien.

Sebe Materie wehrt sich gegen die Trennung ihrer Theile, benn jede hat einen bestimmten Zusammenhang, und die Kraft dieses Zusammenhangs widersetzt sich der trennenden Kraft. Aber nicht jede Materie widersetzt sich der Verschiedung ihrer Theile, denn nicht in jeder Materie hängen die Theile so aneinander, daß sie sich gegenseitig reiben, daß der eine den anderen sesthält. Wenn sie sich gar nicht aneinander reiben, so sind sie absolut verschiedbar: diese vollkommene Verschiedbarkeit der Theile macht den Charakter des flüssigen Körpers. Der slüssige Körper kann durch die geringste Kraft den Zusammenhang seiner Theile versändern, ohne ihn auszuheben; er kann durch die geringste Kraft den Zusammenhang seiner Theile wechseln.

Wenn die Theile eines Körpers nicht absolut verschiebbar

<sup>\*)</sup> Ebendaselbst. II Hptft. Allg. Unmerkg. jur Dyn. 2.

find, so hängen sie durch Reibung zusammen, so halten sich die Theile gegenseitig fest, so ist eine Beränderung ihres Zusammenhangs zugleich eine Trennung der Theile, nicht bloß ein Wechsel ihrer Berührung. Ein solcher Körper heißt fest oder starr; er heißt spröde, wenn seine Theile so fest an einander hängen, daß sie sich nur durch einen Ris von einander trennen lassen.

# 4. Ratur ber fluffigen Materie. Sybrobynamit.

hieraus erhellt ber Unterschied ber festen und fluffigen Rorper. Die Theile konnen bei beiben getrennt werden; fie konnen in dem festen Körper nicht verschoben, sondern nur getrennt Der Berschiebung der Theile widersett sich die Reibung, ber Trennung widersett fich ber Busammenhang. sich also ber feste Körper von dem flüssigen unterscheidet, das ist nicht ber Zusammenhang, sondern die Reibung der Theile. Daber darf man nicht fagen, ber feste Körper habe einen größeren Zusammenhang als ber fluffige, er hat nur eine andere Art bes Wenn ber Körper um so flussiger mare, je Zusammenhangs. geringer ber Zusammenhang seiner Theile ift, so wurde bie Bergrößerung bes Busammenhangs bie Flussigkeit bes Körpers ver-Run ift ber Zusammenhang eines Körpers um fo größer, je mehr Theile einander berühren, je weniger Theile ben leeren Raum berühren. Benn diese Theile eine Rugelgestalt bilben, so ist offenbar ihre wechselseitige Anziehung, ihre gegenseitige Berührung am größten, so ist die Berührung mit dem keren Raum die fleinste. Ift nun ein Baffertropfen weniger flussig, wenn er ben größten Zusammenhang seiner Theile, die Rugelgestalt angenommen hat? Die Bergrößerung bes Busam= menhangs thut mithin ber Fluffigkeit ber Materie nicht ben minbesten Abbruch. Der Berschiebung seiner Theile leistet bas Bafser keinen Wiberstand, wohl aber beren Trennung. Im Bassertropfen bewegt sich bas Insect mit Leichtigkeit, aber mit Muhe
arbeitet es sich burch auf die Obersläche bes Tropfens.

Beil die fluffigen Theile absolut verschiebbar find, so sind fie widerstandslos auch gegen ben kleinsten Druck, so vermag felbft ber kleinfte Druck bas Baffertheilchen nach allen Richtun-Nehmen wir an, bag es bem fleinsten gen bin zu bewegen. Drud auch nur ben fleinsten Biberftand entgegensette, so murbe sich mit dem zunehmenden Drucke bieser Wiberstand verstärken und am Ende so machsen, bag bie Theile nicht mehr aus ihrer Lage gerückt ober nicht mehr verschoben werben konnten. ten wir uns nun zwei verbundene Röhren von ungleicher Größe, die eine so weit, die andere so eng, als man will, beibe mit Baffer gefüllt: fo murbe es bei ber kleinsten Biberftanbekraft gegen die Verschiedung der Theile unmöglich sein, daß die geringere Baffermaffe bie größere fteigen macht; alfo mußte zulett bas Baffer in ber engeren Röhre höher fteben, als in ber weiteren, was ber Natur bes fluffigen Korpers und ben erften Gefeten ber Hondrodynamik vollkommen widerspricht. Wenn wir ber fluffi: gen Materie auch nur bie geringste Biberftanbefraft gegen bie Berschiebung ihrer Theile zuschreiben, auch nur in etwas bie absolute Berschiebbarkeit ber letteren einschränken, fo find alle Bedingungen ber Sporostatit aufgehoben \*).

# 5. Elafticitat als expansive und attractive.

Es ist die Kraft des Zusammenhangs in jeder Materie, die sich gegen die Trennung der Theile wehrt. Es sind die bewegenden Grundkräfte der Repulsion und Attraction, die in jeder Materie mit einer gewissen Stärke zusammenwirken und dadurch

<sup>\*)</sup> Ebenbaselbst. II Hptft. Allg. Anm. j. Dyn. 2.

bie bestimmte Raumerfüllung und ben Zusammenhang ber materiellen Theile bewirken. Jede Beranderung des Bolumens ift baber ein Angriff auf die Kräfte ber Materie, die sich diesem Angriffe nothwendig widerseben. Run ift die Beranderung bes Bolumens entweber beffen Bergrößerung ober Berkleinerung. Die Materie wird in beiben Källen durch ihre Kraft diese Beranderung aufzuheben suchen; sie wird in ihr früheres Bolumen jurudtehren, entweder indem sie sich wieder ausdehnt, wenn ihre Theile von außen zusammengebrückt, ober indem sie sich wieder zusammenzieht, wenn durch außere Rraft ihre Theile auseinandergespannt werden. Diefes Bestreben ber Materie ift ihre abgeleitete Elasticität, deßhalb abgeleitet, weil sie bedingt ist burch bie Grundfrafte, bas Bolumen und ben Busammenhang ber Materie, mahrend die ursprüngliche Elasticität unmittelbar mit ber Repulfion felbst gegeben mar. Die abgeleitete Glafticität ist entweder erpansiv oder attractiv, je nach der Richtung, in welcher die Materie ihr ursprüngliches Bolumen wiederherzuftellen ftrebt \*).

# 6. Dechanische und demifche Beranberung.

Materien können gegenseitig auf einander einwirken, sie können sich gegenseitig verändern. Die materielle Beränderung ist in allen Fällen eine räumliche, sie betrifft entweder den Ort und die Lage des Körpers oder seine Zusammensehung, die Berbindung seiner Theile. Sine Materie kann unter dem Sinslusse der anderen ihren Ort und die Berbindung ihrer Theile verändern. Bon der ersten Art der Beränderung, der fortschreitenden Bewegung in Folge der Attraction oder Repulsion, die ein Körper auf den anderen ausübt, haben wir bereits gehandelt. Wir

<sup>\*)</sup> Ebendaselbst. II Sptft. Allg. Unm. 3. Dyn. 3.

reden jest von der zweiten Art der Beränderung. Wenn eine Materie die Berbindung ihrer Theile unter dem Einfluß einer anderen verändert, so kann dieser Einfluß doppelter Art sein. Entweder eine Materie verändert die Zusammensehung der anderen durch eindringende Bewegung, oder sie bringt diese Beränderung hervor ohne einen solchen äußeren gewaltsamen Eingriff: im ersten Fall ist die Beränderung mechanisch, im zweiten chemisch. Wenn wir einen Körper durch einen dazwischen getriebenen Keil spalten, so wird die Berbindung seiner Theile verändert, diese Beränderung ist aber nur mechanisch. Es ist nicht die Eigenthümlichkeit des Keils, nicht dessen Eigene Kraft, sondern lediglich die Kraft seines Stoßes, die hier die Beränderung bewirkt.

Wenn aber zwei Körper auch im Zustande der Rube wechselseitig die Berbindung ihrer Theile verändern, so ist diese Beränberung chemisch. Die verbundenen Theile werben getrennt; Die chemische Trennung beißt Muflosung, Die Theile ber einen Materie verbinden sich mit den Theilen ber anderen. Wenn biese so verbundenen Materien wieder getrennt und von einander abgesondert werben, so heißt diese Trennung Scheibung. chemischen Beränderungen find Auflösung und Scheidung. giebt eine absolute Auflösung ber einen Materie burch bie andere. Dann ift jeder Theil der einen mit einem Theile der anderen in demselben Berhältnisse verbunden, als die ganzen Körper selbst mit einander verbunden sind. Nennen wir ben einen Körper bas Auflösungsmittel, ben anderen die aufzulösende Materie, so giebt es keinen Theil bes einen, ber nicht mit einem Theile bes anderen in bestimmter Proportion verbunden mare: wir haben in dieser chemischen Berbindung einen Körper, der in jedem feiner Theile aus ben beiben Bestandtheilen bes Auflösungsmittels und ber aufzulösenden Materie zusammengesett ift. Der Körper beiße

C, diese Bestandtheile A und B. Also ist das Bolumen des Körpers C in jedem seiner Theile erfüllt von A und B; beide nehmen denselben Raum ein, was unmöglich wäre, wenn sie nur äußerlich an einander gefügt wären. Ihre Berbindung ist mithin eine Durchdringung. Die absolute Auslösung ist die chemische Durchdringung, nicht Jurtaposition, sondern "Intus-suseeption ist ception". Die Jurtaposition ist mechanische, die Intus-suseeption ist chemische Berbindung. Wären die Theile nur an einander gefügt, so wäre A nur an der Stelle, wo B nicht ist, so würde A nicht den ganzen Raum des Körpers C erfüllen, und eben so wenig B. Rechanisch läßt sich darum die chemische Berbindung nicht erklären, sondern nur dynamisch \*).

### 7. Rechanifche und bynamifche Raturphilosophie.

Hier ist der Punkt, wo die kantische Naturphilosophie der mechanischen Physik die Spike bietet und der mathematischemechanischen Erklärungsart die metaphysischenmanische entgegensekt. Es wird gezeigt, daß die erste den Borzug nicht hat, den sie zu haben vorgiedt. Sie hält ihre Principien für die einzig möglichen zur Erklärung der spezisischen Verschiedenheit der Materien. Wenn also Körper von demselben Bolumen verschiedene Dichtigkeiten haben, so könne man diese Thatsache nicht anders erklären, als daß der dichtere mehr Theile desselben Raums erfülle, der weniger dichte dagegen weniger. Wenn aber dieser weniger Theile desselben Raumes erfüllt, so müssen gewisse Naumtheile vorhanden sein, die er gar nicht erfüllt, die also volkommen leer sind. Es muß dann leere Räume geben; der Körper ist dann kein Continuum mehr, sondern ein Interruptum; seine Zusammensehung ist nur aggregativ; die Theile können sich nicht durch-

<sup>\*)</sup> Cbendafelbft. II Sptft. Allg. Anm. j. Dyn. 4.

bringen, sondern nur äußerlich (mit größeren oder kleineren 3misschenräumen) an einander fügen. Also giebt es Theile, die absolut undurchdringlich, physisch untheildar sind, Atome, Elementarkörperchen oder Corpuskeln, ihrem Stoffe nach gleichartig, nur verschieden in ihrer Gestalt und in der von ihrer Form abshängigen Bewegung: "Maschinen", auß denen, als ihren Grundsstoffen, alle Erscheinungen der Natur abgeleitet werden müssen. Diese Erklärungstheorie ist die mechanische Naturphilosophie, entweder die Atomiskik Demokrits mit dem Princip der Atome und bes Leeren oder die Corpuskularphysik Descartes.

Kant hatte bereits in der Vernunftkritik, in der Lehre von den Grundsäten des reinen Verstandes, gezeigt, daß der leere Raum und die Atome nicht Gegenstände einer möglichen Ersahrung, also nicht Naturerscheinungen seien, daß sie eine metaphyssische Hypothese ausmachen, die nur nöthig erscheine, so lange man in der Natur keine andere als ertensive Größen anerkenne; der Begriff intensiver Größen hebe diese Einseitigkeit auf und mache die darauf gestützte Hypothese überstüssig.

Genau in bemselben Geiste bekämpft Kant in ben metaphysischen Anfangsgründen der Naturwissenschaft die mechanische Naturphilosophie. Er bestreitet deren Nothwendigkeit und setzt an ihre Stelle die dynamische Erklärungsweise. Die Materie ist nicht bloß extensive Größe und Masse; sie ist zugleich intensive Größe, denn sie ist Kraft.

4

Bifder, Gefdichte ber Philosophie IV. 2. Muß.

## Drittes Capitel.

### Die Mittheilung der Bewegung. Mechanik.

Die Photonomie batte die Bewegung nur als Größe und barum die Materie nur als das Bewegliche im Raume betrachtet, bas vorgestellt werben konnte durch ben mathematischen Punkt. Die Dynamik batte in ber Materie beren urfprungliche bewegende Krafte erkannt. Also ist die Materie das Bewegliche, das bewegende Kraft hat. Wir bestimmen bie Materie als ben burch eigene Kraft beweglichen und bewegten Körper. Die Körper konnen gegenseitig auf einander einwirken, fie konnen fich gegenseitig bewegen. Da aber jeder burch eigene Kraft bewegt wird, so kann ihm von außen ober burch andere Körper die Bewegung nicht erft ertheilt, sondern nur mitgetheilt werben. Gin anderes ift bie Bewegung ertheilende Kraft, ein anderes die Bewegung mittheilende; jene ift ursprünglich, biese abgeleitet. Es giebt keinen bewegten Körper, überhaupt keine Materie ohne Bewegung ertheilende Kraft; es giebt ohne bewegten Körper keine Bewegung mittheilende Kraft: jene war Gegenstand ber Dynamit; biese ift Gegenstand ber Mechanit.

Ein Körper kann bem anderen seine Bewegung mittheilen, entweber indem er ihn anzieht oder fortstößt, entweder also durch Attraction oder Repulsion. Im letten Fall geschieht die Mitheis lung burch Druck ober Stoß. In beiben Fällen find bie Gesete ber mitgetheilten Bewegung bieselben, nur die Richtungslinien verschieden. Wir beschränken uns beshalb auf die Bewegung, welche burch repulsive Kräfte mitgetheilt wird\*).

Die mitgetheilte Bewegung ift eine Birtung, die ein bewegter Körper auf einen anderen ausübt. Um diese Wirkung ju bestimmen, muß man vor allem die Ursache richtig erkennen. Die wirkende Urfache ist bie Rraft bes bewegenden Körpers. groß ist diese Rraft? In jedem bewegten Korper wirken zwei Kactoren, die Größe bes Körpers und die der Bewegung. Große bes Körpers besteht in ber Menge feiner bewegten Theile (Maffe), die Größe ber Bewegung ift die Geschwindigkeit: also find Maffe und Geschwindigkeit die beiden Kactoren, beren Product die Kraft eines bewegten Körpers bestimmt oder bessen ganze Bewegungsgröße ausmacht. In ber Phoronomie kam die Maffe gar nicht in Betracht, die Bewegungsgröße erschien bort bloß als Geschwindigkeit. hier bagegen gilt als bas Subject ber Bewegung nicht mehr ber mathematische Punkt, sondern die materielle Substanz, beren Größe verschieben ift nach ber Menge ihrer Theile. Darum ift jett die Größe der Bewegung nicht mehr bloß ber Grad ber Geschwindigkeit, sondern das Product der Maffe in die Geschwindigkeit.

Es ist unmöglich, die Masse eines Körpers oder die Menge seiner Theile für sich genommen zu schähen, deshalb unmöglich, weil der Körper in's Unendliche theilbar ist. Also kann die Größe der Masse nur geschäht werden durch die Größe der Bewegung bei gegebener Geschwindigkeit. Sehen wir, die Geschwindigkeit eines Körpers sei gleich 5 Grad, die ganze Bewegungsgröße

<sup>\*)</sup> Met. Anfgsgr. ber Naturw. III Hptft. Met. Anfgsgr. ber Meschanit. Erkl. 1. Anmerk.

gleich 15, so ergiebt sich für die Masse x die Gleichung 5 x = 15, also x = 3. In allen Fällen ist die Masse gleich der Quantität der Bewegung, getheilt durch die gegebene Geschwindigkeit. Es folgt von selbst, daß die Quantität der Bewegung oder die Kraft des bewegten Körpers sich gleich bleibt, wenn man die Masse verdoppelt und die Geschwindigkeit halbirt; daß die Kräfte zweier Körper dieselben bleiben, wenn man dei dem einen die Masse, bei dem anderen die Geschwindigkeit verdoppelt u. s. f. \*).

Damit ift ber Gegenstand ber mechanischen Körperlehre bestimmt. Es ift bie Beranderung, die ein Korper durch feine Bewegung einem anderen mittheilt. Bu diefer Beranderung fteht ber Körper in einem breifachen Berhältniß, und in biefen brei verschiedenen Beziehungen muß er von der mechanischen Körperlehre betrachtet werben. Er ist in seiner Masse bas Subject bie= fer Beranderung: basjenige, mas fich verandert ober in dem die Beränderung vor sich geht. Er ift durch seine Bewegung Die Urfache, die jene Beranderung in einem anderen Körper hervorbringt, die dem anderen Körper Bewegung mittheilt: bas Bewegung mittheilende Subject. Bugleich ift er bas Object, bem von einem anderen Körper Bewegung mitgetheilt wird. bie Mechanik ben Körper betrachten als Subject aller Bewegung, als Bewegung einem anderen Körper mittheilendes Subject, als Subject und zugleich Object ber mitgetheilten Bewegung, b. b. als Bewegung mittheilend und jugleich mitgetheilte Bewegung empfangend. Mit anderen Borten: Die Mechanik betrachtet die körperlichen Beränderungen in Rudficht ihrer Substanz, ihrer Urfache, ihrer Bechselwirkung.

So ist die mechanische Körperlehre ganz auf jene Grund-

<sup>\*)</sup> Ebendaselbst. III Hptst. Erkl. 2. Lehrsat 1. Beweis. Zusat. Anmerkg.

sate des reinen Verstandes gebaut, die wir als "Analogien ber Erfahrung" in der Vernunftkritik kennen gelernt haben. Es waren die Grundsate der Substanz, der Causalität und der Wechselwirkung oder Gemeinschaft. In aller Veränderung beharrt die Substanz; alle Veränderung hat ihre Ursache (jede Veränderung ist eine Wirkung); alle Substanzen, sofern sie zugleich sind, stehen in durchgängiger Gemeinschaft oder Wechselwirkung. Diese Grundsate der reinen Naturwissenschaft, angewendet auf die Bewegung, bilden die Gesehe der Nechanik.

Es ist klar, daß jene Grundsase ohne weiteres anwendbar sind auf die Bewegung. Denn jede Bewegung ist eine Beränderung, eine Beränderung im Raum. Was von aller Beränderung gilt, muß ebendeßhalb auch von die ser Beränderung, der Bewegung, gelten. Die Substanz die ser Beränderung ist die Materie. Die Grundsase der Mechanik verhalten sich zu jenen Grundsasen des reinen Berstandes, wie der Begriff der Bewegung zu dem der Beränderung, d. h. wie die Species zur Gatztung. Die Gesetze der Mechanik, so weit dieselben a priori erzkenndar sind, sind nichts anderes als die Analogien der Erfahrung in ihrer physikalischen Anwendung.

. I.

### Das Gefet ber Gelbständigkeit.

Die Materie als Substanz.

Die Bewegung ift Beränderung der körperlichen Natur, das Subject oder die Substanz dieser Beränderung ist die Materie in ihren Theilen, die körperliche Masse oder die Quantität der Materie. Darum gilt das Geseth: "bei allen Beränderungen ber körperlichen Natur bleibt die Quan-

tität ber Materie im Sanzen biefelbe, unvermehrt und unvermindert\*)."

Das Kennzeichen ber Substanz ist die Beharrlichkeit. im Raum ist bas beharrliche Dasein erkennbar. Das beharrliche Dasein im Raume, bas lette Subject aller räumlichen Beranderung (Bewegung), ift die Materie. Folglich ift die Materie die einzige erkennbare Substanz. Die Materie besteht aus Theilen. Diese Theile sind raumlich, d. h. außer einander. Jeder dieser Theile ift beweglich, also kann sich jeder dieser Theile von den anderen absondern, trennen, eine eigene Bewegung für fich haben, d. h. selbständiges Subject einer Bewegung oder Substanz sein. Die Theile der Materie können getrennt, aber nicht vernichtet werben. Bertheilung ift nicht Bernichtung. keine körperliche Beränderung, die einen materiellen Theil vernichten oder aus nichts bervorbringen könnte. Also giebt es keine körperliche Beränderung, welche die Menge der materiellen Theile um das mindeste vermehren oder vermindern könnte, also bleibt bie Quantität ber Materie bei allen körperlichen Beränderungen bieselbe, unvermehrt und unvermindert \*\*).

Der Beweißgrund der Beharrlichkeit der Materie liegt in ihrem räumlichen Dasein, in ihren außereinander befindlichen Theilen, in ihrer ertensiven Größe. Es ist nicht zu begreisen, wie außereinander befindliche Theile verschwinden können. Ihre Beharrlichkeit und damit ihre Substantialität ist einleuchtend. Aus eben diesem Grunde läßt sich von dem Subjecte der inneren Erscheinungen, von dem Gegenstande des inneren Sinnes, dem denkenden Subjecte, welches keine ertensive, sondern nur intensive Größe ist, niemals beweisen, daß es beharre. Das ein-

<sup>\*)</sup> Ebendaselbst. III Hptst. Lehrsat 2.

<sup>\*\*)</sup> Cbendaselbst. III Hptst. Lehrsat 2. Beweis.

zige Kennzeichen, woran man die Substanz erkennt, ist in die: fem Kalle unerkennbar. Darum ist von ber Seele nicht zu beweisen, daß sie Substanz sei; darum gab es keine rationale Pfycologie, keinen Beweis für bie Unsterblichkeit ber Seele. wir die Besenseigenthumlichkeit der Seele in das Bewußtsein, fo läßt fich aus ber einfachen Natur bes Bewußtseins nichts für sein beharrliches Dasein schließen. Das Bewußtsein erscheint in ben Grabunterschieden bes Hellen und Dunkeln. Es läßt fich benken, daß es in abnehmenden Graben zuletzt verschwindet, ohne bag irgend eine Substang babei vernichtet wird. Es ift ein sehr gebantenlofer Schluß ber bogmatischen Metaphysit gewesen, aus ber Theilbarkeit ber Dinge bie Berganglichkeit, aus ber Ginfachbeit bas beharrliche Dafein zu folgern. Im Gegentheil, bas Theilbare ift unvergänglich. Benigstens ift feine Bernichtung auf keinerlei natürliche Beise zu begreifen. Benn fie geschieht, fo ist fie ein Bunder. Bertheilung ift nicht Berftorung, nicht Bernichtung, sondern (räumliche) Beranderung ber Theile. Der Stoff bleibt, die Form allein verwandelt fich. In dem materiellen Dasein, in der räumlichen Natur giebt es keine Bernichtung, sondern nur Bermandlung, weder Entstehen noch Bergehen, sonbern nur Metamorphofe \*).

#### II.

### Das Gefet ber Trägheit.

### 1. Die außere Ursache.

Jebe Beränderung hat ihre Ursache. Also hat auch die Beränderung der Materie ihre Ursache. Diese Beränderung ist Bewegung. Die Materie ist Raum, ihre Theile sind außer einander, ihre Bestimmungen sind sämmtlich räumlicher, darum äußes

<sup>\*)</sup> Ebendaselbst. III Hptft. Lehrsat 2. Anmerkg.

rer Natur. Alfo muß auch die Ursache ihrer Beranberungen eine außere Ursache sein. Das Geseth heißt: "alle Beranberung ber Materie hat eine außere Urfache."

Die räumliche Beränderung besteht in ber Bewegung und Rube. Entweder ruht die Materie, ober fie bewegt sich. fie ruht, fo kann fie nur durch eine außere Ursache genothigt werben , sich zu bewegen. Wenn sie sich bewegt, so bewegt sie sich fort mit berselben Geschwindigkeit und in berselben Richtung, und nur eine äußere Ursache kann sie nothigen, entweder ihre Bewegung gang aufzuheben ober ben Mobus berfelben zu anbern. Benn die Materie nur durch eine äußere Ursache verändert werben kann, fo beharrt fie in ihrem Bustande fei es ber Ruhe ober Bewegung, bis eine äußere Ursache auf fie einwirkt. Es ist also vollkommen gleich, ob wir fagen: "alle Beränderung der Materie hat ihre außere Ursache," ober "bie Materie beharrt in ihrem vorhandenen Buftande, bis fie von außen her baraus vertrieben wird." Dieses Gesetz ber Beharrung ift bas Gesetz ber Tragheit (lex inertiae), bas nur in biesem Berstande einen gultigen Sinn hat \*).

### 2. Mechanismus und Sylozoismus. Bewegung und Leben.

Alle Beränderung der Materie hat eine außere Ursache. Regativ ausgebrückt: keine Beränderung der Materie hat eine innere Ursache. Wenn eine Substanz aus innerer Ursache, also aus innerem Antried ihren Zustand verändert, so ist die Substanz lebendig. Die innere Ursache ist ein Trieb, ein Begehren; die innere Thätigkeit ist ein Denken, Kühlen, Wollen. Alle Beränderung der materiellen Substanz besteht

<sup>\*)</sup> Ebenbaselbst. III Hptft. Lehrsat 3.

in ber Bewegung. Benn sich die materielle Substanz aus innerer Ursache bewegte, so wäre die Materie lebendig, so wären in ihr Bewegungstriebe und vorstellende Kräfte. Run ist die Materie äußere Erscheinung, Gegenstand bloß der äußeren Unschauung. Triebe, Begierden, Borstellungen sind nie Objecte der äußeren Unschauung, also können sie auch nie Bestimmungen der Materie sein; in keinem Falle sind sie deren erkennbare Bestimmungen.

Wir reben von der Materie als Gegenstand der Erfahrung, als Object der Naturwissenschaft. Wir reden von ihr nur in diesem Sinn. Also kann in diesem Sinn nie die Rede davon sein, daß sich die Materie aus inneren Ursachen verändert. Mithin ist die Materie, wissenschaftlich genommen, durchaus leblos. Das Geseh der Trägheit ist gleichbedeutend mit dem der Leblosigskeit. Es darf darum die Trägheit auch nicht verstanden werden als ein Beharrungstrieb der Materie, als ein positives Bestreben derselben, ihren Zustand zu erhalten.

Sobald die Materie vorgestellt wird als eine von Bewegungstrieben und vorstellenden Kräften erfüllte Substanz, so wird sie
lebendig gedacht. Diese Vorstellungsweise ist Hylozoismus. Es ist klar, daß damit jeder wissenschaftliche Begriff der Materie
und damit alle Naturwissenschaft aushört. Der Hylozoismus ist
ber Tod aller Naturphilosophie. Hatte Kant vorher die dynamische Naturerklärung der mechanischen, so weit diese atomistisch
ist, entgegengesetzt, so setzt er dier die mechanische Naturphilosophie dem Hylozoismus entgegen, der dei den Griechen der alten
Beit, bei den Italienern des sechszehnten Jahrhunderts, bei Leibniz in der neueren Zeit seine naturphilosophische Geltung hatte.
Die Atomistik ist nicht nöthig zur Naturerklärung. Der Hylo-

<sup>\*)</sup> Ebenbaselbst. III Sptst. Lehrsat 3. Beweis.

zoismus ist absolut verwerflich, benn er setzt an die Stelle bes wissenschaftlichen Begriffs ber Materie eine Phantasie, die nie sein kann, was die Materie immer sein muß: Object der außeren Anschauung.

Wenn aber die Bewegung nicht aus inneren Ursachen erklärt werden darf, so darf sie auch nicht aus zweckthätigen Kräften, also nicht durch Zweckursachen erklärt werden. Denn die Zweckursachen in der Natur sind innere. Es folgt, daß in der wissenschaftlichen Naturerklärung die Teleologie gar keinen Platz hat. Mit dem Holozoismus wird von der Naturphilosophie auch die Teleologie ausgeschlossen. Es giebt in der naturwissenschaftlichen Erklärung der Dinge nach kritischen Grundsähen keine andere Causalität als die mechanische\*).

### III.

### Das Gefet ber Gegenwirkung ober bes Antagonismus.

Jebe Beränderung der Materie hat eine äußere Ursache, also ist sie eine äußere Wirkung. Ein Körper wird bewegt durch einen anderen. Beide Körper sind zugleich da, mithin stehen sie nach dem Grundsate der Gemeinschaft in Wechselwirkung: sie bewegen sich gegenseitig. Der bewegte Körper wirkt auf den bewegenden zurud. Die Wechselwirkung ist in diesem Falle Gegenwirkung, die actio mutua ist von Seiten des dewegten Körpers reactio. Wird ein Körper durch einen anderen gestoßen, so reagirt er durch den Gegenstoß; wird er durch einen anderen gebrückt, so reagirt er durch den Gegendug. Und hier gilt das Geset, "daß Wirkung und Gegenwirkung jederzeit gleich sind."

<sup>\*)</sup> Ebendaselbst. III Hptft. Lehrsat 3. Anmerkg.

Der Stoß ist gleich bem Gegenstoß, ber Drud gleich bem Gegenbrud, ber Bug gleich bem Gegenzug\*).

### 1. Das Problem.

Dieses Gesetz gilt in ber Körperwelt allgemein und nothwendig. Es ift also ein Naturgeset ber metaphysischen Körperlehre und muß a priori erkannt werden. Indeffen haben die Naturforscher ben Erklarungegrund nicht an ber mahren Stelle gefucht. Newton wußte nicht, biefes Gefet aus Principien ju begründen, sondern berief sich auf die Erfahrung. Reppler wollte basselbe so erklären, daß jeber Körper ber eindringenden Bewegung einen Widerstand entgegensett, fraft bessen er nicht bloß auf fich einwirken läßt, fonbern gurudwirkt und bie Große ber eindringenden Bewegung vermindert; diese Biderstandstraft bezeichnete Reppler als die jedem Körper natürliche Trägheit. hat aus ber Trägheit eine Trägheitsfraft, eine vis inertine gemacht und auf biefe Beife bem mahren Begriffe ber Tragbeit widersprochen. Die Trägheit ist keine Kraft, sie widersteht nicht; was ber Bewegung wirklich wibersteht, ift in allen Fällen nur die entgegengesette Bewegung. Aber die bewegende Kraft ist das Gegentheil der Trägheit. Bermöge der Trägheit ruht der Körper ober beharrt in seinem Zustande, bis eine außere Ursache benfelben verandert. Nicht bag er einer außeren Bewegung miberfteht, ift seine Tragbeit, sonbern bag er eine außere Bemegung leibet, daß er nur burch eine außere Urfache in Bewegung (ober, wenn er bewegt ift, in Rube) gesett werden kann. Trägheit, richtig verftanben, ift nicht gleich bem Biberftanbe, sondern der Leblofigkeit bet Materie; fie bilbet bas zweite, nicht bas britte Gefet ber Mechanit. Dahin also muß ber Begriff

<sup>\*)</sup> Ebendaselbst. III Hptft. Lehrsat 4.

Repplers berichtigt werben. Andere haben die wechselseitige Mittheilung der Bewegung in Weise einer Transsussion verstanden, als ob die Bewegung aus einem Körper in den anderen hinübermandert, wie Wasser aus einem Glase in ein anderes, und nun der eine Körper an seiner Bewegung eben so viel verliert, als er dem anderen mittheilt. Indessen ist diese Vorstellungsweise nur eine Umschreibung, teine Erklärung der Thatsache\*).

### 2. Löfung bes Problems.

Um zunächst die Thatsache selbst festzustellen, so seten wir ben Fall, bag ein Korper A in seiner Bewegung auf einen anberen B trifft, ben er stößt; in biesem Busammentreffen ift nicht bloß A ber stoßenbe, B ber gestoßene Körper, sondern beibe stoßen fich gegenseitig. A theilt bem anderen Körper burch seinen Stoß eine gewisse Bewegung mit: bas ift bie Wirkung; A empfängt von bem anderen Körper burch ben Gegenstoß eine gewisse Bewegung jurud: bas ift bie Gegenwirkung. Diese lette Bemegung, bie von B aus A mitgetheilt wird, ift offenbar der Bemegung von A entgegengesett. Also wird baburch die Größe ber Bewegung von A vermindert, entweder ganz oder zum Theil aufgehoben. Und zwar vermindert sich die Bewegung von A um eben so viel, als A dem anderen Körper an Bewegung mitgetheilt So viel Bewegungsgröße B empfangen hat, eben so viel giebt es zurud. Mithin ift bie Gegenwirkung an Große gleich ber Wirkung. Das ist bie Thatsache, und die naturphilosophische Aufgabe ist, diese Thatsache a priori zu begründen oder aus ben Principien ber Bewegung zu erklaren.

Das Gefet ber mechanischen Wechselwirtung folgt aus bem wohlverstandenen Begriff ber Bewegung, wie Kant benfelben

<sup>\*)</sup> Ebendaselbst. III Hptst. Lehrsat 4. Anmerkg. 1.

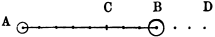
an die Spite seiner metaphysischen Anfangsgrunde geftellt bat. Es liegt in ber Natur ber Bewegung, daß sie immer wechselseitig ist. Wenn A seinen Ort in Rucksicht auf B verändert, so verändert eben badurch auch B seinen Ort in Rudficht auf A; b. h. beide Körper bewegen fich. Ift aber jebe Bewegung wechselseitig, so ist auch die Wirkung eines bewegten Körpers auf einen ande= ren wechselseitige Wirkung ober Bechselwirkung. Es ift unmög: lich, sich gegen einen rubenben Körper zu bewegen. per ruht nicht, in Rudficht beffen irgend ein anberer seinen Ort verändert, gegen den irgend ein anderer fich bewegt. Es ist un= möglich, einen rubenden Körper zu ftogen, denn der geftogene Rörper ftogt jurud, er leiftet Biberftand, b. h. er bewegt fich. Der Widerstand folgt nicht aus ber Rube, sondern aus der Bewegung. Also ift es nicht, wie Reppler meinte, die Trägheit, aus der fich die Gegenwirkung erklart. Der gestoßene Rorper ist ber jurudstoßenbe, b. h. ber bewegte, also niemals ber trage. So wenig es möglich ift, einem rubenden Körper fich ju nabern, fo wenig ift es möglich, einen tragen Rorper zu ftogen.

Ober kann sich ber Körper A bem Körper B nähern, ohne daß sich um eben so viel auch B dem Körper A nähert? Wenn ich bloß auf diese beiden Körper und ihr Verhältniß im absoluten Raum achte, so ist es offenbar ganz gleich, ob ich sage A nähert sich B, oder B nähert sich A. A nähert sich B bis auf eine unsendlich kleine Entsernung, d. h. es stößt auf B; also nähert sich auch B bis auf eine unendlich kleine Entsernung A, d. h. es stößt auf A.

Die Bewegung ift Relation, sie geschieht nie bloß auf einer Seite, sondern immer auf beiben. Die Bewegung von der einen Seite ist allemal zugleich die entgegengesetzte Bewegung von der anderen. Also ist auch die Wirkung von der einen Seite die

entgegengesette Wirkung von der anderen. Und hier leuchtet die Gleichheit von Wirkung und Gegenwirkung auf das deutlichste ein. Die Richtung, in der sich A dem Körper B nähert, in eben derselben nähert sich auch B dem Körper A. Die Geschwinzbigkeit, womit A auf B zueilt, mit eben derselben eilt auch B auf A zu. Und was von der Annäherung gilt, eben dasselbe gilt vom Stoß, vom Druck, von der Anziehung.

Die Phoronomie hatte es bloß mit Richtung und Geschwinzbigkeit zu thun. Die Mechanik hat auch die Masse des Körpers zu bedenken. Setzen wir den Fall, ein Körper, dessen Masse gleich 3 Psund sei, bewege sich mit einer Geschwindigkeit von 5°, so ist die Größe seiner Bewegung gleich 15. Dieser Körper der wege sich gegen einen anderen, der in Rücksicht des relativen Raumes ruht. Die Masse des anderen Körpers sei gleich 5 Psund. Beide Körper, im absoluten Raume betrachtet, bewegen sich gegeneinander mit gleicher Bewegungsgröße. Nun ist die Bewegungsgröße des einen gleich 15, also ist auch die des anderen gleich 15, und da die Masse det letzteren gleich 5 ist, so mußseine Geschwindigkeit gleich 3 sein. Es sei der Körper A, der sich in der Richtung der Linie AB dem Körper B nähert.



Im absoluten Raume find beide Körper bewegt, A mit der Geschwindigkeit 5, B mit der Geschwindigkeit 3; wenn also A in der Richtung nach B fünf Theile der Linie AB durchlausen hat, so hat B in der Richtung nach A drei Theile durchlausen. Beide treffen sich im Punkte C und setzen sich gegenseitig in Ruhe. Die entgegengesetzte Bewegung, welche B gemacht hat, ist in unserer Construction gleich BC: das ist die Gegenwirkung von B.

Run ist aber B in Rücksicht bes relativen Raumes nicht be-

wegt. Es ist gleichbebeutend, ob ich sage, A bewege sich mit einer Geschwindigkeit von 5° im relativen Raum, in welchem B rubt, oder biefer relative Raum bewege fich mit einer Geschwindigkeit von 3° in der entgegengesetzten Richtung. In diefer Bewegung findet ein Zusammenstoß von A und B ftatt, in Folge beffen fich beide Körper gegenseitig in Rube verseten. Aber ber relative Raum ruht beghalb nicht, sondern bewegt sich über den Punkt bes Zusammenstoßes hinaus mit einer Geschwindigkeit von 3° in der Richtung von BA, d. h. der Punkt B im relativen Raum entfernt sich vom Körper B um die Linie BC. Seten wir ben relativen Raum als ruhig, fo ift bie Folge bes Bufammenstoßes von A und B, daß ber Körper B in ber Richtung ber Linie AB fortbewegt wird mit einer Geschwindigkeit von 3°, ober er wird von B nach D (um bas Stud BC) fortgestoßen. ist die Bewegung, welche A durch seinen Stoß dem Körper B mittheilt, gleich BD: bas ist bie Wirkung. BC war die Gegenwirtung. BC = BD, b. h. bie Wirtung ift gleich ber Gegenwirkung. Benn eine Masse von 3 Pfund mit einer Geschwindigkeit von 5° auf eine Masse von 5 Pfund trifft, so bewegt sie dieselbe in gleicher Richtung vormärts mit einer Geschwindigkeit von 3°, und bann ruben beibe. Die Wirkung ift, bag fich bie Maffe von 5 Pfund mit der Geschwindigkeit von 3° fortbewegt. Die Gegenwirkung ift, daß die Masse von 3 Pfund mit der Geschwindigkeit von 50 so viel Bewegungsgröße verliert, als fie ber anderen mitgetheilt hat, b. b. in biesem Ralle, baß fie im Punkte D aufhört sich zu bewegen oder ruht\*).

#### 3. Sollicitation und Acceleration.

Es ift also klar, daß jeder Körper durch ben Stoß eines

<sup>\*)</sup> Ebendaselbst. III Hptst. Lehrsat 4. Beweis. Zusat 1 u. 2.

anderen beweglich ift und eine gewiffe Bewegung baburch empfangt, die er bem anderen in entgegengesetter Richtung zurudgiebt. Die Gegenwirkung ift eine Bewegung und hat als folche eine gewiffe Beitfolge, sie verläuft in einer gewiffen Beit. unterscheiden bier ben Moment, in dem sie beginnt, und die Beitreihe, welche sie durchläuft. Der Moment, in dem sie beginnt, ist der Augenblick, in welchem die Wirkung eines Körpers auf einen anderen anhebt, in welchem der Körper die erste Einwirtung von bem anderen empfängt. Diefer Moment ift die "Sollicitation". hier entsteht eine Bewegung, die mit einer gewissen Geschwindigkeit sich burch eine gewisse Zeitreihe fortsetzt und in gleichem Berhaltniß mit ben Zeittheilen zunimmt. Ift z. B. bie Geschwindigkeit biefer Bewegung fo groß, bag ber Körper in 1 Secunde 3 Rug burchläuft, so wird er, wenn keine außere Ursache ihn hindert, in 2 Secunden 6 Auf u. s. f. durchlaufen. Diese so machsende Geschwindigkeit nennen wir bas Moment der "Acceleration". In allen Fällen wird in einer endlichen ober bestimmten Zeit sich ber Körper mit einer endlichen ober bestimmten -Geschwindigkeit bewegen, in keinem Kalle mit einer unendlichen Run ift jede bestimmte Zeit eine unendliche Geschwindigkeit. Menge von Augenbliden, benn ber Augenblid ift kein Zeitraum, sondern ein Zeitpunkt ober eine Zeitgrenze. Wenn also ber Ror: per in dem Augenblicke ber Sollicitation eine bestimmte oder endliche Geschwindigkeit empfinge, so mußte fich in einer bestimmten Beit diese Geschwindigkeit unendlich vervielfältigen, also mußte ber Körper in jeder bestimmten Zeit eine unendlich große Beschwindigkeit haben. Mit anderen Worten: wenn die Sollicitation eine endliche ober bestimmte Geschwindigkeit mittheilt, so muß bie Acceleration unendlich groß sein. Da bas Letztere nicht möglich ift, so folgt, daß das Moment der Acceleration nur eine unendlich fleine Geschwindigkeit enthalten kann.

# 4. Der unenblich fleine Biderftanb. Rein abfolut= harter Rorper.

Wenn ein Körper burch einen anberen gestoßen wirb, so erfolgt aus ber Biberftandsfraft bes gestoßenen Körpers ber gleiche Gegenstoß ober bie gleich große entgegengesette Bewegung. Im Augenblide ber Sollicitation aber kann ber Gegenftog nur unendlich klein sein, benn wenn er in diesem Augenblick eine gewisse Größe hatte, so mußte er in jeder megbaren Zeit unendlich groß sein. Also kann jeder Körper im Augenblicke ber Sollicitation nicht seine ganze Wiberstandekraft außern, sondern nur einen unendlich kleinen Widerstand leisten. Geben wir nun, bag ein Körper absolut : hart ober vollkommen undurchdringlich mare, so könnten seine Theile burch keine Kraft getrennt ober in ihrer Lage gegen einander verändert werden. Gegen einen solchen Körper ware jede eindringende Bewegung machtlos, ein solcher Körper wurde im Augenblicke ber Sollicitation seine Wiberstandsfraft mit einer Größe äußern, die der Größe jeder eindringenden Bewegung gleichkommt; er murbe also bestrebt sein, in einer endlichen Zeit fich mit unenblicher Geschwindigkeit auszudehnen. Da bas Lettere unmöglich ift, so giebt es keinen absolut : harten Körper.

### 5. Die Stetigfeit ber mechanischen Beranberung.

Also leistet jeder Körper vermöge seiner Undurchdringlichkeit jeder eindringenden Bewegung in einem Augenblicke nur unendlich kleinen Widerstand. Wenn aber der Widerstand in einem Augenblick unendlich klein ist, so werden auch die räumlichen Berzhältnisse eines Körpers nicht in einem Augenblicke verändert. Die räumlichen Verhältnisse eines Körpers sicht nehmen Augenblicke verändert.

bie lettere in einer bestimmten Richtung mit einer bestimmten Geschwindigkeit. Wenn die Veränderung der Ruhe oder Bewegung in einem Augenblicke stattfände, so würde sie nicht in einem Zeitraum verlausen, sondern in der Zeitgrenze eintreten, d. h. sie würde plötlich geschehen. Sie kann also nicht plötlich, sondern nur allmälig geschehen. Jede mechanische Veränderung braucht Zeit, sie geschieht nur in einem gewissen Zeitraume, sie durchläust also eine unendliche Reihe von Zwischenzuständen. Wenn wir in dieser Zeitreihe den Zustand des Körpers im ersten Moment mit seinem Zustande im letzten, das erste Glied der Veränderung mit dem letzten vergleichen, so ist zwischen diesen die größte Differenz. Sede Differenz der Zwischenzustände ist kleiner als diese. Die Veränderung des Körpers ist demnach allmälig oder stetig verlausen: das ist das "mechanische Geset der Stetigkeit (lex continui mechanica)."

Wie die Gesetze der Phoronomie den Kategorien der Quantität (Einheit, Vielheit, Allheit), die Gesetze der Dynamik den Kategorien der Qualität (Realität, Negation, Limitation) entsprochen haben; so entsprechen die drei mechanischen Gesetze der Selbständigkeit, Trägheit und Gegenwirkung den Kategorien der Relation (Substantialität, Causalität, Gemeinschaft). Es ist die Topik der reinen Verstandesbegriffe, die sich überall in dem kantischen Lehrgebäude und dessen Architektonik geltend macht.

# Biertes Capitel.

# Die Bewegung als Erscheinung. Phänomenologie.

I.

Die Aufgabe ber Phanomenologie.

1. Die Mobalitat ber Bewegung.

Die Bewegung ist, wie die Materie, lediglich Erscheinung, Gegenstand des äußeren Sinnes, Vorstellung; sie erscheint als ein körperlicher Vorgang, als eine materielle Veränderung und verhält sich daher zum Körper, wie das Prädicat zum Subject. Die Verknüpfung beider wird auf dreisache Art von uns vorgestellt: als eine mögliche, wirkliche, nothwendige. Eben so muß die Bewegung beurtheilt werden: als eine mögliche, wirkliche oder nothwendige Erscheinung. Wie das Erkenntnißurtheil, so hat auch die Bewegung als Erkenntnißobject (Erscheinung) diese dreisache Modalität. Es handelt sich jetzt um die Erscheinungsart der Bewegung. Unter welchen Bedingungen erscheint sie als möglich, wirklich, nothwendig? Das ist die Frage der Phänomenologie \*).

<sup>\*)</sup> Metaph. Anfgegr. ber Ntw. IV Sptft. Met. Anfgegr. ber Phas nomenologie. Ertlärung.

# 2. Das alternative, bisjunctive, biftributive Urtheil.

Jebe Bewegung ist eine räumliche Relation, ein Verhältniß, bessen beibe Seiten Körper sind. Dieses Verhältniß kann ein boppeltes sein: entweder bewegt sich nur einer ber beiben Körper, oder sie bewegen sich beibe zugleich; entweder kann die Bewegung nur einem von beiben oder sie muß beiden zugleich zugesschrieben werden.

Wenn die Bewegung nur einem von beiden zukommen kann, so ist ein doppelter Fall möglich. Die beiden Körper, welche die Correlata der Bewegung bilden, seien A und B; entweder bewegt sich A oder B. Wie entscheiden wir, welch er von beiden sich bewegt? Entweder ist unsere Entscheidung beliebig oder nicht. Ist sie beliebig, so können wir wählen; es ist kein Grund vorshanden, warum A eher als B der bewegte Körper sein sollte; im anderen Fall nöthigt uns ein bestimmter Grund, von dem einen der beiden Körper die Bewegung zu besahen, von dem anderen zu verneinen. Im ersten Falle ist das Urtheil alternativ: "entweder A oder B bewegt sich, nimm, welchen du willst!" Im zweiten Falle ist das Urtheil disjunctiv: "entweder A oder B bewegt sich, nimm, welchen du willst!" Im zweiten Falle ist das Urtheil disjunctiv: "entweder A oder B bewegt sich; aus diesem bestimmten Grunde ist A der bewegte Körper, also B der nichtbewegte." Dagegen ist das Urtheil disstributiv, wenn die Bewegung von beiden Körpern zugleich gilt.

Das Bewegungsverhältniß wird bemnach auf dreifache Beise beurtheilt: entweder alternativ oder disjunctiv oder distributiv. Das alternative Urtheil erklärt: die Bewegung kann eben so gut auf der einen als auf der anderen Seite stattsinden. Wenn ich A als bewegt annehme, so werde ich B als nicht bewegt setzen, und umgekehrt. Wenn aber von zwei Fällen der eine eben so

gut stattsinden kann als der andere, so ist jeder von beiden möglich, aber auch nur möglich. Das disjunctive Urtheil erklärt: die Bewegung sindet nur auf der einen Seite statt und nicht auf der andern; sie ist auf der einen Seite wirklich, auf der anderen nicht wirklich, also nur scheindar, nicht empirisch, sondern illusorisch. Endlich das distributive Urtheil erklärt: die Bewegung muß beisden Seiten zugleich zugeschrieden werden, sie ist auf beiden Seiten nothwendig. So erklärt das alternative Urtheil die Möglichzeit, das disjunctive die Wirklichkeit, das disstributive die Nothwendigkeit der Bewegung. Wenn die Bewegung nur einem von beiden Körpern zugeschrieden werden kann, so ist sie entweder möglich oder wirklich; wenn sie beiden zugeschrieden werden muß, so ist sie nothwendig\*).

II.

Die Bofung ber Aufgabe.

1. Die Doglichfeit ber Bewegung.

Die gerade Linie.

Jebe Bewegung geschieht mit einer gewissen Geschwindigkeit in einer bestimmten Richtung. Wenn keine äußere Ursache den Körper von der eingeschlagenen Richtung ablenkt, so wird er von sich aus dieselbe fortsehen, ohne sie zu verändern. Eine Bewegung, die ihre Richtung behält oder in keinem Punkte verändert, ist geradlinig. Jede geradlinige Bewegung ist eine Ortsveränderung in fortschreitender Richtung; also verändert der Körper, wenn er sich in gerader Linie bewegt, seinen Ort und seine Lage in Beziehung auf andere ihn umgebende Körper, d. h. in Bezziehung auf den relativen Raum; jede geradlinige Bewegung ist relativ.

<sup>\*)</sup> Ebendaselbst, IV Hptft. Ertl. Anmrkg.

Wenn sich ber Körper A in gerader Linie auf den Körper B zubewegt, so ist es ganz gleich, ob ich sage: ber Körper A bewegt sich im relativen Raume, ben ich als rubend vorstelle; ober ob ich sage: A ruht im absoluten Raum, und ber relative Raum mit bem Körper B bewegt sich mit gleicher Geschwindigfeit in entgegengesetter Richtung. Die objective Erscheinung (Erfahrung) ift in beiben Betrachtungsweisen vollkommen biefelbe. Es hängt also lediglich von unserer Borftellungsart ab, ob wir A ober B als bewegt annehmen wollen. Ohne an ber objectiven Erscheinung (Erfahrung) bas minbeste zu ändern, können wir A eben fo gut bestimmen burch bas Prabicat ber Rube im absoluten Raum, als burch bas Prabicat ber Bewegung im relativen. Dasselbe gilt von B. Wir können von ben beiben Prabicaten fo gut bas eine als bas anbere feten. Wir können wählen, unfer Urtheil ift alternativ, die vorgestellte Bewegung mithin bloß möglich.

Sede gerablinige Bewegung ist relativ. Daraus folgt die Berneinung des conträren Gegentheils: keine geradlinige Bewegung ist absolut. Sie wäre absolut, wenn die bewegte Materie ihren Ort veränderte ohne irgend welche Beziehung zu einem anderen Materie, ohne irgend welche Beziehung zu einem relativen Raum; sie wäre mithin absolut, wenn sie nur im absoluten Raum stattfände. Nun ist der absolute Raum niemals Gegenstand der Ersahrung, also ist auch kein Berhältniß im oder zum absoluten Raume jemals Gegenstand der Ersahrung. Eine geradlinige Bewegung, die absolut wäre, könnte niemals Ersahrungsobject sein, d. h. eine solche Bewegung ist nach den Postulaten des empirischen Denkens unmöglich. Mit anderen Worten: wenn eine geradlinige Bewegung relativ ist, so bildet sie in einem Ersahrungsurtheile das mögliche Prädicat eines Körpers;

wenn sie absolut ift, so ist sie ein unmögliches Prabicat und kann baher in keinem Erfahrungsurtheile von einem Körper ausgesagt werben.

Darum heißt ber erste Lehrsat ber Phanomenologie: "bie gerablinige Bewegung einer Materie in Ansehung eines empirischen Raumes ist, zum Unterschiebe von ber entgegengesetzten Bewegung bes Raumes, ein bloß mögliches Prädicat. Eben basselbe in gar keiner Relation auf eine Materie außer ihr, b. i. als absolute Bewegung gebacht, ist unmöglich \*)."

Es handelt sich bei der Bestimmung der Möglichkeit einer Bewegung bloß um deren Richtung, ohne Rücksicht auf irgend eine äußere Ursache der Bewegung, ohne Rücksicht also auf eine bewegende Kraft. Die Richtung als solche ist eine phoronomische Bestimmung. Darum sagt Kant von dem obigen Lehrsahe, er bestimme die Modalität der Bewegung in Ansehung der Phoronomie\*\*).

# 2. Die Wirflichfeit ber Bewegung.

Die Curbe.

Wenn sich eine Materie in gerader Linie fortschreitenb bewegt, so kann für diese Bewegung ebenso gut die entgegengesetzte
bes relativen Raumes angenommen werden. Bon beiden Bewegungen ist die eine so gut möglich als die andere, darum ist die
geradlinige Bewegung auch nur möglich. Wenn wir also von
einer Bewegung urtheilen sollen, sie sei nicht bloß möglich, sonbern wirklich, so muß dieselbe so beschaffen sein, daß an ihrer
Stelle nicht eben so gut die Bewegung des relativen Raumes in
entgegengesetzer Richtung gesetzt werden darf. Vielmehr mussen

<sup>\*)</sup> Cbenbaselbst. IV Hptst. Lehrsat 1. Beweis.

<sup>\*\*)</sup> Ebenbaselbst. IV Hptst. Lehrsat 1. Anmerkg.

wir Grund haben, von biefer Bewegung zu urtheilen, fie fei nicht wirklich, sondern bloß scheinbar.

Benn sich ein Körper bewegt, so verandert er vermöge feiner Trägbeit nicht von sich aus die eingeschlagene Richtung: er bewegt sich in gerader Linie vorwärts. Soll er seine Rich: tung verändern, so muß er burch eine außere Ursache von ber geraden Linie abgelenkt merben. Die Urfache einer Bewegung ift allemal bewegende Rraft. Wenn also ein Körper seine Rich: tung verändert, so liegt darin der unzweideutige Beweis, daß er burch eine äußere Ursache, burch eine bewegende Kraft bazu Der bloße Raum hat keine bewegende Kraft. getrieben mirb. Benn also ein Körper sich bergestalt bewegt, bag er seine Richtung verändert oder nicht in gerader Linie fortläuft, so kann für biefe Bewegung nicht eben fo gut die entgegengesetzte bes relativen Raums angenommen werben. Bon biesen beiden Bewegungen ist die eine nicht eben so gut möglich als die andere. Wir ton: nen in diesem Falle nicht alternativ, sonbern nur bisjunctiv urtheilen: bie Bewegung bes Körpers ist wirklich, die entgegengesette bes relativen Raums ift unwirklich, sie ift keine Erfahrung, fondern nur subjective Borftellung, teine erfahrungsmäßige Borstellung, sondern eine solche, ber kein Object entspricht, b. h. fie ift bloß Schein.

Ein Körper bewegt sich in gerader Linie, er verändert seine räumliche Relation, er verändert sie continuirlich. Wenn er nun auch seine Richtung continuirlich verändert, so bewegt er sich nicht in der geraden Linie, sondern in einer solchen, die in jedem Momente (continuirlich) von der geradlinigen Richtung abweicht: b. h. der Körper bewegt sich in der Curve. Die Kreisbewegung ist die continuirliche Veränderung der geraden Linie; die geradlinige Bewegung ist die continuirliche Veränderung der räum-

lichen Relation. Also ift die Kreisbewegung die continuirliche Beränderung ber Beränderung ber räumlichen Relation. Die Beränderung ber raumlichen Relation ift Bewegung. Benn bie Bewegung selbst verändert wird, so entsteht eine neue Bewegung. Mithin entsteht in der Curve oder in der Kreisbewegung in jedem Moment eine neue Bewegung. Die Kreisbewegung ift mithin bas continuirliche Entstehen einer neuen Bewegung. könnte keine Bewegung entstehen ohne außere Urfache, ohne bewegenbe Kraft. Mso sett die Kreisbewegung eine äußere Ursache, eine bewegende Rraft voraus, ohne die sie gar nicht stattfinden könnte. Bon sich aus hat ber Körper bas Bestreben, in ber geraben Linie, d. h. in der Tangente des Kreises, fortzulaufen. Wenn er sich bennoch im Kreise bewegt, so muß eine äußere Ursache da sein, die dem Tangentialbestreben entgegenwirkt und den Körper nöthigt, in jebem Momente von ber geraben Linie abzulenken ober seine Richtung zu verändern.

Die Areisbewegung eines Körpers setzt bewegende Araft voraus. Der bloße Raum hat keine bewegende Araft. Also kann für die Areisbewegung eines Körpers nicht eben so gut die entgegengesetzte Bewegung des relativen Raums angenommen werden. Bon diesen beiden Bewegungen ist die erste wirklich, die andere nicht wirklich.

Darum heißt ber zweite Lehrsat ber Phanomenologie: "bie Kreisbewegung einer Materie ist, zum Unterschiede von ber entzgegengesetten Bewegung bes Raumes, ein wirkliches Präzbicat berselben; bagegen ist die entgegengesetzte Bewegung eines relativen Raumes, statt der Bewegung des Körpers genommen, keine wirkliche Bewegung des letzteren, sondern, wenn sie dafür gehalten wird, ein bloßer Schein."

Bei ber Bestimmung ber Wirklichkeit einer Bewegung han-

belt es sich um eine bewegende Kraft, b. h. um eine bynamische Größe. Darum sagt Kant von bem obigen Lehrsatz, er bestimme bie Modalität ber Bewegung in Ansehung ber Dynamis \*).

### 3. Die Rothwendigfeit ber Bewegung.

Die Mittheilung ber Bewegung ift nach bem britten Gesethe ber Mechanik allemal Bechselwirkung, b. h. Wirkung und Gegenwirkung. Mithin sind in der Mittheilung der Bewegung beide Körper bewegt, die Bewegung ift auf beiden Seiten wirklich. Der gegenwirkende muß bewegt fein, bas folgt unmittel= bar aus feiner raumlichen Relation, b. h. die Bewegung ift auf ber Seite bes gegenwirkenben nothwendig. Darum beißt ber britte Behrfat ber Phanomenologie: "In jeder Bewegung eines Körpers, wodurch er in Unsehung eines anderen bewegend ift, ift eine entgegengesetzte gleiche Bewegung bes letteren nothwenbig." Bei ber Bestimmung ber Nothwendigkeit einer Bewegung handelt es fich um die Gegenwirkung, die an Große allemal der Birkung gleich kommt, b. h. um eine mechanische Größe. Darum fagt Rant von bem obigen Lehrfat, er beftimme bie Mobalität ber Bewegung in Ansehung ber Mechanif \*\*).

Die Nothwendigkeit der Bewegung, sofern sie Gegenwirtung ift, läßt sich auch indirect darthun durch die Unmöglichteit des Gegentheils. Die Gegenwirkung ift nothwendig, weil ihr Nichtsein eine Unmöglichkeit zur Folge haben wurde. Setzen wir, es gabe keinen Antagonismus der Materie, die Materie vermöchte der eindringenden Bewegung entweder gar keinen oder keinen gleichen Widerstand entgegenzusetzen, was wurde die Folge sein? Daß eine Bewegung, weil sie keinen Widerstand sindet,

<sup>\*)</sup> Chendaselbst. IV Sptft. Lehrsat 2. Bew. Anmerkg.

<sup>\*\*)</sup> Cbendafelbst. IV Hptst, Lehrsat 3. Bew. Anmerig.

alle Materie aus ihrem Gleichgewicht rückte, also bas Weltall selbst fortbewegte. Das Weltall würde sich in gerader Linie fortz bewegen — wohin? Da außer ihm keine Materie ist, so würde biese Bewegung ohne alle Relation, also eine geradlinige Bewegung sein, die absolut wäre, was unmöglich ist. Ist aber das Gegentheil des Antagonismus unmöglich, so ist dieser selbst nothewendig, d. h. jede Bewegung als Gegenwirkung ist schlechterz bings nothwendig\*).

#### III.

Der Raum als Erfahrungsobject.

#### 1. Der abfolute Raum.

Jede Bewegung, nicht bloß die grablinige, ift relativ: jede Bewegung, sofern sie eine Erscheinung ober ein Erfahrungsobject ausmacht. Jebe Bewegung muß vorgestellt werben als Beränderung im Raum. Soll die Bewegung ein Erfahrungsobject fein, so muß auch ber Raum, worin bie Bewegung stattfindet, ein Erfahrungsobject fein: empirisch, mahrnehmbar, materiell, Jebe Bewegung ift relativ, weil ber Raum, in bem fie stattfindet, relativ ober beweglich ift. Entweber ber Rorper bewegt sich in bem relativen Raum, ober er bewegt sich mit bem relativen Raum, b. h. er ruht in einem Raume, ber sich felbst bewegt. Bewegt fich aber ber relative Raum, so muß er fich in einem größeren Raume bewegen, ber selbst wieder relativ ift, und so fort in's Endlose. Jeder Raum, in welchem eine Bewegung erscheint, ift nothwendig relativ ober empirisch, er ift selbst Erscheinung, die bedingt ist durch einen (selbst wieder bedingten) größeren Raum. Der nicht relative Raum mare ber absolute, ber eben beghalb nicht wahrnehmbar, nicht empirisch, nicht

<sup>\*)</sup> Ebendas. IV Hptst. Allg. Anmerkg. zur Phanomenologie.

materiell, nicht beweglich sein kann. Der absolute Raum ist unbeweglich und immateriell. Er ist keine Erscheinung, kein Ers fahrungsobject. Also kann auch keine Bewegung im absoluten Raume ersahren werben ober erscheinen, also können wir auch keine Bewegung, mithin auch keine Ruhe in Rücksicht auf den absoluten Raum bestimmen. Bewegung und Ruhe sind beshalb, wie der Raum, in dem sie erscheinen, steth relativ. Es giebt im empirischen Verstande weder eine absolute Ruhe noch eine absolute Bewegung.

Eine absolute Bewegung ober Rube ift kein möglicher Erfahrungsbegriff. Wie aber konnen Bewegung und Rube, wenn beibe bloß relativ find, jemals Erfahrungsbegriffe werben? Bie können wir von einem Körper empirisch (objectiv) urtheilen, er ruhe, wenn boch der Raum, in dem er fich befindet, selbst beweglich ift? Der von einem Körper urtheilen, er bewege fich, wenn boch ber Raum, in bem er sich befindet, ruht? Offenbar kann dem Körper in Rücksicht auf verschiedene Räume Ruhe und Bewegung zugleich zukommen. Es ift klar, wenn wir Rube und Bewegung nur bestimmen konnen in Rucksicht auf bewegliche Raume, so giebt es keine feste, also auch keine objectiv gultige Bestimmung, ob fich ein Korper wirklich bewegt ober nicht. Also können wir auch die Erscheinung ber Ruhe und Bewegung nicht in einen bestimmten Erfahrungsbegriff verwandeln. solcher Erfahrungsbegriff verlangt, daß wir Bewegung und Rube bestimmen in Rucksicht auf einen nicht beweglichen, b. h. absoluten Raum. Bir muffen biefen Begriff eines abfoluten Raumes einführen, um eben barin alle beweglichen Raume vorstellen au fonnen.

Der absolute Raum ift kein Erfahrungsbegriff, aber ohne ben absoluten Raum giebt es von ber Bewegung auch keinen Er-

jahrungslegnis. Iso I ber abieten Runn ihr bie Anterenssenibert ein nutwentiger, aber fein empirirber Buguis: er ift ein Bernunibuguis ober eine Juer, kein Object, innbern eine Augel, nonnch wir die Ante und Bewagung der Körper odjacie bestimmen nen lännen. Wie wollen wir einer den Beguis des arielanen Kommel die Bewagung obsernsonisch beilimmen? Bir ingen: der Körper demoge üch in Riebliche auf einen anderen, er demogt üch in einem reinische Russu; ober tiefer reinisse Russu demogt üch in erzzegengeleger Richtung. Benn wir die pueine Bewagung annehmen, is mitsten wir die erste verneinen, wir mitsten den Körper als enhend versiellen, nicht zie enhend in einem beweglichen Russue, dem des wire feine Rude, fendern als enhend in dem nicht beweglichen, d. d. abseinten Kruss. Obne biefen Begriff ist die phoesnomische Bestimmung der Bewagung und Ande munischaft.

#### 2. Der leere Saum.

Bom abselaten Annu unterscheiben wer den leeren. Der absolute Namm gat dem naturmissenschaftlichen Urtheil nicht als Object, sondern nur als Bestimmungsregel für Bewogung und Ande. Dogegen der leere Namm hat in den naturmissenschaftlichen Sinden Abestien die Geitung einer objectiven Eristen;; das Dasein desselben wird als eine nothwendige Annahme erachtet, um darans gewisse Naturerscheinungen zu erklären. In der Photonomie, die von der Materie als Masse (von dem erstüllten Namme) absieht, ist der leere Namm, wie der absolute, keine angenommene Eristung, sondern eine Bestimmungsregel des photonomischen Urtheils; dagegen die Dynamis und Mechanis bedienen sich dieses Begriss als einer erklärenden Spynothese.

<sup>\*)</sup> Gendes. IV speit. Alle Ann. 3. Phinomenal. — Bb. VIII. 6. 559 – 564.

Der leere Raum ist der nicht erfüllte, das ist der Raum ohne repulsive Kräfte. Wir können den leeren Raum unterscheis den in den außer = und innerweltlichen. Wird die Welt als des grenzt vorgestellt, so kann außer ihr nichts sein als leerer Raum. Der leere Raum in der Welt besteht entweder zwischen den Theis len der Materie oder zwischen den Materien, deren jede für sich ein Ganzes dildet. Als zwischen den Abeilen der Körper besindelich, ist der leere Raum in der Welt "zerstreut (vacuum disseminatum)", als zwischen den Körpern selbst besindlich, z. B. (im Großen betrachtet) zwischen den Weltkörpern, ist der leere Raum in der Welt gleichsam "zusammengehäuft (vacuum coacervatum\*)."

#### a. Der leere Ranm außer ber Welt.

Was den leeren Raum außer der Welt betrifft, so hängt diese Vorstellung mit der Annahme einer Weltgrenze zusammen, die zu den Scheinbegriffen der dogmatischen Kosmologie gehört. Die Welt ist in unserem Verstande nie als Ganzes gegeben, also auch nie als begrenztes Ganzes, also auch nicht als begrenzt durch einen leeren Raum außer ihr. Diese Vorstellung des leeren Raumes ist grundlos. Und gesetzt, sie wäre aus logischen Gründen möglich, was sie nicht ist, so würden ihr physikalische Gründe entgegenstehen. Die Materie, welche die Weltkörper zunächst umgiebt und einschließt, ist der Aether. Die Weltkörper selbst sind attractive Materien, also ziehen sie den Aether an sich im umgekehrten Verhältnisse der Entsernung. Je näher der Aether die Weltkörper umgiebt, um so stärker wird er angezogen, um so dichter wird er sein; je weiter er von den Weltkörpern sich ents

<sup>\*)</sup> Ebendas. IV Hptst. Allg. Anm. 3. Phanomenol. — Bb. VIII. **5.** 565 — 568.

fernt, um so mehr wird er sich verdünnen. Seine Berdünnung nimmt zu, wie die anziehenden Aräste der Beltsörper abuchmen. Da nun die Anziehungskräste durch den unendlichen Raum wirden, also in's Unendliche abuchmen können, ohne jemals auszuhören, so kann sich auch der Aether in's Unendliche ausdehnen und verdünnen, d. h. er kann den Raum in's Endlose dergeskalt erfüllen, daß auch außerhald des Weltspitems sich nirgends ein leerer Raum sindet.

#### b. Der leere Ramm in den Korpern. Dunamiiche Supothese.

Es bleibt die Borstellung eines leeren Naumes in der Belt übrig, ber entweder zerstreut ober zusammengehäuft ift; bie Leere in der Welt bilden entweder die Zwischenraume in den Körpern (Poren) ober bie Zwischenraume zwischen ben Körpern. Bon ber Annahme ber Porofität baben wir zu wiederholten malen gerebet. Sie ift gemacht in bynamischer Absicht, um die verschie: benen Dichtigkeiten ber Materien ju erklaren. Somobl bei ber Lehre von der intensiven Große als bei der Lehre von den bewegenben Kräften ber Materie ift gezeigt worben, baß jene Annahme durchaus unnöthig ift in bonamischer Absicht. Die verschiebenen Dichtigkeiten lassen fich vollkommen aus bem verschiebenen Grabe ber Kraft erklaren ohne bie Spothese leerer 3wischen: raume. Die Annahme ift phofitalisch unnöthig, b. h. nicht, sie ift logisch unmöglich. Doch könnte fie physikalisch unmöglich sein. Rimmt man nämlich ben Aether als die alles umgebende Beltmaterie, so wurde biese vermoge ber allgemeinen Gravitation eine zusammenbrudende Rraft auf die Körper in der Belt ausüben; und diefer zusammenbrudenden Kraft gegenüber konnte nirgends in ben Körpern ein leerer Raum bestehen, ben biese nicht vermöge ihrer erpansiven Kraft erfüllten.

c. Der leere Raum zwischen den Körpern. Mechanische Spothese.

Es bleibt nur die Leere in der Welt als Zwischenraum zwisschen ben Körpern übrig. Man hat einen solchen leeren Raum angenommen in mechanischer Absicht, um der Bewegung der Körper freien Spielraum zu schaffen. Doch ist auch in dieser Absicht diese Annahme durchaus unnöthig. Wenn auch der Raum ganz erfüllt ist, so liegt darin tein Grund, daß ein Körper die freie Bewegung des anderen hindern sollte. Denn seine Widersstandstraft kann so klein als man will gedacht werden, so ist sie groß genug, um den Raum zu erfüllen, aber nicht so groß, um die Bewegung des anderen Körpers zu hemmen.

Der leere Naum ist für die Physik, was das Ding an sich für die Metaphysik ist: ein Grenzbegriff, kein Gegenstand. Er ist keine Erscheinung, also kein Ersahrungsobject, wie schon die Grundsätze des reinen Verstandes gelehrt haben. Und will man ihn als eine Hypothese gelten lassen, so haben die metaphysischen Unfangsgründe der Naturwissenschaft gezeigt, daß er in keinem Fall eine nothwendige und unvermeidliche Hypothese ausmacht.

# Fünftes Capitel.

## Das Wesen oder Princip der Moralität.

I.

Bernunftfritit und Sittenlehre.

### 1. Rant's moralphilosophische Unterfuchungen.

Die Bernunftkritik hatte die Erkennbarkeit der Dinge an sich widerlegt, dagegen die Erkenntniß der Erscheinungen begründet, und zwar deren allgemeine und nothwendige Erkenntniß ("Metaphysik der Erscheinungen"). Die Erscheinungswelt begreift die Bewegungen der Körper und die menschlichen Handlungen; diese letzteren sind im Unterschiede von den Naturerscheinungen moralisch oder sittlich. Demnach hat das System der reinen Bernunft die doppelte Aufgade zu lösen einer Metaphysis der Natur und der Sitten. Die erste Aufgade ist in den "metaphysischen Ansangsgründen der Naturwissenschaft" gelöst und diese Lösung von uns in der vorhergehenden Untersuchung dargestellt worden.

Es bleibt als ber zweite Haupttheil bes Spftems bie Metaphpfik ber Sitten übrig. Berstehen wir unter "Sitten" die gefammte fittliche Welt im Unterschiede von der bloß natürlichen, so hat die sittliche Welt ihren inneren Grund in dem vernünftigen Willen, ihren äußeren Bestand in der gesehmäßig geordneten Gesellschaft vernünftiger Wesen. Der innere Grund der sittlichen

Welt ist die Moralität', sihre äußere gesehmäßige Form ist das Recht. Wir nehmen diese Ausdrücke noch nicht in ihrer philosophischen Bebeutung, die erst in den folgenden Untersuchungen ausgemacht werden soll, sondern in ihrem vorläusigen Verstande, der nicht zur Erklärung, sondern bloß zur Drientirung diene. Die Wissenschaft hat es mit den Gesehen der Erscheinungen zu thun, die sie betrachtet. Eine Wissenschaft also, deren Gegenstand die sittliche Welt ist, hat zu ihrer Aufgabe die Erkenntniß der Sittengesehe und der Rechtssähe. Wenn diese Gesehe nicht aus der Ersahrung abgeleitet, sondern durch bloße Vernunst erskannt werden, wenn sie mit anderen Worten allgemein und nothwendig sind, so ist die Wissenschaft der sittlichen Welt nicht empirisch, sondern rational oder metaphysisch. Das ist der vorläussies Begriff einer Metaphysik der Sitten. Sie ist Moral und Rechtsphilosophie, Tugend und Rechtslehre.

Bevor aber eine solche metaphysische Sittenlehre aufgestellt werden kann, will vor allem die kritische Frage bedacht und gelost sein: ob es überhaupt eine sittliche Welt giebt im Unterschiede von der natürlichen; ob es eine moralische Handlungsweise giebt, bie als folche gang anderen Gesetzen folgt, als die Wirksamkeit ber übrigen Ratur? Jede Handlung wird bestimmt durch ein Gefet und ausgeführt durch ein diesem Gesetze entsprechendes Bermögen. Daher verlangt bie obige Frage eine boppelte Untersu= dung: giebt es ein Geset, welches alles moralische Sanbeln bestimmt, und worin besteht bieses Gefet ? Giebt es ein Bermogen moralisch zu handeln, und worin besteht bieses Bermögen? Das Gesetz bes moralischen Handelns, wenn ein solches eristirt, bilbet die Grundlage aller Sittlichkeit, die Untersuchung und Festftellung beffelben die Grundlegung ber Sittenlehre. Ift ienes Geset ein reines von ber Erfahrung unabhängiges Bernunftgeset, so ist die Erkenntnis besselben metaphysisch und bilbet die "Grundlegung gur Metaphysik der Sitten". Die Sittlichkeit kann überhaupt nur in vernünstigen Besen stattsinz den. Die erkennende Bernunft ist theoretisch, die handelnde ist praktisch. Also kann das sittliche oder moralische Bermögen, wenn es überhaupt eristirt, nur in der praktischen Bernunft entz deckt werden. Db ein solches Bermögen eristirt und worin es besteht, untersucht die "Kritik der praktischen Bern unft".

hier übersehen wir schon, welchen Gang bie Untersuchungen ber metaphysischen Sittenlehre nehmen. In ber Grundle: aung zur Metaphpfit ber Sitten vom Jahre 1785 wird zuerft bas Sittengeset, bas oberfte Princip ber Moralität, feftgeftellt. Die Schrift selbst ift aus ber vollen Kraft bes fritischen Philosophen hervorgegangen, ebenbürtig an Schärfe und bundiger Rlarheit den metaphysischen Anfangsgrunden der Naturwissenschaft, ein Deifterftud bibattischer Darftellung, noch gehoben burch ben machtigen und reifen Ausbruck fittlicher Burbe, bie einen fo gemaltigen und einzigen Charakterzug der kantischen Lehre ausmacht. In der Kritik der praktischen Bernunft vom Jahre 1788 wird bas sittliche Bermögen untersucht und bargethan. Endlich in ber "Metaphpfit ber Sitten" vom Jahre 1797, welche bie Rechtsund Tugendlehre umfaßt (ein Bert bes ichon geglterten und binfälligen Philosophen) wird bas System ber Sittenlehre ausgeführt. Um diese hauptuntersuchungen gruppiren sich eine Reibe kleiner Rebenschriften, Abhandlungen verwandten Inhalts, auf die wir an ihrem Orte näher eingehen werben.

Die kantische Sittenlehre hangt in ihren beiben hauptpunkten auf bas genaueste zusammen mit ber Kritik ber reinen Bernunft. Es giebt kein sittliches handeln ohne Sittengesetz und ohne sittliches Bermögen; es giebt kein sittliches Bermögen ohne

praktische Freiheit, keine praktische Freiheit ohne transscendentale. In der Auslösung der dritten Antinomie hat die Kritik der reinen Bernunft das kosmologische Problem der Freiheit bestimmt in der tiefsinnigen Lehre vom intelligibeln Charakter; in dem Kannon der reinen Bernunft hatte die Kritik der reinen Bernunft die moralischen Gesetze des Handelns von den pragmatischen unterschieden und als die einzigen Bernunfterkenntnisse bestimmt, die vollkommen rein sind, unabhängig von aller Ersahrung sowohl in ihrem Ursprunge als in Rücksicht auf ihren Gegenstand. Auf diesem Wege führt die Kritik der reinen Bernunft unmittelzbar hinüber in die Grundlegung zur Metaphysik der Sitten und in die Kritik der praktischen Bernunft.

## 2. Die Grunbfrage ber Sittenlehre.

Wir haben schon bas Problem bezeichnet und abgegrenzt, womit sich bie Grundlegung jur Metaphysik ber Sitten beschäftigt. Es ift flar, bag wir nicht eher von moralischen Sanblungen, von einem Bermogen moralischer Sandlungen reben konnen, bevor wir wissen, was überhaupt moralisch, was überhaupt sitt= lich ift, wodurch eine handlung moralisch wird? Bas ben mos ralischen Charakter bedingt und unter allen Umständen ausmacht, nennen wir bas oberfte Princip der Moralitat. Es wird bamit noch nicht festgestellt, ob Moralität in ber wirklichen Belt eriftirt, sondern nur bestimmt, worin sie besteht. Es handelt sich zunächst um bas Rennzeichen ber Moralität. Benn wir wiffen, worin bie Moralität besteht, also ben Inhalt bes Sittengesetes kennen, so entscheidet sich leicht, ob die Erkenntnig besselben empirisch ober metaphysisch ist. Sollte bieses Princip burch keinerlei Erfahrung, sondern bloß burch reine Bernunft erkennbar sein, so wird man urtheilen muffen: entweber es giebt gar teine Sittention, der desidie if menchanisch. So depoliede üb die Me tophoff der Sitten. It bestimmt mie Monalisch is, de nicht weine gestugt weiter miljere wie is die möglich? In dieder Jeografige der Lebenganz von der Heundreichen meineligke ihre Sitteneine zur Leicht der produsiere Bermink.

So entimedien bu Puntienne der Sittemetre in dere eine inden Dutung vollkammen der Ausdemen der Erfenntuß, nich die Semanificum gesoft dame. Die Semanifique der Bermanificum diese mas in Schemmiß und mie in de migdal? Gien de inner die Semanifique der Sittemetre: mas in Menade int und mie in die migdal? Der erfie Deri duster Frage: "nach int und mie in für migdal! Der erfie Deri duster Frage: "nach in Menadical!" vieler das eigemeiche Object der Untersuchung zur Genntängung der Menaphosif der Sitten. Dieser Gennt in gelege, seichet die Frage: mas in Menaficial! ebenie bestimmt geließ sich miet, als die Bernamisfricht die Frage nach der Erfenntniss mit jener Formel enräulen dame: "Erfenntnis besteht in sontberücken Untheilen a priseit." Sie weit diese Untersuchung, die eigentliche Fragestellung, in der Bernamisfricht gereicht datte, eben sie weit weicht in der Sittenliche die Grundlegung zur Metaphosit der Sitten.

#### IL

## Das Moralprincip.

## 1. Der meralifche Ginn.

Das oberfte Princip ber Moralität soll gesucht und seftgeftellt, aus dem entbedten Principe soll entschieden werden, ob dasselbe empirisch oder metaphosisch ist. Die Erkenntnis der Sittengesetze heiße praktische Philosophie oder sittliche Weltweisheit. Wenn sich diese Erkenntnis auf Ersahrung gründet, so ist sie empirische oder populäre sittliche Weltweisheit; gründet sie sich auf blose Bernunft, so ist sie metaphysisch. Wir wollen erst bas Moralprincip auffinden, bevor wir entscheiden, was die Moralphilosophie ist: ob populäre sittliche Weltweisheit oder Metaphysik der Sitten? Mithin burfen wir das Moralprincip weder auf dem einen noch auf dem anderen Wege entdecken, denn es wäre ungereimt, erst den Weg zu machen und nachher zu suchen.

hier begegnen wir ber erften Schwierigkeit. Auf welchem Wege werben wir bas Moralprincip entbeden, ba wir es zunächst auf keinem philosophischen Bege aufsuchen durfen? Wir sollen das Moralprincip finden, unabhängig von aller Moralphilosophie. Benn fich die Moralität zur Moralphilosophie ähnlich verhielte, wie bie reinen Größen jur Mathematik, fo mare bie obige Schwierigkeit nicht zu lofen. Es ift die Mathematik, welche die reinen Größen construirt ober macht, barum ift es auch allein bie Mathematit, welche jene Größen erkennbar macht. Wenn es bie Moralphilosophie mare, welche die Moralität macht, so mare biese unabhängig von jener nicht zu entbeden. Aber man sieht sofort, daß sich die Sache nicht so verhält. Es ift nicht die Bifsenschaft ber Moral, welche bie Moralität erzeugt, sonft konnten nur die Moralphilosophen moralisch sein. Bielmehr ist bavon ber moralische Charafter ganz unabhängig. Nicht bloß bilbet er sich unabhängig von aller Beisheit und Gelehrsamkeit, er wird auch unabhängig bavon beurtheilt. Das Bermögen bie Moralitat zu beurtheilen, dieser moralische Sinn, braucht, um in seinem Urtheile ficher zu geben, keine Moralphilosophie. Er beruht auf einem richtigen Gefühl, auf einem unwillfürlichen, von jeder wiffenschaftlichen Ginsicht unabhängigen Inftinct, und nirgends traut man feinem Inftincte mehr als in moralischen Urtheilen. Rein Beurtheilungsvermogen geht ohne miffenschaftliche Rührung ficherer als bas praktische. Bir wollen biefes moralische Urtheil,

bas aller Moralphilosophie entbehrt und ihrer gar nicht bebarf, "bie gemeine sittliche Bernunfterkenntniß" nennen.

Da wir nun den Begriff des Moralischen zunächst nicht auf wiffenschaftlichem Bege auffuchen sollen, so werben wir ibn gleich: fam im Bege ber Natur aufsuchen und biefen Begriff entbeden, wie er unwillkurlich in ben Bergen ber Menschen lebt und fich in ihren Urtheilen ausspricht. Die moralphilosophischen Theorien kummern uns jett nicht. Bir glauben ficherer zu geben, wenn wir uns an bas einfache sittliche Gefühl, an ben gesunden sitts lichen Berftand wenden, wenn wir uns zuvörderst mit bem natürlichsten Zeugen bes Sittengesetzes, bem moralischen Inftinct, über ben Begriff bes Moralischen felbst verständigen. Nicht als ob wir es bem Gefühle überlaffen wollten, biefen Begriff zu ent: scheiben. Wir wollen vielmehr den Inhalt unserer sittlichen Empfindung in einen deutlichen Begriff, in ein flares Bewußtsein verwandeln, die gemeine sittliche Vernunfterkenntniß in die philosophische erheben; es wird fich bann zeigen, ob biese philosophis sche Erkenntniß populäre Moral sein barf ober metaphysische Sittenlehre werben muß?

Aus der gewöhnlichen und jedem geläusigen Vorstellung von der Natur des moralischen Handelns soll der wahre und allgemeine Begriff des Moralischen hervorgeholt und dargestellt werden. Mit diesem ächt sokratischen Versahren leitet Kant seine Sittenlehre ein; er macht in der Beise einer sokratischen Begriffsentwickelung den "Uebergang von der gemeinen sittlichen Vernunstserkenntniß zur philosophischen". Es sehlt nichts als die dialogische Form, in der man sich den ganzen Inhalt und Verlauf der kantischen Untersuchung leicht selbst entwerfen kann. So wird an dem Leitfaden der natürlich-sittlichen Vorstellungsweise durch eine fortgesetzte, immer tieser eindringende Analyse der Begriff des

Moralischen in allen seinen Merkmalen aufgefunden und bestimmt \*).

## 2. Das Gute und ber Bille. Bille und Pflicht.

Wir nennen eine Handlung gut, die unserem sittlichen Gefühle entspricht, ber wir unseren moralischen Beifall geben. Mues moralische Handeln ist gut. So scheint junachst der Begriff bes Guten weiter, als ber bes Moralischen. Um also bei ber allgemeinsten Borftellung zu beginnen: mas ift gut? Bir reben von ben Gütern bes menschlichen Lebens und verstehen barunter jene Glückgaben, die entweder unseren äußeren Berhältnissen ober unserer Person zukommen; unter bie Glückgaben ber ersten Art gehört Reichthum, Bohlbefinden, Dacht, Ansehen u. f. f., unter die ber zweiten körperliche und geistige Borzüge, Schon: beit, gludliches Temperament, Berftand, Bit, Bilbung u. f. f. hier aber zeigt fich sogleich, mas fo viele Beispiele ber täglichen Erfahrung darthun, daß alle jene Guter eben so viele Uebel werben konnen, nach bem Gebrauche, ber von ihnen gemacht, nach ber Absicht, in ber sie verwendet werben, nach bem Ginflusse, ben fie auf bas menschliche Gemuth ausüben. Der Reichthum ift tein Gut, wenn er habsuchtig ober geizig macht, er ift tein Gut, wenn man ihn verschwendet, keines, wenn er ben Duffiggang erzeugt mit so vielen Uebeln, die bem Muffiggange folgen. Benn die Gludsguter die Menschen aufblasen und übermuthig machen, mas, nach ber Erfahrung ju urtheilen, ber gewöhnliche Rall ift, fo mogen fie immer Guter heißen; gut find fie nicht. Selbst Gemüthsverfassungen, die nach dem Scheine zu urtheilen

<sup>\*)</sup> Grundlegung jur Metaphysit ber Sitten. Erster Abschnitt. Uebergang von ber gemeinen sittlichen Bernunfterkenntniß zur philosophischen. — Bb. IV. S. 10—25,

ber Dugend vermandt unt, wie Schriftscherrichung, Mößigung n. f. f., find als feiche nicht gut, sie können dem Bösen dienen und leicht der beste Dekmanntel etrzeiziger, felbrücktiger, bestellter Plane fein. Mit einem Wert: alle Ginkligitzer und alle perstunkten Borzüge, ob sie ennpfangen oder erworden sind, werden nur gut durch dem Gedranch, den man von denen macht, durch den Jworf, dem sie dienen. Diesen Gedranch macht der Wille. Der Wille sein ihnen den Jworf, er giedt die Udsicht und fügt als jenen Göstern das dien im meralischen Berstande gut ist. Richts ist gut als der Wille. "Richts ist an sich gut oder bose," sagt Handet, "das Denfen macht es erst dazu." Der Wille ist nach Lant der alleinige Ursprung alles Guten und Bösen.

Run ift ber Bille ein Bermoden nach bewusten Borftellungen, nach beutlichen Grunten, alfo nach Bernunft ju banbeln; er ift peuftische Bernunft. Benn ber Bille nicht nach Bernunftgranden handelt ober handeln fann, wenn er nach bunfeln, bewußtlosen Borkellungen verfährt, so bandelt nicht eigentlich ber Bille, fondern ber Inftinct. Die lebendigen Körper ber Ratur find vermöge ibrer Dragnisation zu einem bestimmten Lebenszweck eingerichtet. Auch die vernunftbegabten Besen muffen einen bestimmten in ihrer Bernunft angelegten 3wed baben. Dieser 3wed tann unmöglich nur bas außere Boblbefinden, bie Glückseligkeit sein, die jedes lebendige Wesen instinctmäßig sucht, benn ware bie Gludseligkeit ihr alleiniger Lebenszweck, wozu bie Bernunft? Bur Gelbsterbaltung, jur Forberung bes sinnlichen Daseins, jur gludlichen Lebensverfassung ift offenbar ber bunkle, aber richtig führende Instinct ein weit sichereres Mittel, als die fiberlegende und barum von dem naturlichen Bege vielfach abirrende Vernunft. Man hat die Vernunft oft angeklagt, daß sie mit aller Bildung und Sittenverseinerung, mit allen ihren Ersindungen, Künsten und Bissenschaften die Menschen nicht glücklicher gemacht habe. Vielmehr habe die sortschreitende Bilzdung die menschlichen Bedürsnisse vermehrt und in demselzben Grade die Zufriedenheit vermindert, ohne die es kein Glück giebt. In diesem Sinne hat auch Rousseau die berühmte Frage der Akademie von Dison entschieden. Wenn nun die Vernunft das menschliche Glück nicht befördert, so müssen wir urtheilen, daß entweder die Vernunft ihren Zweck versehle, oder daß dieser Zweck ein anderer sei als die Glückseligkeit, die ja durch den Instinct besser als durch die Vernunft erreicht wird\*).

Es kann baher nicht in ber Absicht eines vernünftigen Billens liegen, sich zum Mittel für bie menschliche Glückseligkeit zu
machen. Er kann nicht bloß bas Werkzeug sein wollen, ben
äußeren Lebenszustand zu verbessern. Als Mittel ober Werkzeug
ist ber Wille gut für einen anderen ihm äußeren Iweck. Die Vernunft macht ihren Willen nicht zum Mittel, sondern zum
Iweck: nur der Wille ist gut, und gut kann der vernünftige
Wille nicht als Mittel, sondern nur als Iweck.

Nicht jeber Wille ift an sich selbst gut, nicht unter allen Umständen ift der Wille seiner mahren Bestimmung gemäß. Diese Bestimmung bindet ihn nicht, sie verpflichtet ihn nur. Borin die Pflicht besteht, wissen wir noch nicht. Sie bezeichne hier nur die Grenze, die den guten Willen von jedem beliedigen Billen unterscheidet. Gut ift nur der Bille, der seine Pflicht thut, niemals der entgegengesetze. Mit dem Pflichtbegriffe ziehen wir die Grenze zwischen dem guten Willen und seinem Gegentheil.

<sup>\*)</sup> Ebendaselbst. I Abschn. - Bb. IV. S. 10-14.

## 5. Piliot und Reigung.

Rur der Bille ift gut, und zwar nur der pflicht maßige Bille. Pflichtmäßig ift der Wille, wenn seine Handlung der Pflicht entipricht. Es sei 3. B. die Pflicht der Chrlichkeit, die dem Lausmanne gedietet, den Läuser nicht zu übertheuern oder zu beträgen. Der Lausmann betrüge nicht; seine Handlung sei pflichtmäßig, Dabei ist es sehr wohl möglich, daß er im Grunde zur Schrlichkeit gar keine Reigung hat; er übt sie nur aus, weil er fürchtet, daß die Unehrlichkeit entdeckt werde und ihm Strase, Schande, Berlust der Lunden u. s. s. eintrage. Der Gewinn ist seine Absicht, nicht die Ehrlichkeit. Seine Handlung ist pflichtmäßig, seine Absicht selbstrücktig. Aber die Absicht gehört zum Willen. In diesem Falle ist daber nur die Handlung, nicht der Wille pflichtmäßig. Die Handlung entspricht der Pflicht; Reizgung und Gesinnung sind damit im Widerstreit. Ein solcher Wille ist nicht gut.

Es kommt also in Rücksicht bes guten Willens nicht bloß auf die Handlung, sondern auf deren Beweggrund, auf die subjective Triebseder an, die den inneren Charakter der Handlung ausmacht. Der Wille ist offenbar nicht gut, wenn er zwar äußertich die Psicht erfüllt, innerlich aber nicht darin gegenwärtig, sondern psichtwidrig und selbstschtig gesinnt ist. Setzen wir den Willen in eine andere der Pslicht gemäßere Verfassung: nicht bloß seine Handlung, auch seine natürliche Neigung stimme mit der Pslicht überein; er befolge die Pflicht aus natürlicher Neigung. Es sei z. B. die Pslicht der Selbsterhaltung. In den meisten Fällen kommt die natürliche Neigung der Selbstliebe mit dieser Pslicht überein. Ist num der Wille gut, wenn er die Pslicht der Selbsterhaltung aus bloßer Selbstliebe aussübt? Kann

nicht die Selbstliebe Grund so vieler bofer Handlungen fein? Und ift ein guter Bille benkbar, ber mit bem bofen Billen benfelben Beweggrund gemein hat? Wenn ich mein Leben bloß aus Selbst: liebe erhalte, so ist meine Handlung und meine Neigung, aber nicht eigentlich mein Wille pflichtmäßig. Ich kann mir ben Fall vorstellen, daß unter einer gaft von Unglud alle Lebensluft erlischt, die natürliche Selbstliebe vielmehr den Tod wünscht, als bas Leben erhalten möchte, bag bie Befreiung von der Lebens= plage als ein Ziel erscheint, "auf's innigste zu wünschen". geben Pflicht und natürliche Reigung auseinander, jest wird ber Wille auf die Probe gestellt, ob er wirklich pflichtmäßig ift ober nicht. Seiner natürlichen Neigung nach möchte er nichts lieber als bas Leben los werden; wenn er es bennoch erhält, so kann in diesem Kalle die Absicht seiner Handlung nur sein, daß er nicht pflichtwidrig handeln will. Er thut die Pflicht, nicht aus einer selbstsüchtigen Absicht, nicht aus einer natürlichen Reigung, sondern bloß aus Pflicht. Er thut die Pflicht nur um der Pflicht willen. hier ift nicht bloß die handlung, auch ber Wille selbst wahrhaft pflichtmäßig. Ein solcher Wille ift an sich selbst gut, nur ein folder Bille.

Die Pflicht verlangt Wohlthätigkeit gegen andere. Wenn ich nicht wohlthätig bin, so handle ich pflichtwidrig; wenn ich wohlthätig bin, um gelobt zu werden, so handle ich pflichtmäßig, aber selbstfüchtig; wenn ich wohlthätig bin, weil ich mit dem Nothleidenden Mitleid empfinde, weil mich der Andlick rührt, weil ich mich durch meine Wohlthat von dieser schwerzlichen Rezung befreie, also meine Wohlthat mir Genuß verschafft, so handle ich pflichtmäßig aus natürlicher Neigung, die zuletzt immer auf Selbstliebe hinausläuft. Wahrhaft gut handle ich, wenn ich wohlthue bloß, weil die Pflicht es gebietet, weil ich die Pflicht

erfüllen will. Rur in biefem Falle ift auch mein Bille, nicht bloß meine handlung wohlthätig; nur in biefem Falle bin ich selbst der Bohlthätige, in allen anderen Fällen ist es bloß meine handlung.

## 4. Pflicht (Gefet) und Rarime.

Es ift also nicht die Handlung, welche den guten Billen macht, sondern der Beweggrund bes handelns. Diefer Beweggrund ift das subjective Princip des Bollens. Das subjective Billensprincip beiße im Unterschiebe vom objectiven die "Rarime". Die Marime ber wahrhaft auten Sandlung darf nicht die natürliche Reigung, sondern bloß die Borstellung der Pslicht sein. Die Pflicht ift das Gesets. Bor diesem Gesetze verschwindet meine Gelbstliebe mit allen ihren natürlichen Reigungen in nichts. lebhafter ich biefes Gefet vorstelle und in mir wirken laffe, um so weniger Gewicht hat meine Selbstliebe, um so geringer schähe ich mein natürliches Selbst mit seinen Reigungen. Ich beuge mich vor bem Geset. Bas burch seine Borftellung meine Selbst: liebe vermindert, ift ebendeßhalb ein Gegenftand meiner Achtung. Die Borstellung ber Pflicht bewirkt in mir die Achtung vor dem Gesetz. Benn ber Beweggrund meiner handlung kein anderer ift als bie Borftellung ber Pflicht, so erfülle ich bas Geset bloßaus Achtung vor bem Gefet : biefe Achtung ift bie pflichtmäßige Gefinnung.

Jest haben wir die vollständige Formel, um den Begriff bes Guten zu bestimmen: nur der Wille ift gut, nur der pflicht maßige Wille, er ist nur dann pflichtmäßig, wenn er die Pflicht thut um der Pflicht willen, das Gesetz erfüllt aus Achtung vor dem Geset. Rur ein solcher Wille ist gut, dessen handlung

<sup>\*)</sup> Ebenbaselbst. I Abschn. — Bb. IV. S. 14—18,

und Gesinnung pflichtmäßig sind, bessen Gesetz und Marime allein bie Pflicht ausmacht.

Hieraus folgt, wie die Marime einer mahrhaft guten Sandlung beschaffen fein muß: fie muß mit bem Geset übereinftimmen. Das Geset gilt in strenger Allgemeinheit für jeden Willen, für alle vernünftigen Befen. Alfo ift bie Marime nur bann gut, wenn fie bie Form biefer Gefetmäßigkeit haben tann. Deine Marime ift bann gut, "wenn ich auch wollen kann, daß meine Maxime ein allgemeines Gefet werbe." Unter biefem Gefichts: punkte läßt sich bei jeder Handlung die Probe machen, ob sie moralisch ift ober nicht. Wenn ihre Marime ber Art ift, daß fie nicht allgemeines Gefet werben tann, bag ber Sanbelnde felbst biefe Gefetwidrigkeit feiner Marime nicht wollen kann, fo ift die Handlung nicht moralisch. Niemals kann die Gelbstliebe mit allen ihren Triebfebern ein allgemeines Gefet werben. Auch ber Egoift tann nicht wollen, daß feine Marime als Gefet fur alle gelte. Die Sandlung aus Gelbftliebe ift barum nie moralifch, wenn sie auch ihrem Inhalte nach gang pflichtmäßig ift. barum nicht ber Inhalt, sonbern lediglich die Form ber Sandlung, die den moralischen Werth ausmacht: das Moralprincip ift nicht material, sonbern formal \*).

#### III.

Uebergang zur Moralphilosophie.

Das oberste Princip der Moralität ist gefunden. Es ist die Willensmarime, in der sich, als dem innersten Beweggrunde der Handlung, Gutes und Boses scheidet. Gut ist die Marime, wenn sie die Form der Gesehmäßigkeit hat, wenn sie fähig ist, allgemeines Gesetz zu sein, d. h. wenn sie alle Motive der Selbst-

<sup>\*)</sup> Ebendaselbst. I Abschn. — IV Bb. S. 18—22.

liebe ausschließt. Noch ist das Sittengesetz selbst nicht näher bestimmt. Noch wissen wir nicht, ob es eristirt, und wie es mögslich ist? Aber so weit können wir urtheilen: entweder es giebt gar keine Moralität, die diesen Namen verdient, oder sie besteht in dem Begriff, den wir ausgemacht haben. Wir haben diesen Begriff nicht erst erzeugt, sondern nur ausgeklärt und verdeutslicht; wir sinden ihn vor in jedem moralischen Gesühl, in jedem moralischen Urtheil. Er bildet das ungeschriebene Gesetz dens, wonach jeder die Handlungen anderer und, wenn er gewissenhaft ist, sich selbst richtet.

Man könnte fragen: wozu überhaupt eine Moralphilosophie, wenn boch bas fittliche Bewußtsein in bem gesunden Sinn, in dem einfachen Gefühl sich so richtig und unzweideutig kund giebt? Es ift nicht nothig, bas sittliche Bewußtsein erft zu erzeugen, benn es ist ba vor aller Philosophie und unabhängig von dieser; es ist nicht nöthig, bemselben etwas hinzuzufügen, benn es ist volltommen gegeben; es bebarf teiner Berbesferung, benn es ift Also wozu der Uebergang von dem moralischen Inftincte zur Moralphilosophie, von bem sittlichen Gefühle zur Sittenlehre? Wir konnen uns, um biefen Uebergang zu begrunden, nicht auf das speculative Bedürfniß berufen, denn ein solches Bedürfniß sett schon einen philosophischen Geist voraus, ben ber einfache moralische Sinn nicht zu baben braucht. Es muffen also prattische und moralische Bedürfniffe felbst fein, bie une nothis gen, die Moral nicht bloß dem natürlichen Gefühle zu überlaffen, fondern im Interesse der Moral selbst eine praktische Philoso: phie forbern.

Der gewöhnliche Sinn hat zwar bas richtige moralische Gefühl, aber er steht, wie bas Gefühl selbst, bem ganzen Geschlechte ber natürlichen Neigungen zu nabe, um zwischen ihnen und bem Sittengesetze scharf und genau zu unterscheiben und nicht selbst auf die Seite ber Neigungen ju treten, wenn biese jufällig mit bem Sittengeset übereinstimmen. Die Pflicht ichließt bie Reigungen von sich aus; ebenbeshalb ift sie ihrer Form nach nicht Gefühl, sondern Begriff und Idee. Dieser Fassung ber Pflicht kommt ber gewöhnliche Sinn nicht gleich. Aber erft in bieser Form erscheint die Pflicht in ihrer wahren Gestalt, unvermischt mit allen natürlichen Triebfebern; erst in biefer Gestalt ist bas Sittengeset unnahbar, und so muß es in unserer Borftellung leben, wenn bas sittliche Bewußtsein fest gegrundet sein foll, unberührt und unangefochten von ben beweglichen Reigungen ber menschlichen Natur. Bu bieser Fassung bes Sittengesetzes, ju biefer Befestigung bes sittlichen Bewußtseins ift bie Moralphilosophie nothwendig. Wir konnen ben Pflichtbegriff nur klar machen, wenn wir auf bas genaueste unterscheiben zwischen Pflicht und Neigung; wir konnen nur fo den Pflichtbegriff befestigen. Die Neigung nimmt burch eine natürliche Dialektik fehr leicht ben Schein ber Pflicht an, ber ben gewöhnlichen Sinn besticht und verführt. Diesen Schein zerstört bie Sittenlehre, indem sie bas ganze Geschlecht ber natürlichen Reigungen aus bem Beiligthume bes Pflichtbegriffs vertreibt. Sie giebt bem fittlichen Bewußtfein die Sicherheit, ohne die es schwer ift, sittlich zu sein. nun bas gewöhnliche Bewußtsein felbft feine fittlichen Ueberzeugungen fest und unerschütterlich haben will gegen die Bernünftelei ber Reigung und Gelbftliebe, fo wird es burch biefes fein Beburfniß bingewiesen auf die Moralphilosophie. Diese lettere hat baber neben ihrer speculativen Bebeutung auch einen moralischen Berth; fie ift nothwendig aus speculativen und praktischen Grunden. Bas aber für eine Wiffenschaft soll diese Moralphilosophie sein: empirische Sittenlehre ober Metaphysik ber Sitten?

# Sechstes Capitel.

Metaphyfische Begründung der Sittenlehre. Das Sittengesetz und die Autonomie.

I.

Standpunkt ber Sittenlehre.

1. Der empirifche Standpuntt.

Die erste Frage der Sittenlehre ist gelöst. Der Begriff der Moralitat ober bes Guten ift in allen feinen Merkmalen bestimmt. Richts ift gut als ber Bille, bessen Marime gesehmäßig ober im strengen Sinne allgemeingültig sein kann: so lautet die Antwort auf die Frage nach dem Befen der Moralität. Wir haben diese Antwort burch eine Untersuchung ber moralischen Sinnesart gefunden, wie dieselbe in allen Gemuthern lebt, sei es in ber bunkeln Form bes Gefühls ober in ber einer mehr bewußten und beutlichen Borftellung. Es ift Thatsache, bag in Rudficht ber Moralität bie Menschen so empfinden und urtheilen, daß fie ben fittlichen Berth in ber pflichtmäßigen Gesinnung suchen und mithin beren Möglichkeit voraussetzen. Rur unter biefer Boraussetzung läßt sich die Thatsache bes moralischen Sinnes erklären. eine folche Gefinnung gar nicht möglich mare, fo mare unbegreiflich, wie sie ber einfache natürliche Sinn jum Dagstabe seiner moralischen Dent : und Urtheilsweise nehmen konnte; bann ma-Bifder, Gefdichte ber Philosophie IV. 2. Muft.

ren diese moralischen Urtheile selbst nicht möglich. Die Thatsache ber letteren beweist zugleich die Thatsache ber moralischen Gesinnung. Es ist somit auch die nächste Frage der Sittenlehre entschieden: giebt es Moralität? Das Princip der Moraliz
tät ist durch die Analyse der inneren Ersahrung, d. h. auf einem Wege gefunden worden, der die Eristenz der Moralität selbst
außer Zweisel setzt. Es bleibt mithin nur die Frage übrig: wie
ist Moralität möglich? Diese Frage bildet das eigentliche
Problem der Sittenlehre. Es handelt sich um die Erklärung der
Moralität, deren Begriff und Dasein schon ausgemacht ist.
Thatsachen zu erklären, ist die Sache der Wissenschaft; es ist die
wissenschaftliche Sittenlehre oder Moralphilosophie, welche die
vorliegende Ausgabe zu lösen hat.

Die Austösung einer Thatsache geschieht aus einem bestimmten Gesichtspunkte und Princip. Erklärungsgründe können boppelter Art sein: entweber stammen sie aus der Erfahrung ober aus der bloßen Vernunft; sie sind im ersten Falle empirisch, im zweiten metaphysisch. Was soll die Moralphilosophie sein, empirische oder metaphysische Sittenlehre?

Man könnte sich zu Gunsten der empirischen Sittenlehre leicht zu solgendem Schlusse versucht fühlen. Wenn es möglich war, den Begriff der Moralität aus der inneren Ersahrung abzuleiten, so muß es auch möglich sein, die Thatsache der Moralität aus Ersahrungsgründen zu erklären. Doch eine Thatsache constatiren, heißt noch nicht dieselbe erklären. Wir haben aus der inneren Ersahrung den Begriff und die Thatsache der Moralität sestigtelt; es ist deßhalb noch nicht die innere Ersahrung, die den wirklichen Grund der Moralität ausmacht. Es ist eine der ersten Vorsichtsmaßregeln der Kritik, sorgfältig zu unterscheiden zwischen Erkenntnißgrund und Realgrund einer Thatsache.

Für uns war die innere Erfahrung der Erkenntnißgrund der Moralität; fie ist nicht deren Realgrund.

Wenn die Sittenlehre empirisch ware, so waren ihre Prinzipien ausgebreitet auf der Oberfläche der allgemeinen Erfahrung und in den gewöhnlichen Bolksbegriffen enthalten; die Sittenzlehre ware dann "populär", nicht was ihre Darstellung, sondern was ihre Grundsätze betrifft. Nun ist die Frage, ob die sittliche Weltweisheit populär in diesem Sinne sein darf oder nicht?

Die bisherige Sittenlehre, namentlich wie sie Auftlärung und Geschmack bes achtzehnten Sahrhunderts ausgebildet hatten, war in diesem Sinne populär. Sie hielt sich entweder an gewisse erfahrungsmäßige Bestimmungen der inneren menschlichen Natur und bestimmte die Richtschnur des sittlichen Lebens dalb nach dem Bedürfnisse der Bollommenheit und der Glückseit, bald nach moralischen und religiösen Gefühlen; oder sie nahm zu bieser Richtschnur Beispiele aus der äußeren Erfahrung.

## 2. Der metaphyfifche Stanbpuntt.

Es ist aber leicht einzusehen, daß solche Theorien dem Begriffe des Sittlichen nicht entsprechen. Das Sittliche ist Gesinnung; diese ist kein Object der äußeren Erfahrung; es kann durch
die Mittel der Erfahrung niemals ausgemacht werden, ob irgend
etwas in der That Beispiel und Borbild der Gesinnung ist. Die
Gesinnung ist unsere eigenste That. Die Nachahmung des Sittlichen mag für die Erziehung ihren Ruten haben, aber sie ist nicht
im genauen Verstande sittlich, so lange sie Nachahmung ist. Die
Sittlichkeit ist ihrer Natur nach unnachahmlich; sie ist pflichtmäßige Gesinnung, eine Gesinnung oder Marime, die fähig ist,
allgemeines Geset im strengen Sinne zu sein. Nun kann aus
der Ersahrung höchstens eine Regel für viele Fälle, niemals ein

allgemeines, ausnahmsloses Gesetz geschöpft werben. Ein Gesetz, bas in allen Fällen gilt, läßt sich niemals durch Ersahrung, sondern nur durch reine Bernunft erkennen. Das Sittengesetz soll, wie ein nothwendiges und allgemeines Naturgesetz, ohne Ausnahme gelten; also muß es, wie das Naturgesetz, a priori ertannt werden. Die Erkenntniß des Sittengesetz ist mithin unabhängig von aller Ersahrung. Das Naturgesetz gilt für alle Objecte äußerer Ersahrung und ist in diesem Sinne nur in Nückssicht seiner Erkenntniß, nicht in Rückssicht seines Objects unabhängig von aller Ersahrung. Dagegen das Sittengesetz gilt nur für den Willen und dessen Marime, es gilt für alle Wesen, die Willen oder praktische Vernunst haben, für alle vernünstigen Wesen, die als solche niemals Gegenstände äußerer Ersahrung sind.

Alle besondere Kenntnis der menschlichen Natur ist geschöpft aus der Erfahrung, sie ist empirische Anthropologie und Psychologie. Also folgt von selbst, daß die Sittenlehre ihre Grundlage nicht in der Anthropologie und Psychologie suchen darf, daß sie unabhängig ist von aller Erfahrung, also auch von aller Anthropologie und Psychologie, worauf sie vorzugsweise das vorkantische Beitalter gegründet hatte. Sie gilt für alle vernünftigen Besen, also für die Menschen, sosenn sie vernünftige Besen, nicht sosen sie sinnsliche Individuen sind, die unter den mannigsaltigen Einssüssen der Natur und der Berhältnisse so oder anders arten.

Es ist bemnach klar, daß die Moralphilosophie ihrem wissensschaftlichen Charakter nach nichts anderes sein kann als "Metaphysik der Sitten". Benn nun die Moralität allein in der Gessinnung besteht, die mit dem Sittengesetze vollkommen übereinstimmt, worin besteht dieses Gesetz? Bis jetzt wissen wir von ihm nicht mehr als die formale Bestimmung: daß es mit abso-

luter Allgemeinheit gilt für alle vernünftigen Wesen. Jest soll ber Inhalt dieses Gesehes bestimmt werden, sein einzig möglicher Inhalt. Da dieser Inhalt aus keiner Ersahrung, also aus keiner anderweitigen Bestimmung abgeleitet werden kann, so bleibt nichts übrig, als ihn aus seiner Form selbst zu erklären\*).

#### II.

Das Sittengefet als Princip bes Billens.

## 1. Das Gebot (Imperativ).

Jedes Ding wirkt ober handelt nach einem bestimmten Gefete; Die Ertenntniß ober Borftellung eines Gefetes nennen wir ein "Princip". Das Bermögen, Gesetze zu begreifen, also Principien zu haben, ift die Bernunft. Benn die Bernunft handelt, fo ift sie praktische Bernunft ober Bille. Wir können barum ben Willen erklaren als bas Bermogen, nach Principien (nach Das Gefet ift als folches ber vorgestellten Geseten) zu handeln. Ausbruck ber Nothwendigkeit, ber Bille ift als Selbstbestimmung ober als Bermögen, nach eigenen Triebfebern zu handeln, Ausbrud ber Freiheit. 3ch tann mir einen Willen vorstellen, ber gar keine andere Triebfeber hat, als das Gefet, der beghalb nichts anderes als bas Gefet will, in dem Nothwendigkeit und Freiheit vollkommen eines find, in dem das Gefet fich mit voller Freiheit ohne alle Trübung offenbart: ein solcher Wille ist durch: aus gut, er ift absolut rein ober beilig.

Setzen wir aber vernünftige Wesen, die zugleich sinnlich bestimmt find, die also in der Natur ihres Willens neben dem Gessetze noch andere Triebfebern haben, so werden sich solche Wesen

<sup>\*)</sup> Grundleg. 3. Metaph, ber Sitten. II Abidn. Uebergang von ber popularen sittlichen Beltweisheit jur Metaph, ber Sitten — Bb. IV. 6. 26—33.

bem Gesetze gemäß und zuwider bestimmen können. In einem solchen Willen darf das Gesetz sich nicht als Zwang äußern, sonst ware ber Wille unfrei und könnte nicht anders als gesehmäßig handeln; aber es wird tropbem als Nothwendigkeit erscheinen, benn fonft mare bas Gefet fein Gefet. Es muß baher ber Aus: bruck einer Nothwendigkeit sein, die den Zwang ausschließt: es wird den Willen nicht zwingen, wohl aber nöthigen ober verpflichten. Go erscheint bas Gefet als Pflicht, als ein Gebot, welches fagt: "bu follft!" Das Gollen ift ein Muffen, bas ben 3mang ausschließt, es bezeichnet die Nothwendigkeit des Wollens. Das Naturgeset ift kein Gebot, benn es ist unwiderstehlich; es ware finnlos zu fagen: "bie Korper follen fich im Berhaltniffe ber Maffen anziehen, die Anziehung foll im umgekehrten Berhält= nisse ber Entfernungen wirken", benn es kann nicht anders sein. Benn es anders fein fonnte, fo mare bas Gefet tein Naturge= fet. Die Körper muffen bem Naturgefet folgen. Es mare eben fo finnlos ju fagen: "ber Wille muß bas Sittengefet befolgen", bann mare bie Willenshandlung eine naturnothwendige Wirkung, bann ware ber Wille kein Wille, also auch sein Geset kein Sit: Das Naturgefet fagt: es muß fo fein; bas Sittengeset sagt: bu sollst so handeln. Beide sind nothwendig, bas erste im mechanischen Sinne, bas zweite im moralischen. Jebe gesehwidrige Wirkung in der Natur hebt das Gesetz auf und beweist bessen Unzulänglichkeit; keine gesetwidrige Sandlung bes Willens hebt das Sittengesetz auf ober beeinträchtigt bessen Nothwendigfeit.

Das Willensgeseth erscheint als "Imperativ", wenn ber Wille sinnlicher Natur, also empirisch bestimmbar ist: barum kann sich bas Sittengeseth im menschlichen Willen nur in ber Form bes Gebotes äußern. Indessen hat diese Form nicht bloß das

Sittengeset. Alle praktischen Gesete find Gebote, mas bie Maturgesetze nie sind. Jede gebotene Sandlung wird in irgend einer Rudficht als gut vorgestellt; biese Rudficht kann eine boppelte sein: entweder gilt die Handlung als gut in Rudficht auf einen bestimmten 3med, der dadurch erreicht werden soll, oder sie gilt als gut an sich selbst; im ersten Fall ift die handlung bas richtige Mittel zu einem 3wedt, im zweiten ift fie nicht Mittel, son: bern selbst 3med. Als Mittel zu irgend einem bestimmten 3mede ift fie nüglich ober tauglich, als 3weck an sich selbst ift fie im eigentlichen Berftanbe gut. Gegenstand aller praktischen Gesebe find baber entweder nütliche Sandlungen ober gute. unterscheibet sich die Form ber Gebote. In einer anderen Form will die nütliche handlung geboten sein, in einer anderen die gute. Das Gebot ber ersten Art ift burch ben 3med bedingt: wenn biefer 3med erreicht werben foll, fo muß biefe Sandlung auf diese Beise geschehen. Die Form dieses Gebots ift "hppothe-Dagegen bas Gebot ber guten Sandlung ift, wie biefe tisch". felbst, unabhängig von irgend einem außeren 3med; es gilt daber unbedingt, die Umstände mögen sein, welche sie wollen. Die Form dieses Gebots ift "kategorisch". Alle praktischen Gesete (Gebote) find bemnach entweder hypothetisch oder kategorisch. Die Pflicht kann nur ein kategorischer Imperativ sein, und ber kategorische Imperativ kann nichts anderes sein als die Pflicht\*).

## 2. Die bedingten Gebote.

(Gefdidlichkeit und Rlugheit.)

Die gute Handlung ist 3wed an sich selbst. Dieser 3wed ist absolut nothwendig, benn bas Gute soll unter allen Umstänben geschehen. Einen solchen 3wed hat nur die sittliche Hand-

<sup>\*)</sup> Ebenbaselbst. II Abschn. — Bb. IV. S. 33-36.

lung, keine andere. Alle übrigen praktischen Zwecke sind zufälliger Art, bedingt durch die Umstände und die empirisch gegebene Natur des Willens. Wenn ich mir einen Zweck setze, den
ich eben so gut haben als nicht haben kann, der zur Natur meines Willens in keiner Weise gehört, so nenne ich einen solchen
Zweck möglich; der Zweck ist wirklich, wenn er zur Natur meines Willens gehört, zu dessen empirischer Natur: beide Zwecke
und die Gebote, sie auszusühren, sind bedingter Art [hypothetisch]. Je nachdem es sich um einen bloß möglichen oder um einen thatsächlichen Zweck handelt, ist das Gebot (der hypothetische
Imperativ) entweder problematisch oder assertorisch. Der kategorische Imperativ ist "apodiktisch".

In der empirischen Natur unseres Willens liegt bas Streben nach dem eigenen Bohl in der größtmöglichen Bollkommenheit; unsere Glückseligkeit erscheint barum als ein empirisch gegebener, barum wirklicher 3weck. Es giebt 3wecke anderer Art, bie nicht unmittelbar gur Ratur unseres Willens geboren, die wir ebenso gut haben als nicht haben konnen und beghalb nur als mögliche gelten lassen, wie z. B. die Construction einer mathematischen Figur, einer Maschine, die Unfertigung einer Zeichnung u. f. f. Die Ausführung folder 3mede erforbert eine gemiffe Geschicklichkeit, ein Können und, wenn es boch tommt, eine Kunst-Die bedingten 3mede geben baber entweder auf Glud: seligkeit ober praktisch : technische Bilbung. In ber ersten Absicht wird gefragt: mas muffen wir thun, um gludlich zu werben; wie muffen wir es anfangen, um so vielen Bortheil, so wenig Nachtheil als möglich zu haben, um aus allem ben größtmöglichen Ruten zu ziehen? In der zweiten Absicht wird gefragt: was muffen wir thun, um dieß ober jenes zu leiften, diese ober jene Runst zu erlernen u. s. w.? Auf beide Fragen wird geantwortet mit gewissen Regeln, Borschriften, Geboten (Imperativen) hypothetischer Art. Das beste Mittel zur Glückseligkeit ist Klugheit; bas einzige Mittel zur Kunstfertigkeit ist Geschicklickeit. Wer in ber Welt gut fortkommen, sich auf bas klügste benehmen will, verlangt gute Rathschläge; wer eine Kunst erlernen, zu einer Verrichtung geschickt werben will, verlangt gute Anweisungen, Borschriften, Regeln. Rathschläge zur Lebensklugheit in Abssicht auf unser Wohl sind "pragmatische Imperative", man nennt ein zur allgemeinen Wohlfahrt aus Vorsorge gemachtes Gesetz eine pragmatische Sanction, ein zur praktischen Belehrung geschriebenes Geschichtswerk eine pragmatische Geschichte; Regeln und Anweisungen zur geschickten Lösung einer Ausgabe sind "techsnische Imperative").

## 3. Das unbedingte Gebot (fategorifder Imperativ).

Test läßt sich ber Pflichtbegriff unter ben Geboten genau und bestimmt unterscheiben. Alle praktischen Gesetze sind Imperative, diese sind entweder hypothetisch oder kategorisch; die hypothetischen sind entweder assertorisch oder problematisch, entweder pragmatisch oder technisch; jene bestehen in Rathschlägen, diese in Regeln; die Rathschläge gehen auf die Klugheit, deren 3weck die Glückseligkeit ist, die Regeln auf die Geschicklichkeit als Mittel zur praktisch zechnischen Bildung. Der kategorische Imperativ gilt apodiktisch. Er ist keine Klugheitbregel, keine technische Vorschrift, sondern ein Gesetz. Dieses Gesetz geht auf die Sittlichkeit, deren Iweck allein sie selbst ist.

Der kategorische Imperativ, ben wir auch als ben Imperativ ber Sittlichkeit bezeichnen können, ist von ben anderen wesentlich unterschieden. Alle die anderen Imperative haben

<sup>\*)</sup> Ebenbaselbst, II Abschn. - Bb. IV. S. 36-41.

einen bestimmten 3med. Wenn ich einen bestimmten 3med erreichen will, so muß ich die Mittel wollen, die bahin führen; bas Bollen bes 3weds begreift bas Bollen ber Mittel in sich. Aus ber Borstellung bes vorausgesetten 3mede folgt bie Anmeifung auf die richtigen jenem 3wed angemeffenen Mittel, folgen also die Rathschläge der Klugbeit und die Regeln und Borschriften gur Geschicklichkeit. Die Gebote ber pragmatischen und technischen Imperative find baber analytische Sage. Dagegen ber moralische Imperativ verknüpft ohne jede Rücksicht auf einen vorausaesetten 3wed, ohne Rudficht auf die in dem Billen enthaltenen Triebfebern und Neigungen ein Geset von schlechterbings allgemeiner Geltung mit unferm Billen. Diefes Gefet kann nicht aus dem gegebenen Begriffe des Willens geschöpft fein, benn ber gegebene Begriff ift empirisch, und aus einer empirischen Bestimmung folgt tein allgemeines Gefet, teine fitt= liche Regel. Das Sittengeset ift baber kein analytischer, fonbern ein synthetischer Sat, ber unabhängig von aller Erfahrung, also a priori feststeht: es ift mithin "ein synthetischer Sat a priori". hier erscheint bas Problem ber Sittenlehre in berfelben Form als das Problem ber Bernunftkritik. Die Bernunft: kritik frug: wie sind synthetische Urtheile a priori möglich in theoretischer hinsicht? Die Sittenlehre fragt: wie sind synthetische Urtheile a priori möglich in praktischer Hinsicht? Man barf bemnach bas Problem ber gesammten fritischen Philosophie in die eine Formel zusammenfassen: wie find sowohl in theoretischer als praktischer Hinsicht synthetische Urtheile a priori moglich? In dieser Formel liegt die ganze Schwierigkeit der Untersuchung. Die Sittenlehre hat jett ben Punkt erreicht, wo sie in ben Rern ihrer Aufgabe eingeht \*).

<sup>\*)</sup> Ebendaselbst. II Abschn. — Bb. IV. S. 40-43.

## 4. Das Sittengefet ale formales Billeneprincip.

Der kategorische Imperativ forbert eine Billensbestimmung, Die absolut gesetmäßig ift, in Rucksicht nicht bloß ber Sandlung, sondern der Marime. Der innere Beweggrund ber Sand: lung foll so beschaffen sein, daß er allgemeines Befet werben Ein allgemeines Gefet ift ber Ausbruck ausnahmslofer Nothwendigkeit, also ein Belt : ober Naturgeset. Der katego: rifche Imperativ gebietet mithin einen Billen, beffen Maxime Raturgesetz sein kann. Die Marime selbst ift ein Billensact. Meine handlung foll zufolge bes Sittengesetzes so beschaffen sein, daß nach meinem eigenen Willen ber Beweggrund meiner Sandlung als Naturgefetz gelten konnte. Wenn die Sandlung nicht so beschaffen ift, wenn ich bei ernster Selbstprüfung mir eingestehen muß, ich könnte nicht wollen, daß meine Maxime naturgesetzliche Nothwendigkeit bätte, so ist die Handlung nicht moralisch. Wie ist ein solcher Imperativ möglich, ber für jebe sitt= liche Sandlung bie Allgemeingültigkeit ber Marime gebietet?

Der Beweggrund jeber eigennühigen Handlung ist die Selbstliebe. Ich kann diesen Beweggrund haben, aber ich kann unmöglich wollen, daß diese Marime Naturgeset werde. Denn wenn alle Wesen nur nach dem Beweggrunde der Selbstliebe handelten, so würde keine Gemeinschaft, kein Zusammenhang, in diesem Sinne keine Natur möglich sein: ich würde ein Naturgeset wollen, wonach die Natur selbst unmöglich ist. Deshalb kann von der Selbstliebe nie gewollt werden, daß sie als Geset gelte; beshald ist keine Handlung moralisch, deren Marime die Selbstliebe ist, sei es nun die verseinerte Selbstliebe oder der gröbste Eigennut. Es wäre nur eine verseinerte Selbstliebe, wenn ich etwa so reden wollte: ich will nicht selbstlächtig handeln,

bamit auch andere gegen mich nicht selbstsüchtig handeln; ich würde aus diesem Grundsatze menschenfreundlich handeln aus Selbstliebe. Man hat dem kantischen Moralprincipe den Borwurf gemacht, daß es im Grunde auf das bekannte: "was du nicht willst, das dir geschieht u. s. f." hinauslaufe. Mit Unrecht und aus Mißverständniß des kantischen Satzes. Die kantische Moral verneint die Selbstliebe, nicht weil sie Schaden bringt, sondern weil sie die Gemeinschaft, den Zusammenhang, die Natur in diesem Sinne ausschließt, also niemals allgemeines Gesetz (Naturgesetz) werden kann. In dem kantischen Moralprincip liegt gar keine Rücksicht auf den subjectiven Vortheil.

Nun sind alle Triebsedern des empirischen Willens eben so viele Reigungen der Selbstliebe. Wenn also der moralische Imperativ die Selbstliebe von der Marime vollkommen ausschließt, so schließt er damit zugleich alle empirischen Triebsedern aus. Diese Triedsedern bilden das gegebene Willensmaterial. Bas vom Willen übrig bleibt nach Abzug dieses natürlichen, empirisch gegebenen Inhalts, ist der "reine oder bloß formale Wille". Die empirischen Triedsedern bilden das materiale Willensprincip. Der moralische Imperativ, der dieses materiale Willensprincip ausschließt, seht an dessen Stelle ein rein formales. Wie ist ein solches Willensprincip möglich\*)?

## 5. Das Sittengefet als Enbzwed.

Die Berfon und beren Burbe.

Jebes Willensprincip ift ein Beweggrund bes handelns, etwas, das in der handlung verwirklicht werden foll, d. h. ein 3med. Wenn es keine 3mede gabe, so gabe es auch keine Doztive, keinen Willen, keine Willensgesetze oder Gebote. Jeber

<sup>\*)</sup> Ebenbaselbst. II (Abschn. — Bb. IV. S. 43-51.

empirische Beweggrund ist ein Iwed, der in meiner Natur bebingt ist und in Rücksicht auf mein Interesse gilt: er ist ein bebingter, relativer, subjectiver Iwed; die darauf bezüglichen Handlungen sind durch diesen Iwed bestimmt als Maßregeln der Rugheit oder Geschicklichkeit nach pragmatischen und technischen Regeln. Die relativen Iwede und die bedingten Gebote (hypothetische Imperative) stühen sich gegenseitig. Ein relativer Iwed motivirt stets einen hypothetischen Imperativ. Auch der Grund bes kategorischen Imperativs ist ein Iwed, aber unmöglich ein relativer; also kann es nur der ab solute I wed sein, der den kategorischen Imperativ ermöglicht. Der relative Iwed gilt unter gewissen Bedingungen, der absolute Iwed gilt an sich selbst. Giebt es einen Iwed, der an sich selbst gilt?

Der relative 3med bient zu irgend etwas, er ist bas 3medbienliche, Nütliche, Brauchbare: er gilt als Mittel. Jeder 3med ift relativ, ber als Mittel bient zu einem anderen 3med. Im Unterschiede bavon nennen wir absolut benjenigen 3weck, ber seiner Natur nach nie Mittel, sonbern nur Zweck ift. Gin solcher 3weck gilt an fich selbst: er ist Selbstzweck. Es fragt sich, ob es ein Besen giebt , bas burch feine Natur die Geltung eines absoluten 3mede hat? Es mußte ein Befen sein, bas seiner Natur nicht Mittel sein kann für einen anderen 3weck. Nun ist klar, baß nur ein solches Wesen nie selbst Mittel sein kann, für welches alles andere Mittel ift: ein Befen, welches felbst bas Princip ober ben letten Grund aller relativen 3mede bilbet. Ein folches Befen tann felbft niemals relativer 3med ober Mittel fein, benn fonst mare es nicht die Bebingung, unter ber allein relative 3mede möglich find; fonft wurde es ein anderes Befen voraussetzen, wodurch es selbst als 3med ober Mittel bebingt ware. Wie bas Princip aller Erfahrung nicht felbst Gegenstand ber Erfahrung, das Subject aller Prädicate nicht selbst Prädicat sein kann, so kann das Princip ober Subject aller Mittel nicht selbst Mittel, nicht selbst zweckbienliches Object sein.

Es giebt keine Mittel, keine relativen 3wecke ohne ein zwecksletzendes Wesen, b. h. ohne Willen oder praktische Vernunft. Das vernünftige Wesen ist Person. Die Person ist das Princip aller relativen 3wecke, die Bedingung, unter der allein Mittel möglich sind. Darum ist die Person nie Mittel, sondern nur 3weck, absoluter 3weck, Selbstzweck: die Person als Vernunftswesen, als praktische Vernunft, also auch der Mensch, sofern er Person ist oder fähig ist Person zu sein, also jeder Mensch.

Jeder 3med hat eine Geltung, die seinen Werth ausmacht. Das Mittel hat relativen Berth, ber Selbstzwed absoluten. Richt Personen, sondern nur Sachen konnen Mittel sein; also find es nur Sachen, die einen relativen Werth haben. relative Werth ift ber Nugen, ben etwas gewährt, ber Gebrauch, ber bavon gemacht werben kann, die Geltung einer Sache in Rudficht auf eine Person. Dieser Berth tann größer ober geringer sein, ber Größenwerth kann gemessen und nach einem Magstabe von allgemeiner Geltung bestimmt werben. Die: fer allgemeine Maßstab ist bas "Aequivalent" aller relativen Berthe (im burgerlichen Berkehre bas Geld, welcher Art es auch sei), wodurch der Größenwerth einer Sache oder beren Preis bestimmt wird. Jede Sache hat ihre relative Werthbestimmung ober ihren Preis. Wenn die Sache für Geld feil ist, so nennen wir ihre Berthbestimmung ben "Kauf = ober Marktpreis". kann Sachen geben, die für Geld nicht feil find, die also keinen Marktpreis und boch (als Sachen) nur einen relativen Berth haben. Es sei z. B. eine Sache, die mich an eine geliebte Person erinnert und die ich um nichts in der Belt bergeben möchte,

fo liegt ber Berth biefes Andenkens nicht in ber Sache felbst, sondern in meiner Neigung, sie hat einen persönlichen Werth, keinen Markt = sondern einen "Affectionspreis". Der Werth einer Sache liegt eigentlich nie in ihr selbst, sondern stets in ber Person, die sie braucht ober schätt. Wenn eine Sache ben allgemeinen menschlichen Bedürfnissen bient, wie g. B. die Rabrungsmittel, fo hat ihr Berth einen Marktpreis; wenn fie nur die Neigung dieser einzelnen Person für sich bat, so ift ihr Berth ein Affectionspreis. In allen Fällen ift ber Berth ber Sachen relativ. Nur die Person selbst bat einen absoluten Berth, ber jedes Aequivalent ausschließt, der keinen Preis hat, der schlechterbings unveräußerlich ist und durch nichts ersett ober aufgewogen werden kann. Die Person gilt durch sich selbst, ihr Werth ift ihr Dasein, nicht ber Nuten, den sie für andere hat: dieser rein moralische Berth ift bie "Burbe ber Derfon", bie Menschenwürde.

Damit ist der Zweck bestimmt, der den kategorischen Imperativ ausmacht und ermöglicht. Das Sittengesetz sagt: "handle so, daß die Marime deiner Handlung nach deinem eigenen Willen Raturgesetz sein kann." Mit anderen Worten: "handle nach einem absoluten Zwecke, der jeden relativen oder eigennützigen Zweck ausschließt." Dieser absolute Zweck kann nur die verznünstige Natur selbst, die Geltung der Person, die Würde der Wenschheit sein. Also erklärt sich das Sittengesetz in der Formel: "handle so, daß du die Menschheit sowohl in deizner Person, als in der Person eines jeden Andern, jederzeit zugleich als Zweck, niemals bloß als Mittel brauchst\*)".

<sup>\*)</sup> Ebenbaselbst. II Abschn. — Bb, IV. S, 51—60, Bergs. S, 53.

Denken wir uns das Sittengesetz erfüllt, so bildet es eine Ordnung oder einen Zusammenhang vernünftiger Wesen, die sich gegenseitig als Zwede achten und behandeln, deren keines das andere zu seinem Mittel herabwürdigt. Wenn diese Ordnung auch die Dinge in sich begreift, so bildet sie ein "Reich der Zwede", worin alles entweder einen Preis oder eine Würde hat. "Was einen Preis hat, an dessen Stelle kann auch etwas anderes als Aequivalent gesetzt werden; was dagegen über allen Preis erhaben ist, mithin kein Aequivalent verstattet, das hat eine Würde." Würde hat in diesem Reiche nur die Person, aber die Person als solche, d. h. jede Person. Diese so geordenete Welt ist die moralische Ordnung der Dinge: die moralische Weltordnung ist der Zwed des Sittengesehes.

#### III.

Das Sittengefet als Autonomie bes Billens.

### 1. Beteronomie und Mutonomie.

Es ift noch eine Bestimmung nothwendig, die den moralisschen Grundcharakter des Sittengesetzes erst wahrhaft ausmacht und erfüllt. Denn die allgemeine Geltung des Gesetzes, die allgemeine Geltung der Menschenwürde machen, für sich genommen, noch nicht den moralischen Charakter. Das Sittengesetz gelte in strenger Allgemeinheit, ausnahmlos wie ein Naturgesetz, jede Person bilde ein Glied in der Zweckgemeinschaft aller, jede Person gelte nach dem obersten Gesetze der sittlichen Ordnung als Zweck, jede erfülle das Gesetz in pünktlichem Gehorsam, so kommt es noch immer darauf an, aus welchem Beweggrunde das Gesetz erfüllt wird. Wenn das Gesetz willenlos befolgt wird, in blindem Gehorsam, so herrscht es als Naturgesetz, und von einer

<sup>\*)</sup> Ebenbaselbst. II Abschn. — Bb. IV. S. 58, 59,

fittlichen Welt ist nicht die Rebe. Der Gehorsam sei bewußt, bas Gesetz sei deutlich vorgestellt, es werde genau in jeder einzelnen Handlung befolgt, aber aus irgend einem subjectiven Interesse, aus einem Motive der Selbstliebe, aus Furcht vor Strafe oder aus Hoffnung auf Lohn und Bortheil, so ist offenbar der Grund dieser pünktlichen Gesetzeserfüllung nicht moratisch, also auch die von dem Gesetze beherrschte Welt nicht sittlich: sie heißt nur so, aber im Grunde ist sie es nicht, denn der Beweggrund der Handlungen ist nicht gesetzmäßig; das Gesetz beschreibt nur die Oberstäche, aber durchdringt nicht den Grund der Handlungen. So lange die Marimen der Handlungen aus der Selbstliebe sließen, sind sie dem Gesetzeserfüllung nicht moratisch, also auch die dem Gesetz gehorchende Welt keine sittliche, also auch das Gesetz selbst nicht wahrhaft Sittengesetz.

Die Willensmotive sind dem Gesetz fremd, so lange das Gesetz dem Willen fremd ist. Der Wille handelt immer aus bestimmten Motiven. Wenn diese Motive nicht das Gesetz selbst sind, so sind sie andere als das Gesetz, so sind sie subjective Ariebsedern, die aus der Selbstliebe entspringen, Interessen eigennütziger Art. Das fremde Gesetz, das von außen gegebene, welcher Abkunft es auch sei, wird erfüllt aus Triebsedern, die nicht das Gesetz sind. Ein solches Gesetz kann darum niemals eine sittliche Welt aus sich erzeugen.

Die lette Bedingung der sittlichen Welt und des Sittengesetes besteht also darin, daß der Wille das Gesetz erfüllt um des Gesetes willen, bloß aus Achtung vor dem Gesetz. Und eine solche Gesetzerfüllung ist nur dann möglich, wenn das Gesetz kein fremdes, dem Willen von außen gegebenes, aufgedrungenes, sondern dessen eigenes Gesetz ist, das sich der Wille

felbst giebt. Rur ein felbstgegebenes Gefet tann sittlicher Ratur fein, benn nur ein folches fann aus bem einzig fittlichen Beweggrunde erfüllt werden: um feiner felbft willen. Gin frembes Geset kann die Geltung ber Autorität baben und burch seine Macht sich Gehorsam erzwingen, es wird nicht als Gesetz begriffen, sondern als Macht empfunden; es wird befolgt, nicht weil es Gefet ift, es tann auch ein willfürlicher Befehl fein, sonbern weil es mit bem Ansehen ber Gewalt auftritt. Der Charakter bes Gesebes besteht in ber strengen Allgemeinheit seiner Geltung. Diese allgemeine Geltung will begriffen sein. Bas ich nicht als Geset begriffen habe, das hat auch für mich nicht die Bebeutung eines Gesetzes. Der Charakter ber strengen Allgemeinheit besteht in ber reinen Bernunftmäßigkeit; nur die Bernunft kann Gesetze begreifen und geben: bas begriffene Gesetz ift ein Vernunftgeset. Wenn ich bas Sittengeset nicht als folches erkenne, so gilt es auch nicht für mich als Geset im eigentlichen Berftande, so ift auch mein Gehorsam, so punktlich und treu er fein mag, nicht eigentlich Gesetzeserfüllung. Ich kann bas Sittengesetz nur erkennen, wenn es ein praktisches Bernunftgesetz ist, wenn mein eigener Wille, sofern berfelbe praktische Bernunft ift, bas Geset felbst giebt. Der selbst gesetgebende Wille ift "autonom"; ber bloß gehorsame Bille, ber ein frembes Gefet befolgt, ist "heteronom". Also ist es die Autonomie des Willens, die im letten Grunde die Sittlichkeit bedingt und das Sittengeset (kategorischen Imperativ) ermöglicht. Nur ber autonome Wille kann sittlich handeln, benn nur ein folcher Wille kann bas Geset erfüllen, weil es Befet ift, nur ein folder kann die Pflicht thun um ber Pflicht willen \*).

In der sittlichen Welt soll die Person nicht bloß Glied, son=

<sup>\*)</sup> Cbendaselbst. II Abschn. — Bb. IV. S. 56, 57,

bern zugleich Oberhaupt sein. Sie ist Glied der sittlichen Ordenung, wenn sie beren Gesetz erfüllt; sie ist Oberhaupt, wenn sie das Gesetz selbst giebt. Der Gehorsam gegen das Gesetz macht die Person zum Glied im Reich der Zwecke, die Autonomie macht sie zum Oberhaupt. Es ist daher die Autonomie des Willens, welche die Moralität der Gesetzeserfüllung bedingt und darum das eigentliche Princip der Sittlichkeit und der Sittenlehre ausmacht. Ist die Vernunft autonom, ist sie die einzige und alleinige Quelle aller praktischen Gesetzebung, so folgt von selbst, daß ihre Gesetze unbedingte Allgemeinheit haben und unbedingten Gehorsam sorden, daß sie, kurzgesagt, kategorisch gelten.

## 2. Das fritifche und bogmatifche Moralprincip.

Die Möglichkeit ber Moralität und ber Sittenlehre steht und fällt mit dem Principe der Autonomie. In diese Frage zieht sich daß ganze Problem der Moralphilosophie zusammen. Die Grenze zwischen Autonomie und Heteronomie scheidet die ächte Sittenlehre von der falschen, die kritische von der dogmatischen, daß kantische Moralspstem von allen anderen. Alle Moralspsteme, mit Ausnahme des kantischen, stehen unter dem Principe der Heteronomie; sie konnten kein anderes Princip haben. Daß Princip der Autonomie konnte erst die kritische Philosophie sassen, denn um in der reinen Bernunft die Quelle der praktischen Gesetz un sinden, mußte die reine Vernunft selbst erst entdeckt werden, und eben darin bestand die Epoche der kritischen Philosophie.

Nicht in der Gesetzmäßigkeit des Willens, sondern in der Gesetzmäßigkeit seiner Marime liegt die Moralität, und diese Gesetzmäßigkeit ist nur möglich in einem Willen, der selbst Gesetzgeber ist. Die dogmatischen Moralspsteme suchen den sittlichen Willen in der Uebereinstimmung mit einem Gesetz, das sie aus

anderen Bedingungen herleiten als aus der vernünftigen Natur des Willens selbst; sie verhalten sich gleichgültig gegen die eigentzliche Triebseder des Willens. Daher sehlt in dieser vermeintlichen Moralität und Sittenlehre der sittliche Kern. Die vernünftige Natur des Willens ist nur eine; es giebt darum nur ein Princip der Autonomie, nur eine darauf gegründete Sittenlehre. Aber außer der praktischen Vernunft sind der Bedingungen viele und verschiedene, aus denen sich vermeintliche Sittengesetze herleiten lassen; darum giebt es verschiedene Principien der Heteronomie und eben so viele dogmatische Moralspsteme.

Die Principien ber Heteronomie sind nicht Gesethe, welche bie praktische Bernunft selbst giebt, sondern solche, die ihr geges ben sind und aus der Natur der Dinge geschöpft werden. Die Erkenntnis der Dinge ist entweder empirisch oder metaphysisch, in beiden Fällen dogmatisch. Entweder also gründen sich die dogmatischen Moralspsteme auf empirische oder metaphysische Principien.

Die dogmatische Metaphysik ist rationale Psychologie, Kosmologie, Theologie. Die dogmatische Sittenlehre, wenn sie sich auf die rationale Erkenntniß der Natur der Dinge gründet, wird sich besonders entweder an die Seelenlehre oder an die Theologie halten: im ersten Fall macht sie die menschliche Bollkommenheit, im andern den göttlichen Willen zum Princip und Bestimmungsgrunde des sittlichen Handelns. Als Beispiel der ersten Art nimmt Kant Wolf und die Stoiker, als Beispiel der zweiten Erusius und überhaupt die theologischen Moralisten.

Wenn die dogmatische Sittenlehre nicht rational ist in der eben bezeichneten Weise, so ist sie empirisch. Sie schöpft die Principien des sittlichen Handelns aus empirischen Bedingungen, die sie entweder in der menschlichen Natur oder außerhalb derselben aufsucht. Wenn sie ihr Princip in der empirischen (sinnlichen)

Natur bes Menschen entbeckt, so bilbet ben Ausgangspunkt bes sittlichen Handelns bas Gefühl, ben Zielpunkt bas Wohlgefühl: bie so begründete Sittenlehre ist Gefühls und Glückseligkeitstheorie. Entweder nimmt sie ihren Ausgangspunkt in dem physsischen Gefühl und Bedürfniß, wie Epikur, oder in einem sogenannten moralischen Gefühle, wie die englischen Sittenlehrer der neueren Zeit, namentlich Hutcheson.

Es bleibt noch übrig, daß die empirische Sittenlehre ihre Grundsähe aus äußeren Bedingungen herleitet; dann ist es entweder die Gesellschaft und der bürgerliche Zustand, der die Sittlichkeit bedingt, oder es ist die Erziehung, aus der sie hervorgeht: im ersten Falle sind die Moralprincipien politisch, im anderen pädagogisch; als Beispiel der ersten Art läßt Kant Mandeville gelten, als Beispiel der zweiten Montaigne.

Wie verschieden diese Moralspsteme auch sind, wie groß der Unterschied auch ist zwischen Mandeville und Erusius, zwischen Spikur und Wolf: sie sind sämmtlich dogmatisch, sie gründen sich alle auf das Princip der Heteronomie und sind darum gleich unsfähig, die wirkliche Moralität zu begreisen und wahrhafte Sittenzlehre zu sein. Nicht das Gesetz macht den Willen, sondern der Wille macht das Gesetz: das ist der Unterschied zwischen Heteronomie und Autonomie\*).

3. Das Sittengeset als Freiheit. Uebergang gur Kritit ber praktischen Bernunft.

Wir find bis zur Wurzel bes sittlichen Sandelns und damit ber Sittenlehre vorgebrungen. Die Möglichkeit ber Moralität und bes moralischen (kategorischen) Imperative fett ben selbst-

<sup>\*)</sup> Ebendaselbst. II Abschn. — Bb. IV. S. 60—72. Agl. Kritit der prakt. Vern. I Theil. I Buch. I Hptst. §, 8. — Bb. IV. S. 142 bis 145.

gesetzebenden oder autonomen Willen voraus. Bas sett der autonome Wille voraus? Wie ist Willensautonomie möglich? Wenn der Wille sein eigener Gesetzeber ist, so bestimmt er sich selbst, so ist er selbst die alleinige Ursache von dem, was er thut, so ist er in seinem Handeln schlechterdings unabhängig von allen anderen (empirischen) Ursachen. Diese Unabhängigkeit von allen äußeren Ursachen und Bestimmungsgründen ist "Freiheit". Wenn wir die Freiheit als eine solche Unabhängigkeit von natürlichen Ursachen erklären, so erklären wir sie durch das, was sie nicht ist, wir nehmen ihren Begriff in seinem negativen Verstande. Wenn der Wille in diesem Sinne nicht frei wäre, so könnte er nie autonom sein. "Der Begriff der Freiheit ist mithin der Schlüssel zur Erklärung der Autonomie des Willens \*)."

Was ist Willensfreiheit? Der negative Begriff erklärt nur die Unabhängigkeit des Willens von natürlichen Ursachen. Damit ist nicht gesagt, daß der Wille von allen Ursachen unabhängigsei; eine solche Unabhängigkeit wäre Willkur oder gesehlose Freiheit, die sich mit dem Begriffe des Willens zunächst nicht vereinigen läßt, denn der Wille ist ein Vermögen nach Vorskellungen zu handeln, also ist er Ursache, deren Wirkung Handlungen sind: er ist Caussalität und als solche gesehmäßig. Benn der Wille natürliche Causalität wäre, so würde er nur nach Naturgesehen handeln, so wäre das Gesech seiner Wirkungsweise ihm gegeben und er selbst demnach unfrei. Wenn er nun frei sein soll, so hört er deßhalb nicht auf, gesehmäßig zu handeln oder Causalität zu sein; er handelt nur nicht nach Naturgesehen, das Geseh seiner Wirkungsweise ist ihm nicht gegeben, sondern er giebt es sich selbst. Freisweise ist ihm nicht gegeben, sondern er giebt es sich selbst.

<sup>\*)</sup> Grunbleg. zur Metaph, ber Sitten. Dritter Abschnitt. Ueber: gang von der Metaph. ber Sitten zur Kritit ber reinen praktischen Ber: \*nunft. — Bb. IV. S. 73—93.

heit im negativen Verstande bedeutet Unabhängigkeit von natürlichen Ursachen, die als solche Unabhängigkeit von allen Ursachen (Willkur) sein könnte, aber nicht zu sein braucht. Freiheit im positiven Verstande bedeutet nicht Willkur, sondern Autonomie. Willensfreiheit und Autonomie sind ein und derselbe Begriff.

Bie aber ift Billensfreiheit in biefem Sinne möglich? 5n ber Natur ober als Gegenstand ber Erfahrung ift fie nicht moglich. Und da alle menschliche Berftanbeserkenntnig ihrem Dbjecte nach empirisch ift, so ist die Willensfreiheit kein Object un= ferer Verstandeseinsicht. Run giebt es unabhängig von ber Erfahrung überhaupt teine wissenschaftliche Erkenntniß, auch keine metaphysische, die nur in ihrem Ursprunge, aber nicht nach ihrem Gegenstande unabhängig ist von der Erfahrung. Also ist die Willensfreiheit auch kein Object metaphpfischer Einsicht. Grundlegung jur Metaphysit ber Sitten hat mit diesem Begriff ihre Grenze erreicht. Sie hat gezeigt, worin die Sittlichkeit, richtig begriffen, besteht; sie hat beren oberftes Geset festgestellt und zugleich dargethan, daß dieses Gefetz nur möglich ift unter der Bedingung ber Willensautonomie ober Freiheit. Das Sittengefet ift ber Erkenntniggrund ber Freiheit, Die Freiheit ift ber Realarund ber Sittlichkeit.

Jeht muß dieser Realgrund untersucht werden. Die Willensfreiheit ist ein Vernunftvermögen, das nach eigenen (selbstgegebenen) Gesehen handelt. Nur ein solches Vermögen kann das Sittengesetz geben und ausführen. Das Gesetz wäre nichtig, wenn keine Kraft da wäre, die es ausführte. Das gesehmäßige Sollen wäre sinnlos ohne ein naturgemäßes Können. Um die Sittenlehre zu vollenden, muß beides untersucht werden, das Gesetz und die Kraft, das Sollen und das Können. Die Grundlegung zur Metaphysik der Sitten hatte das Gesetz, den kategorischen Imperativ, das oberste Princip der Moralität zu ihrer Ausgabe. Dieses Gesetz ist ausgefunden und sestgestellt. Setzt handelt es sich um das zweite Princip: das dem Gesetz entsprechende Vernunstvermögen. Diese Untersuchung fordert eine neue Selbstprüfung, eine Vernunstritit in Rücksicht auf unser praktisches Vermögen, den Willen oder die menschliche Freiheit: "die Kritik der praktischen Vernunst".

Die Grundlegung jur Metaphyfit ber Sitten und bie Rritit ber praktischen Bernunft verhalten fich au einander wie ihre Db= jecte, bas Sittengeset und die Freiheit. Diese beiben verhalten fich, wie wir gefagt haben. Dhne Freiheit kein Sittengeset, ohne Sittengeset keine Erkenntniß ber Freiheit von Seiten ber menfchlichen Bernunft; die Freiheit ift ber Realgrund bes Sittengesehes, bas Sittengeset ift unser Erkenntniggrund ber Freiheit. Beil das Sittengeset nicht sein konnte, wenn die Freiheit nicht mare, barum konnte auch in uns bas Sittengeset nicht vorhanben fein, wenn wir nicht bas Bermogen ber Freiheit hatten; barum ift für uns bas Sittengeset ber Beweisgrund unserer Frei-Die Sittenlehre urtheilt: "wir follen, alfo wir fönnen"; "wir tonnen, benn wir follen". Grundlegung ber Metaphysit ber Sitten ift baber fruber als bie Rritit ber praktischen Bernunft. Die Sittlichkeit grundet fich auf die Freiheit, aber bas Freiheitsbewußtsein grundet fich auf bas sittliche Bewußtsein, barum war die Analyse bes sittlichen Bewußtseins Kant's erfte moralphilosophische Aufgabe.

Der kantische Uebergang von der theoretischen zur praktischen Philosophie ift, wie es Schiller epigrammatisch ausbruckt:

Auf theoretischem Feld ist weiter nichts mehr zu finden, Aber ber praktische Sat gilt boch: Du kannst, benn bu sollst!

# Siebentes Capitel.

# Das Problem der Freiheit.

Die Grundlegung zur Metaphysik ber Sitten hat das oberste Princip der Moralität durchgängig bestimmt; sie hat dieses Princip zurückgeführt auf die Willensautonomie als die Bedingung, unter der allein Sittlichkeit möglich ist, sie hat die Willensautonomie gleich geseht der Freiheit und an diesem Punkt ihre Untersuchung beendet. Denn der Freiheitsbegriff ist kein Gegenstand metaphysischer Einsicht. Sobald das Problem der Sittenlehre in das Problem der Freiheit übergeht, verwandelt sich die Sittenlehre sehre selbst in die Kritik der praktischen Vernunft.

Was also hat genau genommen jene Grundlegung zur Metaphysik der Sitten geleistet? Hat sie ein neues Sittengeset gefunden oder überhaupt das wahre Sittengeset erst entdeckt? Wenn es sich so verhielte, so müßte man behaupten, die Welt, die jene kantische Untersuchung nicht kennt, habe entweder gar keine sittlichen Grundsäte oder falsche. Aber Kant selbst hat den odersten aller sittlichen Grundsäte aus dem gewöhnlichen, von aller Moralphilosophie unabhängigen Bewußtsein abgkleitet: der beste Beweis, daß das Sittengeset nicht erst durch die kantische Philosophie gemacht, nicht einmal erst entdeckt zu werden braucht. Es sindet sich vor als eine Khatsache der Bernunft, jedem fühlbar

und bei einiger Selbstprüfung auch von jedem empfunden. Weber die Thatsache des Sittengesets noch deren Entdeckung ist das
Verdienst der kantischen Sittenlehre. Sie hat nichts anderes gethan, als jenes vorhandene und überall anerkannte Geset wissenschaftlich bestimmt; sie hat das Sittengeset formulirt und will
dafür nicht bloß eine neue, sondern die erschöpfende und einzig
richtige Formel gefunden haben. Es ist etwas Großes um eine
richtige Formel. "Wer weiß, was dem Mathematiker eine Formel bedeutet, die das, was zu thun sei, um eine Aufgabe zu
besolgen, ganz genau bestimmt und nicht versehlen läßt, wird
eine Formel, welche dieses in Ansehung aller Psiicht überhaupt
thut, nicht für etwas Unbedeutendes und Entbehrliches halten\*)."

# I.

# Der Begriff ber Freiheit.

#### 1. Unerfennbarfeit.

Nun beruht die Sittlichkeit und beren oberster Grundsat auf dem Bermögen der Freiheit. Dhne Freiheit des Willens ist das Sittengesetz kein selbstgegebenes, und damit sehlt ihm, was sein Inhalt auch sei, die moralische Berbindlichkeit und der moralische Charakter. Wenn also die wissenschaftliche Sittenlehre in der That grundlegend sein will, so muß sie dieses Vermögen mit voller Sicherheit behaupten. Mit der Freiheit, wenn man sie verneint, wird das sittliche Vermögen, mit dem Freiheitsbegriff die Sittenlehre ausgehoben. Hier also berühren wir das innerste und schwierigste Problem der ganzen Moralphilosophie: die Frage der Freiheit.

<sup>\*)</sup> Kritit ber prattischen Bernunft. Borrebe. — Bb. IV. S. 103. Unmertung.

Die Freiheit ist bas Vermogen einer von außeren Urfachen unabhängigen Birkfamkeit, einer unbedingten Caufalitat. unbedingte Ursache ist nie empirisch und barum nie erkennbar. In ber Natur ber Dinge, so weit sie Erscheinungen ober Erfahrungsobjecte find, giebt es nichts Unbedingtes. Das Bermögen ber Freiheit ift baber nie als Erscheinung gegeben. Unsere Berftandesbegriffe gelten nur für Erscheinungen; nur Erscheinungen fonnen Gegenstände unserer Erkenntniß fein: mithin ift die Freibeit tein Berftanbesbegriff, tein Erkenntnisobject. Erscheinungen find Erkenntnigurtheile möglich, barum barf von ber Freiheit weber bejahend noch verneinend geurtheilt werden, fie läßt fich bogmatisch weber behaupten noch ableugnen: bas alles hatte die Kritik der reinen Bernunft in ihrer dritten Untinomie bewiesen. Diefer Sat bleibt unumftöglich. Aus der Na= tur ber Dinge konnen wir die Freiheit nicht erklären; eben fo wenig ift ber Freiheitsbegriff selbst im Stande, etwas in der Natur ber Dinge zu erklären. Erkennbar alfo ift bas Dafein ber Freiheit in keinem Falle, eben so wenig ift bas Nichtbasein ber Freiheit erkennbar. Der Empirismus, ber fie leugnet, ift eben so wenig berechtigt, als ber Ibealismus, ber sie behauptet.

### 2. Freiheit u-nb Beit.

Wenn die kritische Philosophie die Erkennbarkeit der Freisheit verneint, so verneint sie damit nicht auch deren Dasein. Die erste Verneinung ist kritisch, die zweite wäre dogmatisch. Etwas kann dem Begriffe nach möglich sein, ohne unserem Verstande gegenskändlich zu sein: im letzteren Falle ist es erkennbar, im ersten ist es bloß denkbar. Wenn die Vernunftkritik die Erskennbarkeit der Freiheit verneint, so verneint sie damit nicht auch deren Denkbarkeit.

Denkbar ift, was sich im logischen Berstande nicht widersspricht. Ein absolut begrenzter Raum, eine vollendete Zeit, ein begrenztes Weltganzes sind undenkbar, denn die Anschauungen von Raum und Zeit sind undegrenzt. Dagegen ist eine undedingte Causalität sehr wohl denkbar. Denn da Ursache und Wirkung verschiedenartig sind, so ist es kein Widerspruch, das Wirkungen, die bedingt sind, eine Ursache haben, die undedingt ist. Es ist kein Widerspruch zwischen der Kette der natürlichen Wirkungen und der undedingten Causalität, zwischen Natur und Freiheit. Die Freiheit ist denkbar, so wenig sie erkennbar ist. Der Freiheitsbegriff ist möglich; unmöglich ist die Freiheit nur als Ersahrungsobject. Diese Denkbarkeit der unbedingten oder freien Causalität hatte die Kritik der reinen Vernunft in der Ausstösung ihrer dritten Antinomie ausbrücklich offen gelassen\*).

Indeffen ift die Freiheit nur in einer bestimmten Beife bent-Man muß sich die Källe beutlich machen, in benen sie bar. nicht benkbar ift. Sie kann nicht gebacht werben als ein Theil ober Glieb ber Sinnenwelt, fie ift unmöglich als Erfahrungsob-Die Sinnenwelt ift Begenstand unserer Erfahrung, biese ift äußere und innere, die äußeren Erfahrungsobjecte find in Raum und Zeit, die inneren find nur in ber Zeit; die Beranderungen in Raum und Zeit (Bewegungen) find mechanisch, bie inneren Beranderungen find psychisch. Man barf bie mechanische Causalität von der psychischen unterscheiden. Dort sind die Beränderungen stets durch außere Urfachen, hier durch innere bedingt, in beiden Källen aber find fie beterminirt und barum unfrei. Der Mechanismus ber Natur Schließt bie Freiheit vollfommen aus. Man muß fich nicht einbilden, daß die psychische Causalität die Freiheit einschließe; die inneren Bestimmungsgrunde beterminiren

<sup>\*)</sup> Bgl. oben Bb. III. Buch II. Cap. XII. Nr. II. S. 559 figb.

nicht weniger zwingend als die außeren, sie schließen ebenfalls bie Willensfreiheit aus. Das System ber pspchischen Causalität ist eben so beterministisch als bas ber mechanischen; ber Begriff ber Freiheit verträgt sich mit Leibnig' Lehre fo wenig als mit ber Spinoza's. Die innere Causalität ber Borstellungen und Motive ist ebenfalls eine natürliche, fie wirkt mit naturgesetlicher Nothwendigkeit, also mechanisch, sie ist psychomechanisch; wie bie Ursachen eintreten, fo folgen unvermeiblich bie bestimmten Wirkungen. Sind die Ursachen materiell, so ist die dadurch bewegte Maschine ein "automaton materiale"; sind sie Borstellungen, so ist das Triebwerk ein "automaton spirituale". Automaten find die leibnizischen Monaden, die ebendeßhalb das Bermögen ber Freiheit vollkommen entbehren. Wenn unsere Freiheit barin bestände, daß wir durch Borftellungen getrieben werden, so "wurde fie," sagt Kant, "im Grunde nichts beffer, als die Freiheit eines Bratenwenbers fein, ber auch, wenn er einmal aufgezogen worben, von felbst seine Bewegungen verrichtet \*)."

Die Freiheit ist unbenkbar in ber Erscheinungswelt, es sei bie äußere ober die innere. Der Grund leuchtet vollkommen ein. Die Erscheinungen, es seien äußere ober innere, sind in der Zeit, sie bilden eine Zeitreihe, jede erfolgt in einem gewissen Zeitpunkt und ist darum bedingt durch alle früheren Begebenheiten: jeder Moment einer Beränderung ist bedingt durch alle früheren Zusstände, jede Beränderung in der Welt, sie sei körperliche Bewegung oder bewußte Handlung, ist bedingt durch alle vorhergehenden Beränderungen. So ist jede Erscheinung Glied einer stetigen

<sup>\*)</sup> Kritit ber praktischen Bernunft. I Theil. I Buch. III Hptst. Kritische Beleuchtung ber Analytik ber r. pr. Bern. — Bb. IV. S. 204 —224. Bgl. bes. S. 213.

Naturkette und barum "a parte priori" vollkommen beterminirt. Was der Vergangenheit angehört, habe ich nicht mehr in meiner Gewalt. Wenn ich durch etwas bestimmt werde, das ich schlechterdings nicht in meiner Gewalt habe, so handle ich unfrei. Was in der Zeit geschieht, ob in oder außer uns, ist bedingt durch die Vergangenheit und darum vollkommen unfrei. Nithin ist die Freiheit innerhalb der Zeit undenkbar.

### 3. Die Freiheit als intelligible Urfache.

Es kann bemnach die Freiheit nur gedacht werden als Eigensschaft oder Vermögen eines Wesens, das den Bedingungen der Beit nicht unterliegt, also nicht Erscheinung, nicht Vorstellung, sondern Ding an sich ist. Das Subject der Freiheit kann nicht gedacht werden als sinnliche Erscheinung, sondern nur als "in=telligibler Charakter", nicht als Glied der Sinnenwelt, sondern der intelligiblen Welt, nicht als Phänomenon, sondern als Noumenon. Damit ist die Bedingung sestgestellt, unter der allein die Freiheit gedacht werden kann. Es ist noch nicht gesagt, daß sie gedacht werden muß.

Die Möglichkeit oder Denkbarkeit der Freiheit überhaupt beruht auf dem Begriffe des intelligiblen Charakters, auf der Unterscheidung der Phänomena und Noumena, der Erscheinungen und der Dinge an sich. In dieser Unterscheidung liegt der Schwerpunkt der kritischen Philosophie. Und worauf beruht diese Unterscheidung selbst? Warum sind Erscheinungen nicht Dinge an sich? Weil sie in Raum und Zeit sind, und Raum und Zeit nicht Beschaffenheiten der Dinge an sich sind, sondern reine Unsschauungen. Iene Unterscheidung also beruht auf der Einsicht in die wahre Natur von Raum und Zeit, auf der transscendentalen Uesthetik, dieser Grundlage der ganzen Vernunftkritik.

Seten wir nach Art ber Dogmatiker, bag Raum und Zeit, unabhängig von unferer Borftellung, ben Dingen als folchen jukommen, so sind die Dinge an sich in Raum und Zeit, so sind bie Erscheinungen gleich ben Dingen an sich, so ist amischen beiben keine Unterscheidung möglich, so giebt es nichts von der Zeit Unabhängiges, fein Wefen als Subject ber Freiheit, so ift die Freiheit schlechterbings unmöglich, schlechterbings undenkbar. Also beruht die Denkbarkeit ber Freiheit in ihrem letten Grunde (und mit ihr die Möglichkeit der Sittenlehre) auf der transscendentalen Aesthetik. Und wie diese ben neuen und eigenthumlichen Gefichtspunkt ber kritischen Philosophie bilbet, so leuchtet ein, daß unter allen Spstemen die kritische Philosophie das einzige ift, welches den Begriff der Freiheit möglich gemacht bat; sie macht ihn möglich, weil sie durch die nothwendige Unterscheidung zwis schen Borftellung (Erscheinung) und Ding an fich ben Begriff bes intelligiblen Charakters, ber intelligibeln Welt entbeckt hat \*).

### 4. Gott und Freiheit.

Die Freiheit gehört unter die Dinge an sich. Hier aber giebt es selbst einen Begriff, der die Möglichkeit der Freiheit bes broht und ihrer Denkbarkeit widerstreitet. Wenn sie gerettet ist gegen den Widerspruch der Zeit, in der eine unbedingte Causalität keinen Platz sindet, so scheint sie verloren gegenüber dem Bezgriffe Gottes. Gott vorausgesetzt, giebt es außer ihm kein freies Wesen. Die göttliche "Allgenugsamkeit" fordert, daß er von nichts, alles von ihm abhängt. Bejaht man das Dasein und die Wirksfamkeit Gottes, so muß man folgerichtig, wie Spinoza gethan hat, die Möglichkeit der Freiheit in der Welt verneinen.

<sup>\*)</sup> Ebenbaselbst. Kr. Beleuchtung ber Analytit b. r. pr. B. — Bb, IV. S. 214—217,

Dieser Einwurf, unwiderleglich aus bogmatischem Gesichtspunkte, löst sich auf unter dem kritischen. Alle Handlungen sind Erscheinungen und als solche in der Zeit. Wenn nun die Handlungen in ihrem letten Grunde Wirkungen oder Producte Gottes wären, so müßte Gott in der Zeit wirken, so müßte die göttliche Wirksamkeit selbst zeitlich bedingt sein. Wie aber die Schöpfung nicht zeitlich bedingt sein kann, so kann auch Gott nicht als Schöpfer der Erscheinungen, nicht als Ursache der Zeitbegebenzheiten, also auch nicht unserer Handlungen vorgestellt werden. Die göttliche Causalität ist zeitlos. Sind einmal Dinge an sich und Erscheinungen richtig unterschieden, so ist auch zwischen Gott und den Handlungen in der Welt diesenze Grenze geset, welche die Freiheit der letzteren Gott gegenüber ermöglicht\*).

II.

Böfung bes Problems.

### 1. Der intelligible Charafter.

Jett leuchtet ein, wie allein die Freiheit als Ursache ber Handlungen in der Welt sich benken läßt. Wenn die Ursache meiner Handlung ein anderes Wesen ist als ich selbst, so ist meine Handlung unfrei. Wenn ich selbst die zeitliche oder empirische Ursache meiner Handlung bin, so ist meine Handlung ebenso unfrei als ich selbst. Meine Handlung ist frei, wenn ich ihre alleinige Ursache bin, ihre intelligible oder unbedingte Ursache. Mithin ist die Freiheit nur dann möglich, wenn das Subject der Handlung gedacht werden kann als "intelligibler Charakter".

Um biefe Frage gleich an bem eigenen Wefen zu untersuchen, so find wir felbst ein Gegenstand unserer außeren und inneren

<sup>\*)</sup> Ebendaselbst. Kritische Beleuchtung ber Anal. u. s. f. — Bb. IV. S. 217 — 220,

Erfahrung, wir find in biefer Ruckficht Erscheinung, Erfahrungs: object, Borftellung. 218 Gegenstand ber Erfahrung find wir Blied ber Sinnenwelt (Erscheinung); als Bernunftwesen unterscheiden wir uns von allen unseren Borftellungen, benten uns als bavon unterschieben, als unterschieben auch von unserer eigenen Erscheinung, von und als Sinnenwesen. Bas von allen Borstellungen unterschieden wird, nennen wir Ding an sich. Also benken wir uns selbst, indem unsere Bernunft sich von allen ibren Borftellungen unterscheibet, als Ding an fich im Unterschiebe von unserem empirischen Charafter: wir benten uns als intelligibeln Charafter. Es liegt in ber Natur unserer Bernunft ein boppelter Gefichtspunkt ber Selbstbetrachtung: unter bem einen erscheinen wir uns als Erfahrungsobject, Sinnenwesen, empiris icher Charafter, Glieb ber Sinnenwelt; unter bem anderen benten wir uns als Ding an fich, Berftandeswesen, intelligibeln Charafter, Glied der intelligibeln Belt. Als empirischer Charafter sind wir zeitlich bedingt und darum unfrei, als intelligibler find wir unbedingt und barum frei. Ms freie Causalität find wir Bille, ber fich felbst bas Gefet giebt. In ber Sinnenwelt handelt ber Wille nach Begierbe und Neigung, also heteronom; in ber intelligibeln Belt handelt er nach bem eigenen Gefet, ohne alle empirischen Bestimmungsgrunde, also autonom. Das Gefet, das fich ber Bille ohne alle finnlichen Motive giebt, trägt ben Charafter rein moralischer Nothwendigkeit; biefes Sittengefet erscheint in bem sinnlich vernünftigen Wesen als gebieterische Pflicht ober als kategorischer Imperativ.

Der intelligible Charafter ift benkbar. Er ift kein Gegenstand ber Erkenntniß, sondern ein Gesichtspunkt der Selbstbetrachtung. Unter diesem Gesichtspunkte, den die Bernunft einnimmt, sobald sie sich von allen ihren Borstellungen unterscheidet, Bisch, Get, Geschichte ber Philosophie IV. 2 Aust.

benken wir uns als freie Wesen. Denn ber intelligible Charakter hat unbedingte Causalität. Es giebt also einen Standpunkt
ber Selbstbetrachtung, mit dem der Gedanke unserer Freiheit sich
nothwendig verknüpft. Wir sagen nicht, wir sind frei, sondern
wir denken uns als frei, wir handeln unter der Idee der
Freiheit. Das ist ein Unterschied in Rücksicht des wissenschaftlichen Urtheils, aber keiner in Rücksicht des sittlichen Hanbelns\*).

Wir haben schon früher, bei Gelegenheit ber rationalen Rosmologie, vom intelligibeln Charafter gehandelt und weisen hier zurud auf die bort gegebenen Erklärungen. Die Möglichkeit ber Freiheit im absoluten ober transscendentalen Berftande beruht auf biesem Begriff. Unter absoluter ober transscendentaler Freibeit verstehen wir die unbedingte Causalität, b. h. ein Bermögen, von sich aus eine Reihe von Handlungen zu beginnen: bas Vermogen ber Initiative. Es leuchtet ein, bag in ber Beit ein folches Bermögen nicht stattfinden kann. Es giebt keinen Zeitpunkt, bem kein früherer vorausginge, keinen absolut ersten Zeitpunkt, feinen mahrhaften Unfang, alfo fein Bermogen ber Freiheit, welches aus sich eine Reihe von Handlungen beginnt. bedingte Causalität ist nicht zeitlich, nicht empirisch, sondern intelligibel; die Freiheit ist baber nur möglich als intelligibler Cha-Wir rebeten bamals von ber Freiheit als Beltprincip; jest handelt es sich um die Freiheit als Moralprincip. Dort bilbete fie das kosmologische Problem, hier bildet fie das moralische oder praktische Problem. Aber beide Probleme hängen genau zufammen. Sie betreffen beide baffelbe Bermogen einer absoluten ober transscendentalen Freiheit; sie verhalten sich zu einander,

<sup>\*)</sup> Grundlage zur Metaphysit ber Sitten. III Abschn. — Bb. IV. 6. 74—76.

wie der allgemeine Fall zum besonderen. Zuerst wird die Freisheit betrachtet in Rücksicht auf alle Handlungen in der Welt; jeht wird sie betrachtet in der engeren Rücksicht auf das sittliche Handeln. Wenn die absolute Freiheit überhaupt undenkbar wäre, so wäre auch die moralische Freiheit undenkbar. Darum nahm die kosmologische Lehre vom intelligibeln Charakter schon die sittsliche Freiheit in Aussicht. Und Kant hat diesen tiessten und schwierigsten Punkt seiner Lehre nur an diesen beiden Orten bezührt: in der dritten Antinomie der Kritik der reinen Vernunft und am Schlusse der Analytik der praktischen Vernunft.

### 2. Der intelligible und empirische Charafter.

Wie kann daffelbe Wefen gedacht werben zugleich als empirischer und intelligibler Charafter? Wie kann dieselbe Sandlung als Wirkung bes empirischen Charakters und zugleich bes intelli= gibeln gelten? Als Wirkung bes ersten ift sie burchaus unfrei, eine Zeitbegebenheit, bedingt burch alle vorhergehenden; als Wirtung bes zweiten ist sie burchaus frei. Die unfreie Sanblung ift nothwendig im naturgesetlichen Berstande, sie konnte nicht anders fein, nicht anders erfolgen, als fie erfolgt ift. Dieses Bewußtsein hebt alle Burechnungsfähigkeit auf, alle sittliche Gewiffensqual, alle Reue. Dagegen die freie Sandlung hatte auch unterlaffen werben konnen; ihr Geschehen hat teine zwingenbe Nothwendigfeit. Benn ich hatte unterlaffen konnen, was ich niemals hätte thun follen, wenn ich meine Freiheit mit Freiheit gemigbraucht habe, fo entsteht aus diesem Bewußt: fein das bose Gemiffen und die Reue als nothwendige Folge der willfürlich vollbrachten, moralisch verwerflichen That. Es scheint bemnach, bag diefelbe Sandlung, wenn sie zugleich als Birkung des empirischen und intelligibeln Charakters betrachtet wer= ben soll, widerstreitende Merkmale in sich vereinigt und damit zu einer Vorstellung führt, die der logischen Möglichkeit widersstreitet. Doch bildet diese Borstellung eine nothwendige Folge aus dem Begriffe des intelligibeln Charakters. Wenn der Folgessatz unmöglich ist, so ist auch das vorausgesetzte Princip unmöglich. Wir sind an einen Punkt gekommen, wo, wie es scheint, der Begriff eines intelligibeln Charakters und damit das Versmögen der Freiheit aushört, denkbar zu sein.

Der dargelegte Widerstreit ift lösbar, wenn wir zur Beurtheilung der Sache den richtigen Standpunkt mählen. handlung ift als Begebenheit in ber Zeit nothwendig nach bem Naturgesetze ber Causalität: biefer Nothwendigkeit konnen wir nichts abdingen. Jebe unserer handlungen ift bedingt durch alle früheren, und biese find bedingt durch ben empirischen Charafter als ihre natürliche Urfache: in dieser Naturkette ber Sandlungen ift nirgends ein Punkt, wo ploblich die unbedingte Willensfreiheit eintreten und von sich aus eine Reihe von Handlungen beginnen könnte. Aber seten wir, bag ber empirische Charafter selbst bedingt ist durch den intelligibeln, so find alle Wirkungen bes empirischen Charakters, wie dieser selbst, zugleich Wirkungen bes intelligibeln. Ich fage: alle Wirkungen, bie gange Reibe ber Handlungen, bie aus bem empirischen Charakter nothwenbig folgt, hat in dem intelligibeln Charafter ihre lette unbedingte Ursache. Alle Handlungen bes empirischen Charakters find nothwenbige Erscheinungen; ber empirische Charakter selbstift eine That ber Freiheit. Der empirische Charakter ist gleich ber ganzen Reihe seiner Handlungen. Also werden diese Handlungen, so nothwendig sie sind als Folgen des empirischen Charakters, zugleich gelten dürfen als Thaten der Freiheit. Bas aber von der ganzen Reihe gilt, bas gilt ebendeßhalb auch von jedem einzelnen Gliede; was

bon allen Handlungen gilt, bas gilt ebendefhalb auch von ieber einzelnen. Und so erscheint in ber That jede unserer Handlungen vor unserem inneren Bewußtsein. Wir betrachten uns als empirische und als intelligible Befen. Unter bem ersten Gefichtspunkt erscheint jede Handlung als bedingt burch unseren em= pirischen Charakter; unter bem zweiten erscheint unser empirischer Charakter und mit ihm je de seiner Handlungen als bedingt durch ben intelligibeln, ber felbst unbedingt ober frei ift. Unsere Sandlung muß fo fein, wie unfer empirischer Charakter; aber biefer empirische Charafter hätte anders sein können. Darum hätte auch diese einzelne Handlung, in ihrem letten Grunde betrachtet, unterlaffen werben konnen. So entsteht bas sittliche Bewußtfein, bas als Gewiffen und Reue empfunden wird. Und so vereiniat fich vollkommen mit ber Nothwendigkeit ber Handlung bie Freiheit, ohne welche Gewissen und Reue, diese Thatsachen unferes fittlichen Bewußtseins, unmöglich und unbegreiflich maren.

## 3. Rothwendigfeit und Freiheit.

Das Gemiffen als Beweisgrund.

Wenn man die Gewissensstimme etwas ausmerksamer vernimmt und sich deutlich macht, was sie eigentlich sagt, so ist es
bei weitem weniger die einzelne Handlung, die sie richtet, als
unser empirischer Charakter, den sie uns vorhält, vorwirft, für
den sie uns verantwortlich macht. Das Gewissen ist weit gründlicher, als man meint; es ist ganz so gründlich und tiesdringend
als man es empsindet. Wir empsinden die Gewissensstimme richtiger, als wir uns gewöhnlich ihre Richtersprüche auslegen. Das
strasende Gewissen sagt nicht: "diese deine Handlung ist schlecht,
du hättest sie unterlassen sollen und können, denn du bist im
Grunde besser als deine Handlung!" Vielmehr sagt das strasende

Gewissen: "biese beine Handlung ist, wie du selbst, aber du selbst bist nicht, wie bu fein sollteft!" Bare bas Bewissen nicht fo grundlich, so mare es auch bei weitem nicht so peinlich; bas Gewiffen tröftet nicht, wenn es richtet und ftraft. Und mas mare bas für eine Strafe, wenn bas Gewissen sagte: "biese beine Sandlung ift nichtswurdig, bu hattest sie unterlassen follen, auch leicht unterlassen können, sie hat in bir selbst gar keine Rothmenbigkeit, du bist weit besser als beine Handlung und wirst auch bas nächstemal weit bester handeln?" Was ist das für ein Richter, der mir bei Gelegenheit einer nichtswürdigen Sandlung fo viele schone Dinge fagt über die Bortrefflichkeit meines Befens, und daß ich es künftig nicht mehr thun werde? Auf diese Weise tröften fich die meiften Menschen über die Stimme ihres Gemifsens, weil sie nicht den Muth haben, den niederschlagenden Donner diefer Stimme zu horen. Auf diefe Beife werden die Bubenftreiche entschuldigt, und die Knaben, um der Strafe ju entge hen, versprechen, daß sie es nicht wiederthun wollen. Das Bewissen ift nicht, wie manche Lehrer, die einen schlechten Schüler an seinem Chraefühl angreifen und ihn baburch besser machen wollen, daß fie ihn fur beffer halten als er ift, daß fie ihm diese bessere Meinung vorreben. Das Gewissen ift ber einzige Richter, ber jede Maske burchschaut und selbst nie eine Maske vornimmt, ber einzige Richter, ber nie täuscht und nie getäuscht wird. Nicht bie einmalige Handlung trifft es mit seinem Richterspruche, sonbern bie Urfache aller unferer Handlungen, unfern Charatter selbst, unser ganzes sittliches Sein, und bei jeder unlauteren handlung wiederholt es beutlich und dem sittlichen Bewußtsein vernehmlich: "biese Sandlung ift, wie du felbst, aber du felbst bist nicht, wie du sein solltest und sein konntest!" Beit entfernt, uns die Nothwendigkeit unserer Handlung auszureben, ftraft es uns vielmehr burch bas Bewußtsein eben bieser Nothwendigkeit. Darum ist das bose Gewissen die House des Bewußtseins, es ist die einzige Holle, die es giebt, aber auch bei weitem die furcht-barste. Wenn wir also das Gewissen richtig verstanden haben, so mussen wir erklären: ohne Freiheit oder intelligibeln Charakter giebt es kein Gewissen, aber ohne die Nothwendigkeit der Hand-lungen vermöge des empirischen Charakters giebt es auch keines\*).

### 4. Das moralifde und pfnchologifde Problem.

Es ift bewiesen, daß Freiheit und Nothwendigkeit in unseren Handlungen vereinigt fein konnen, bag nur diese Bereinigung ben unsichtbaren Richter in uns möglich macht. Sie können nur auf eine einzige Beise als vereinigt gedacht werben: wenn ber empirische Charafter bedingt ift burch ben intelli= gibeln. Die gange Untersuchung über die Freiheit mundet in bie Frage: wie kann ber intelligible Charakter zugleich empirisch wie ist es möglich, daß ein intelligibles Wesen zugleich empirisch ift, daß ein und daffelbe Subject ber intelligibeln und finnlichen Welt zugleich angehört? Wenn wir diese Frage pspchologisch ausbruden wollen, fo wurde fie lauten: wie fann ein benkendes Befen sinnlich fein? Bie ift Sinnlichkeit in reiner Bernunft möglich? Dber wie ift es möglich, baff in einem denkenden Wesen die Borstellung (Anschauung) von Raum und Zeit stattfindet? Wir erinnern uns, daß bei biefer Frage, als der letten und unauflöslichen, das psychologische Problem stehen geblieben mar. So endet bas kosmologische und moralische Problem bei ber Frage: wie kann ber intelligible Charakter empirisch sein? Die kritische Philosophie stellt dieses Problem bin mit ber Ginficht in feine Unauflöslichkeit.

<sup>\*)</sup> S. Anmerkung am Schluffe bes Capitels.

#### III.

### Die Realitat ber Freiheit.

Das Vermögen ber Freiheit ist benkbar: dieser Sat ist jetzt gegen jeden Einwand gesichert. Wir setzen hinzu, daß wir diesses Vermögen als unser eigenes denken mussen. Wenn es nämlich eine Thatsache giebt, die nur unter einer einzigen Bedingung möglich ist, so ist diese Bedingung selbst eine Thatsache, eine erwiesene. Nun giebt es ein Sittengesetz in und, einen kategorischen Imperativ, dem niemand seine Anerkennung versagt: dieses Sittengesetz gilt als ein Factum der Vernunft. Ohne das Vermögen der Freiheit wäre dieses Factum unmöglich. So gewiß wir die Thatsache des Sittengesetzs anerkennen, so gewiß mussen wir dessen, und zwar als unser eigenes Vermögen.

Bis jest durfte uns die Freiheit nur als Vernunftbegriff oder Ibee gelten. Test gilt diese Ibee in Rücksicht des Sittengeseses, also in praktischer (nicht theoretischer) Rücksicht, als eine "objective Realität", als Eristenz. Der Freiheitsbegriff hat, um mit Kant zu reden, praktisch immanente Geltung. Unter allen Vernunftbegriffen ist die Freiheit die einzige Idee, deren Eristenz sestschen. Es ist die Frage, ob auf dem Grunde dieses Begriffs auch den anderen Vernunftbegriffen, der theologischen und psychologischen Idee, objective Realität zugeschrieden werden darf? So viel ist klar, daß die Freiheit die einzige Möglichkeit bietet, jene anderen Ideen zu realissren. Wenn die se Möglichkeit keit sehlschlägt, so giebt es keine andere.

Die Kritik der reinen Bernunft. hat unsere Bermögen ausgemessen und genau unterschieden in Sinnlichkeit, Berstand, Bernunft (im engeren Sinn), oder in Bermögen der Anschauung (Raum und Zeit), der Kategorien, der Ideen.

Bon ben reinen Anschauungen und ben Kategorien ist die objective Realität dargethan. Wenn sie auch von den Ideen auf eine bestimmte Weise dargethan werden kann, so ist das reine Bernunftspstem vollendet. Bon dem Freiheitsbegriff ist sie nachzgewiesen. Wenn sie auch den anderen Ideen zukommen darf, so ist es nur durch den Freiheitsbegriff möglich. Dieser Begriff bildet des hurch den Freiheitsbegriff möglich. Dieser Begriff bildet des halb den "Schlußstein von dem ganzen Vedalide der sie bestinde der ftems der reinen Vernunft"\*).

\*) Kr. d. pr. Bern. Borr. — Bb. IV. S. 90

Ich berühre hier noch einmal Trenbelenburg's in the Reit tein, bie S. 257 in Rückficht auf "bie Lehre vom Gewissen" die Urtunbliche teit meiner Darstellung in Anspruch nehmen. Sie erklären, "es sei ihenen hier ergangen, wie in ber transscenbentalen Aesthetit." Wie es ihenen bort ergangen ist, wissen wir, und können nur bejahen, daß es sich in der That hier ganz eben so verhält wie dort. Da ich Kant nicht abschreibe, sondern seine Lehre entwidle, so müssen sich freilich bei mir viele Worte sinden, die bei Kant nicht stehen; aber ich will die Lehre sehre, die ich als kantisch gebe, ohne daß sie es ist, ohne daß ich sie als solche beurkunde. Zu sagen: "ich habe die Stelle in Kant nicht aussinden können, also ist die gegebene Darstellung nicht kantisch," — ist ein sormell eben so voreiliger Schluß als ein sachlich unbegründeter und leerer Einwurf.

Hier ist bie von mir citirte und hiermit wörtlich angeführte Stelle, auf beren Grund ich das Gewissen zum Beweisgrunde genommen habe für das Berhältniß bes intelligibeln und empirischen Charakters, wie Kant dasselbe bestimmt. Es handelt sich hier um einen der schwierigsten und tiefsten Gedanken der ganzen kantischen Lehre, der eine erleuchtende Auseinandersehung sowohl verdient als bedarf.

Die Stelle ("tritische Beleuchtung ber r. prattischen Bernunft", — Bb. IV. S. 214—217) heißt: "Eben baffelbe Subject, bas sich ander rerseits auch seiner als Dinges an sich selbst bewußt ist, betrachtet auch sein Dasein, sofern es nicht unter Zeitbedingungen steht, sich selbst aber nur als bestimmbar durch Gesehe, die es sich durch Ber-

nunft selbst giebt, und in diesem seinem Dasein ist ibm nichts vorbergebend por feiner Willensbeftimmung, fonbern jede Sandlung und überhaupt jede dem inneren Sinne gemäß wechselnde Bestimmung seines Daseins, selbst die ganze Reihenfolge seiner Eristenz als Sinnenwesen, ift im Bewußtsein seiner intelligibeln Eristenz nichts als Folge, niemals aber als Bestimmungegrund seiner Causalität als Noumens anzuseben. In biefem Betracht nun kann bas vernünftige Wefen von einer jeben gesepwidrigen Handlung, die es verübt, ob sie gleich als Erscheinung in bem Bergangenen hinreichend bestimmt und sofern unausbleiblich nothwendig ist, mit Recht fagen, daß es sie hatte unterlassen konnen; benn fie mit allem Bergangenen, bas fie beftimmt, gebort zu einem ein= gigen Bhanomen feines Charafters, ben es fich felbst verschafft, und nach welchem es fich als einer von aller Sinnlichkeit unabhängigen Urface bie Caufalität jener Erscheinungen selbst zurechnet. hiermit stimmen auch bie Richtersprüche besienigen mun: bersamen Bermögens in uns, welches wir Gewissen nene nen, vollkommen überein." - "Denn das Sinnenleben hat in Ansehung bes intelligibeln Bewußtseins seines Daseins (ber Freiheit) absolute Ginheit eines Phanomens, welches, sofern es bloß Erscheinungen von ber Gesinnung, die bas moralische Gefet angeht (von dem Charakter) enthält, nicht nach der Naturnothwendigkeit, die ihm als Erscheinung zukommt, sonbern nach ber absoluten Spontaneität ber Freiheit beurtheilt werden muß. Man tann also einraumen, bag, wenn es für uns möglich wäre, in eines Menschen Dentungsart, sowie fie sich burch innere sowohl als außere Handlungen zeigt, so tiefe Ginficht ju haben, daß jede, auch die mindeste Triebseder dazu uns bekannt würde, ingleichen alle auf biese wirkenben außeren Beranlaffungen, man eines Menschen Berhalten auf die Zutunft mit Gewißheit, so wie eine Mondober Sonnenfinsterniß, ausrechnen könnte, und bennoch dabei behaupten, bag ber Menfch frei fei. Wenn wir namlich einer intellectuellen Anschauung besselben Subjects fahig maren, so wurden wir boch inne werben, daß diese ganze Kette von Erscheinungen in Ansehung bessen, was nur immer bas moralifche Gefet angeben tann, von ber Spontaneität des Subjects als Dinges an sich selbst abhangt, von beren Bestimmung sich gar teine physische Erklärung geben läßt." — Weiter sagt Kant von der Berantwortlichteit des Menschen, zu der die Richtersprücke bes Gewissens gehören, daß sie unmöglich wäre, "wenn wir nicht vorzausseten, daß alles, was aus seiner Wilkur entspringt, eine freie Causalität zum Grunde habe, welche von der frühen Jugend an ihren Charatter in ihren Erscheinungen (den Handlungen) ausdrückt, die wegen der Gleichsörmigkeit des Berhaltens einen Naturzusammenhang kenntlich machen, der aber nicht die arge Beschaffenheit des Willens nothwendig macht, sondern vielmehr die Folge der freiwillig angenommenen bösen und unwandelbaren Grundsätze ist, welche ihn nur noch um desto verwerslicher und strafwürdiger machen." Was ist nun nach diesen wörtzlichen Erklärungen Kant's in meiner obigen Darstellung nicht kantisch?

# Achtes Capitel.

Die Freiheit als praktische Vernnnft oder Wille.

I.

### Unalpfe bes Billens.

### 1. Der empirifche und reine Bille.

Das Vermögen der Freiheit ist in seiner objectiven Realität bewiesen. Unter theoretischem Gesichtspunkte betrachtet, ist es möglich oder denkbar; alle Verstandeseinwände und Widersprüche, die sich dagegen vorbringen ließen, sind gelöst. Unter praktischem Gesichtspunkte betrachtet, ist das Vermögen der Freiheit nothwendig und gewiß. Seht können wir diesen so gesicherten Begriff näher untersuchen und entwickeln, was aus ihm folgt.

Die Freiheit ift kein Vermögen erkennender, sondern hervorbringender Thätigkeit: sie ist nicht theoretisch, sondern praktisch. Jedes Vermögen wirkt kraft gewisser Ursachen; die Ursachen, kraft deren die Freiheit wirkt, sind Vorskellungen oder bewußte Beweggründe. Ein Vermögen, welches nach Vorskellungen handelt, die es zu verwirklichen strebt, unterscheiden wir von den mechanischen Kräften der Natur und nennen es Wille. Freiheit ist Wille. Nur ein vernünftiges Wesen kann aus bewußten Ursachen (Vorskellungen) handeln. Die Freiheit ist demnach ein Vermögen, welches zugleich praktisch und vernünftig ist: sie ist

Wille ober "praktische Vernunft". Aber der Wille ist nur dann frei, wenn er durch kein anderes Gesetz als das eigene bestimmt wird, und das Gesetz der Freiheit konnte nie ein empirisches, sondern nur ein reines Vernunftgesetz sein. Die Vorstellung, wonach die Freiheit handelt, darf keine andere sein, als die reine Vernunft selbst. Also vollendet sich der Begriff der Freiheit in diesen drei Bestimmungen: sie ist praktisch, das ist ihr Unterschied von den Erkenntnisvermögen; sie ist Wille, das ist ihr Unterschied von den mechanischen Krästen; sie ist bestimmt durch die reine Vernunft, das ist ihr Unterschied von allen Vermögen, die heteronomisch oder empirisch bedingt sind. Mit einem Worte gesagt: Freiheit ist "reine praktische Vernunft", sie ist die praktische Vernunft, welche rein, die reine Vernunft, welche praktisch ist. Sie ist reiner Wille.

In der Kritik der theoretischen Vernunft haben wir ein Vermögen der reinen Anschauung und des reinen Verstandes kennen gelernt. In der Kritik der praktischen Vernunft handelt es sich um das Vermögen des reinen Willens. Es gab eine empirische Anschauung im Unterschiede von der reinen, ein empirisches Urtheil im Unterschiede vom reinen Urtheil, der Function des reinen Verstandes; um die reine Anschauung und den reinen Verstand darzustellen, mußten wir Anschauung und Verstand von allen empirischen Bestandtheilen reinigen: diese Reinigung vollzog die Vernunskritik in ihrer Analytik. Ebenso müssen von der praktischen Vernunft alle empirischen Bestandtheile ausgesondert werden, um die reine praktische Vernunft, den reinen Willen darzuskellen. Diese Ausgabe löst die "Analytik der praktischen Vernunft"\*):

<sup>\*)</sup> Kr. b. pr. Bern. I Theil. I Buch. Die Analytit der reinen praktischen Bernunft. I Hptft. Bon den Grundsagen der rein. pr. Bern. — Bb, IV. S. 116—146.

Es ift die Aufgabe ber Analytik, ben Willen barguftellen nach Abzug aller empirischen Bestandtheile, von ber Natur bes Billens alles Empirische auszuscheiben. Bas nach biefer Ausscheidung vom empirischen Willen übrig bleibt, ift ber reine Wille. In allen Källen wird der Wille durch Borftellungen bestimmt. Wenn er nicht burch bie reine Bernunft, Die Borftellung bes Sittengesetes, bestimmt wird, so find es empirische Borftellungen, die ihn bewegen. Nennen wir die Borftellung, die ben Willen bestimmt, Beweggrund ober Motiv, so find bie Motive bes empirischen Willens bestimmte Gegenstände ber Erfahrung. Es ist die Borstellung eines Objects, die den Willen motivirt ober in Bewegung fett; es ift also ein bestimmtes Object, auf bas sich ber Wille richtet. In Dieser Richtung auf ein bestimmtes Object, ift ber Wille Neigung ober Begierbe, positive ober negative Begierbe, er will etwas haben ober lossein, er begehrt etwas. Nicht bas Object als solches motivirt ben Willen, son= bern bas begehrte Object. Die Begierbe will Befriedigung; bie Befriedigung gewährt Luft. Begehrt wird nur ein Object, bas und in irgend einer Rudficht als Ursache ber Luft erscheint; es ist die Vorstellung der Lust, die ein Object begehrenswerth macht und baburch in ein Motiv unseres Willens vermanbelt. Nur durch die Borftellung der Luft konnen Objecte auf unseren Willen einwirken. Aber bie Buft ift ein bestimmter Empfindungsauftand, eine Beschaffenheit bes inneren Sinnes, also ein empirisches Datum. Luft ift angenehme Empfindung; wenn biese angenehme Empfindung nicht bloß einen vorübergehenden Lebens= moment, sondern unsern dauernden Lebenszustand ausmacht, so Glückseligkeit ist bas Biel, wonach bie ift fie Gludfeligfeit. Selbstliebe strebt.

Wenn der Wille durch Objecte bestimmt wird, so folgt er

allemal der Begierde, er wird durch die Vorstellung der Lust erregt und getrieben, also in empirischer Weise bedingt. Die beiden Sätze sind vollkommen gleichbedeutend: "der durch Objecte bestimmte Wille ist empirisch", und "der empirische Wille ist durch Objecte bestimmt, die er begehrt". Der empirische Wille ist gleich der Begierde, sein Motiv ist gleich der Lust. Wenn aber der Wille einmal die Lust sucht, so sucht er folgerichtig auch die größtmögliche Lust, die größtmögliche Lebensannehmlichkeit; er sucht die angenehme Empsindung im weitesten Umsange, im stärksten Grade, in der größten Dauer: mit einem Worte den Zustand der Glückseitzseit, der nichts anderes ist als das eigene Wohl, so vollkommen als möglich. Das Begehren des eigenen Wohls ist die Selbstliebe. Der empirische Wille ist gleich der Selbstliebe, sein Motiv ist gleich der Glückseitzteit.

Die Bedürfnisse find so verschieden wie die Individuen; die begehrten Objecte find so verschieden wie die Bedürfnisse. Benn sich nach ben Bedürfnissen die empirischen Billensmotive richten, so muffen fie so verschieden und jufällig sein als die Individuen selbst. Jeber hat sein eigenes Bohl, seine perfonlichen 3wede, seine eigene Gludseligkeit. Es ist barum unmöglich, empirische und materiale Bestimmungsgrunde bes Willens zu einem Gesetze für alle zu machen. Die Glückseligkeit kann niemals allgemeines Gefet, barum niemals Sittengeset werben. Bielmehr ift bier bie Uebereinstimmung im Objecte ber 3wiesvalt ber Subjecte. Wenn zwei dasselbe Object begehren, so find ihre Billensrichtungen einander feindlich. "Es kommt auf Diese Art eine Harmonie beraus, die berjenigen abnlich ift, welche ein gewiffes Spottgebicht auf die Seeleneintracht zweier fich zu Grunde rich: tender Cheleute schilbert: "o wundervolle Harmonie, mas er will, will auch sie"; ober auf jene Uebereinstimmung, welche

ben Krieg erzeugte zwischen Karl V und Franz I von Frankreich: "was mein Bruder Karl haben will", sagte Franz, "bas will ich auch haben, nämlich Mailand"\*).

#### 2. Gladfeligfeit und Sittlichfeit.

Mue bisherige Sittenlehre mar im Grunde eudämonistisch; fie wollte es sein und konnte auch unter bem dogmatischen Gefichtspunkte nicht anbers ausfallen. Rant Scheibet Sittlichkeit und Glückseligkeit vollkommen und auf bas genaueste. Scheidung legt er ben gangen Nachdruck ber fritischen Sitten= lebre. Der Bille gur Gludfeligkeit ift Selbftliebe, alfo in feiner Burzel Eigennut und Selbstsucht, das baare Gegentheil bes fittlichen Willens. Alle eudämonistische Sittenlehre gründet sich auf ben Egoismus, die Selbstliebe ober ben empirischen burch bie Vorstellung ber Lust bestimmten Willen. Dieses Motiv giebt bie Billensrichtung. Gin folder Bille wird allemal bem Schmerze bas Bergnugen, bem fleineren Genuffe ben größeren, bem fcmacheren Grabe angenehmer Empfindung ben höheren Grab, ber kleineren Zeitbauer ber Luft die langere Dauer, endlich, wenn bie Genüffe, unter benen er mablen tann, an Umfang, Grad und Dauer einander gleich find, bem beschwerlicheren Bege gum Glude ben leichteren Beg und die bequemeren Mittel vorziehen. So entwickelt fich aus bem Motive ber Luft die Richtschnur und bas Spftem ber Gludfeligfeitslehre.

Man muß sich nicht blenden lassen durch den Unterschied, der zwischen den verschiedenen Systemen der eudämonistischen Sittenlehre besteht. Alle machen die Glückeligkeit zum Princip; nicht alle sind epikureisch. Im Gegentheil erscheint bei vielen die

<sup>\*)</sup> Ebenbaselbst. I Theil. I Buch. I Hptft. §. 4. Lehrsat III. Anmerkg.

Sludseligkeit in einer Sestalt, welche die Selbstliebe milbert, wenn nicht gar dis zur vollkommenen Resignation herabsett; sie erscheint in ihrer letten Form so ähnlich der Sittlichkeit und Tugend, daß sie kaum davon unterschieden werden kann und gar nicht durch äußere Kennzeichen. Wer will einem Systeme wehren, sich auf den Satzusselben: "die Tugend ist meine Glückseligkeit; ich strebe freilich nur nach Glückseligkeit, aber ich sinde sie zuletzt nur in der Tugend!" Ein solches System könnte sich den Ausdruck geben, als ob es eudämonistisch und moralisch zusgleich wäre. Das ist der Schein, der uns leicht blenden kann, wenn man ihn nicht gründlich zerstört. Woher kommt in den bogmatischen Moralspstemen jener Unterschied, der auf gleicher Grundlage die einen ganz egoistisch, die anderen ganz moralisch erscheinen läßt?

Eubämonistisch find alle. Alle lassen ben Billen bestimmt werben burch bie Borftellung ber Luft, b. h. burch ein Object, womit sich die Borstellung der Lust verbindet. Aber was für ein Gegenstand und als Ursache bes Bergnügens erscheint, welcher Art die Borstellung ift, die uns lockt: das giebt den Systemen ber Glückseligkeitslehre ein fo verschiedenes Aussehen. gewiß ein großer Unterschieb, ob ich burch Gelb gelockt werbe ober burch die Aussicht auf eine wissenschaftliche Einsicht, auf bie Erweiterung meiner Renntnisse; ob es sinnliche oder geistige, grobfinnliche ober afthetische Genuffe find, beren Borftellung meine Willensrichtung bestimmt. Freilich ift biefer Unterschied groß, was die Materie meines Willens und die Art meiner Bilbung betrifft; nur in Rucksicht ber Sittlichkeit find biese Unterschiebe ungultig und nichtig. In allen jenen Fallen wird ber Bille burch die Borftellung ber guft, burch die Aussicht auf Genuß in seinen Absichten und handlungen bestimmt; er ift allemal auf die Glückseligkeit gerichtet und von Objecten beherrscht. Auf die sen Punkt kommt es allein an, wenn es sich um Sittlickkeit handelt: nicht darauf, was den Willen empirisch bestimmt, sondern ob er überhaupt durch Objecte sempirisch des stimmt wird oder nicht; od er den Genuß sucht, in welcher Gestalt es immer sei, oder dem reinen Vernunftgesetze in Gesinnung und Handlung entspricht. Es kommt darauf allein an, ob der Wille empirisch ist oder rein. Der reine Wille dulbet auch nicht den kleinsten empirischen Bestimmungsgrund, er wird aufgehoben durch die geringste empirische Juthat. Es verhält sich mit der reinen Moral ähnlich, als mit der reinen Mathematik: beide hören in demselben Maße auf rein zu sein, als sie empirisch werden.

Die Sittenlehre steht und fällt mit der Frage: ob es einen reinen Willen giebt, einen Willen, der nicht durch die Vorsstellung der Lust bestimmt wird, nicht Begierde ist, nicht empirisch, sondern reine Vernunst? Wie man früher die theoretische Vernunst in unteres und oderes Erkenntnisvermögen unterschieben hatte, so könnte man die praktische in oderes und unteres Begehrungsvermögen unterscheiden: das untere folgt der Empfindung (der Vorstellung der Lust), das odere folgt der reinen Vernunst (der Vorstellung des Sittengesehes); wenn aller Wille bloß empirisch wäre, so gäbe es nur ein unteres Begehrungsvermögen, gleichviel welcher Art die treibenden Vorstellungen sind. Diese Unterscheidung vorausgeseht, lautet die kritische Frage: giebt es überhaupt ein oberes Begehrungsvermögen?

Wenn wir nun vom Willen alle empirischen ober materialen Bestimmungsgrunde ausscheiden, so bleibt zur Willensbestimmung nichts übrig als die Form, die Form des Gesetzes, die bloße Sesemäßig keit des Willens und der Handlung. Wenn

aber das Motiv des Willens keinen anderen Inhalt haben darf, als die Form des Gesetzes, so muß es so beschaffen sein, daß der Bestimmungsgrund oder die Maxime der Handlung fähig ist, allgemeines Gesetz zu werden: die Maxime muß gleich dem Sitztengesetz seine. Der reine Wille ist mithin der durch das Sittenzesetz allein bestimmte. Die Thatsache des Sittenzesetz war sestgestellt, sie ist jetzt in ihre Bedingungen zergliedert und auszeinandergesetz [analysixt]. Es handelt sich noch um die Rechtmäßigkeit dieser Bedingungen, um die Deduction der Freiheit.

Die Rritit ber reinen Bernunft batte bie Aufgabe gehabt, bie reinen Berftandesbegriffe bargustellen und zu beduciren; bie Debuction lag in bem Beweise, bag nur unter ber Bedingung jener Begriffe Erfahrung, Natur als Gegenstand ber Erfahrung, Sinnenwelt möglich ift. Auf diese Beise kann bas Sittengeset und die Freiheit nicht beducirt werden. Beder läßt sich die Freiheit aus der Erfahrung noch umgekehrt aus der Freiheit die Doglichkeit ber Erfahrung beweisen. Das Sittengefet ift nur moglich unter ber Bedingung ber Freiheit, beren Erkenntniß selbst nur möglich ift unter ber Bebingung bes Sittengesetzes. bem letteren steht die Freiheit fest; nur unter ber Bedingung ber Freiheit ift sittliches Handeln, eine sittliche, also übersinnliche Das Sittengeset ift bas Princip fur Die Des Welt möglich. duction der Freiheit. Daß ohne reine Verstandesbeariffe die Sinnenwelt nicht möglich ift: barin lag die Deduction dieser Begriffe, die Rechtfertigung des reinen Berstandes. Das obne Freiheit die intelligible Welt nicht möglich ift: barin liegt Die Deduction bes Begriffs ber Freiheit, die Rechtfertigung bes reinen Willens. Das Sittengeset giebt ber Freiheit objective Realität und macht sie dadurch zu einem Object (nicht ber wifsenschaftlichen, sondern) der praktischen Erkenntniß. In dieser

Rücksicht, aber auch nur in biefer, hat bas Sittengefet bie Befugniß, unsere Erkenntniß über die Grenzen ber Erfahrung zu erweitern, nicht innerhalb bes wissenschaftlichen Gebietes sons bern bes moralischen \*).

### 3. Legalitat unb Moralitat.

Der Wille ist immer zwecksethend und darum nie ohne Gegenstand. Object der Lust ist das Angenehme, Object der Unlust das Gegentheil davon; der sinnlich empirische Wille begehrt das Wohl und verabscheut das Uebel; ihm gilt als gut, was für ihn gut ist, was ihm nützt. Unter dem Gesichtspunkte des empirischen Willens ist das Gute gleich dem Nützlichen. Dagegen der reine Wille schließt den empirischen Bestimmungsgrund der Lust von sich aus, er sucht das Gute nicht in Rücksicht auf das eigene Wohl, sondern an und für sich selbst: sein Object ist das Gute im Unterschiede vom Angenehmen (Nützlichen), das Gegentheil das von ist das Böse im Unterschiede vom Unangenehmen (Uebel).

Gut ist der Wille, der mit dem Sittengesete übereinstimmt. Bum Willen gehört die Triebseder und die Handlung, die Marime und die That. Soll der Wille dem Sittengesete vollkommen gemäß sein, so muß das letztere nicht bloß den Inhalt seiner Handlung, sondern auch deren Triedseder ausmachen; der Wille muß das Geset nicht bloß thun, sondern auch wollen. Wenn er es bloß thut als äußeres Werk, so ist seine Handlung gesetmäßig, aber auch nur die Handlung, nicht die Gesinnung: der Wille ist in diesem Falle "legal". Wenn auch das Motiv oder die Triedseder der Handlung im Sittengesetze selbst besteht und nur in ihm, so ist der Wille vollkommen gesetmäßig: er ist in diesem Falle moralisch. Diese Unterscheidung zwischen "Legalität" und

<sup>\*)</sup> Ebenbas. I Th. I Buch. I Hrift. - Bb. IV. S. 146-164.

"Moralität" ift wichtig, sie bilbet ben Ausgangspunkt für bie Unterscheidung zwischen Recht und Tugend, für die Eintheilung ber Sittenlehre in Rechts = und Tugendlehre \*).

II.

### Das Sittengeset als Triebfeber.

### 1. Das moralische Gefühl.

Die Triebfeder des reinen Willens ift nur das Sittengeseth. Wie kann das Sittengeseth Triebseder oder Willensimpuls werden? Die Triebseder will empfunden sein, das Geseth kann nur gedacht werden: wie also kann die Borstellung des Gesethes die Form der Triebseder annehmen? Wie kann das Sittengeseth von seiner intelligibeln höhe bis zur Empfindung herabsteigen, sich fühlbar machen und in dieser Gestalt den Willen erregen? Ist nicht jede Empsindung, welche es auch sei, ein empirischer Zustand? Ist nicht jede empirische Willensbestimmung eine dem Sittengesethe fremde? Das Sittengeseth muß, um als Triebseder zu wirken, Empsindung werden. Diese Empfindung darf unter keinen Umständen eine empirische sein. Es muß also eine Empsindung geben selbst intelligibler Natur, eine rein moralische Empsindung, die aus dem Sittengesethe solgt als eine nothwendige und a priori erkennbare Wirkung.

Das Sittengeset ist nur möglich in einem Vernunftwesen, Empfindung nur in einem sinnlichen Wefen; moralische Empfindung, wenn sie möglich ist, kann nur in einem sinnlich vernünfz tigen Wesen, wie der Mensch, stattsinden. Als sinnliches Inz bividuum betrachtet, wird der Mensch bestimmt durch seine Neiz gungen und Begierden, er sucht nichts anderes als sein eigenes

<sup>\*)</sup> Ebendaselbst. I Th. I Buch. II Hptft. Bon bem Begriffe eines Gegenstanbes b. r. pr. Bern.

Bohl; feine Willensrichtung ift die Selbstfucht, er felbst ift ber erste und vorzügliche Gegenstand seines Wohlwollens, ber erste und vorzügliche Gegenstand seines Wohlgefallens: Dieses Wohlwollen ift Selbstliebe, dieses Wohlgefallen Eigendunkel. Selbstsucht in der Form der Selbstliebe und des Eigendunkels bildet den Charafter ber rein sinnlichen, von dem Sittengesebe nicht ergriffenen und geläuterten Denkweise. Nun lebt in bem= selben Subjecte, welches so naturlich, finnlich und selbstfuchtig empfindet, die Borftellung des Sittengesetes. Diese Borftellung muß auf die menschliche Selbstliebe einen Ginfluß ausüben, ber ihre Empfindungsweise andert. Gine Beranderung aber, die in ber Empfindung vorgeht, muß felbst empfunden merben. Es läßt fich mithin unabhängig von aller Erfahrung so viel erkennen, baß die in dem finnlichen Vernunftwesen lebendige Vorstellung bes Sittengesetes auf beffen Empfindungen einfließt und barum selbst Empfindung bewirkt: diese so bewirkte Empfindung, welche es auch sei, ist a priori erkennbar.

Das Sittengeset wirkt vernichtend auf die Selbstsucht, einschränkend auf die Selbstliebe, niederschlagend auf den Eigenzdünkel. Diese Wirkung, weil sie in der Empfindung stattsindet, wird selbst empfunden; sie wird in Rücksicht der Selbstsucht nezgativ, in Rücksicht des Sittengesetzes positiv empfunden: negativ als verminderte Selbstliebe, als herabgedrückter Eigendünkel, positiv als etwas, womit verglichen das liebe Ich in nichts verschwindet. Was meine Selbstliebe sinken macht, das ist eben dadurch ein Gegenstand meiner Uchtung. Nur das Gesetz in seiner absoluten Geltung kann diesen Eindruck auf die Selbstliebe machen: es ist die einzige Macht, mit der verglichen die Selbstliebe unendlich klein wird. Die Uchtung vor dem Gesetz ist daher das positive Gesühl, das die Vorstellung des Sittengesetzs noth-

wendig in unserer Empfindung erzeugt. Dieses Gefühl ist rein moralisch, es ist das einzige rein moralische Gefühl, unter allen unseren Empfindungen die einzige a priori erkennbare. Dieses moralische Gefühl hat nichts gemein mit der Gefühlstheorie der englischen Moralisten, denen Kant in seiner vorkritischen Periode eine Zeitlang gefolgt war, deren System er jetzt vollkommen verzwirft als eines, das in die Reihe der heteronomischen gehört. Worin liegt der Unterschied beider? Bei den englischen Sittenzlehrern war das moralische Gefühl empirisch, es war ein natürlich sittlicher Instinct, den die Erfahrung entdeckt und bestätigt; bei Kant ist es a priori gegeben und erkennbar: dort beruhen die sittlichen Grundsätze auf dem Gefühl, hier dagegen das Gefühl auf dem sittlichen Grundsätze auf dem Gefühl, hier dagegen das Gefühl auf dem sittlichen Grundsatz.

Wenn nun die Wirkung des Sittengesetes in dem sinnliche vernünftigen Wesen das moralische Gesühl ist, was ist die Wirkung des moralischen Gesühls? Es besteht in der Achtung vor dem Gesete; negativ ausgedrückt, in der verminderten Selbstliebe, in dem niedergeschlagenen Eigendünkel, also in der Einschränkung und Aushebung gerade der Triedsedern, welche die Sittlichkeit hindern. Diese Hindernisse wegräumen und dadurch der Sittlichkeit freien Spielraum schaffen, heißt die letzere befördern. So ist das moralische Gesühl die sittliche Gesinnung und als solche die Sittlichkeit selbst. Es ist das Pflichtgefühl, welches die Pflicht erfüllt, aus keinem anderen Grunde, aus keinem anderen Interesse, als um der Pflicht willen; jedes andere Interesse wäre selbstsüchtig und pathologisch, dieses Interesse allein ist moralisch, denn es ist die Fähigkeit, Antheil zu nehmen an dem Geset ohne irgend eine der Lust oder dem Vergnügen analoge Empsindung\*).

<sup>\*)</sup> Ebenbaselbst. I Th. I Buch. III Hptst. Bon ben Triebsebern ber r. pr. Bern. — Bb. IV. S. 183—224. Bgl. bes. 183—193.

### 2. Der Rigorismus ber Pflicht. Rant und Schiller.

Es ift baher nach Kant genau zu unterscheiden zwischen dem moralischen Gefühl und jeder Art der natürlichen Neigung. Das Pflichtgefühl ist Achtung vor dem Gesetze, Diese Achtung kann nicht übergeben in die Form einer vertraulichen und freiwilligen Buneis gung, benn in biefer Form ware fie nicht mehr reine Achtung, nicht mehr Pflichtgefühl, nicht mehr moralische, sondern natürliche Empfindung. Die Pflicht soll nicht aus Neigung, sondern aus Pflicht gethan werben. Es giebt in ber Sittlichkeit keine "Bolontare". Die Pflichterfüllung kann nicht geschehen, wie etwas, bas man gern thut, aus freiwilliger Reigung, aus Liebhaberei. Bas man gern thut, bas braucht nicht erst geboten zu werben. Wenn die Pflicht aufhört Gebot zu sein, so redet sie nicht mehr als kategorischer Imperativ, als unbedingtes Geset. Aber die Form bes Gesetzes ist für die Pflicht teine außere Sulle, die sich ablegen ließe; sie ist ber Pflicht so wesentlich, daß von der letteren nichts übrig bleibt, wenn man bie se Form abzieht. Das Gefet ift bier nicht Buchstabe, sonbern die Sache selbst.

Diese Fassung des Pflichtbegriffs, die strenge und ausschliesende Haltung der Pflicht gegenüber unseren natürlichen Neigungen, macht den rigoristischen Charakter der kantischen Moral, die nichts wissen will von einer ästhetischen Sittlichkeit. Bekanntzlich bildete dieser Punkt die Differenz zwischen Kant und Schiller, der aus ästhetischem Bedürfniße die Versöhnung und Ausgleichung zwischen Pflicht und Neigung, Vernunft und Sinnlichkeit suchte und die Harmonie beider in der Schönheit, Kunst und ästhetischen Bildung entdeckt haben wollte. Indessen schlägt das Epigramm sehl, womit Schiller den kantischen Rigorismus lächerlich machen wollte:

#### Gemiffensscrupel.

Gerne dien' ich den Freunden, doch thu' ich es leider mit Reigung, Und so wurmt es mich oft, daß ich nicht tugendhaft bin!

#### Enticheibung.

Da ift fein anderer Rath, bu mußt suchen, fie zu berachten, Und mit Abichen alebann thun, wie die Pflicht dir gebeut.

Die Wendung ware gut, wenn sie den kantischen Sat wirklich auf die Spitze triebe und dadurch zu Fall brächte, aber dieses ist keineswegs die Spitze der kantischen Moral. Wenn die Psiicht nicht aus Neigung geschehen darf, so darf sie auch nicht aus Abscheu geschehen, denn der Abscheu ist ebenfalls Neigung, nämlich negative. Kant hat gesagt: "die Psiicht solle nicht geschehen aus Neigung." Setzt soll er gesagt haben: "die Psiicht solle gesschehen aus Abneigung!" Das ist eine etwas grobe Sophistik, die logisch zu falsch ist, um epigrammatisch treffend zu sein. Das Sittengeset nach Kant will nicht, daß die Psiicht gern erfüllt werde. Will es deshald, daß man sie ungern erfülle? Als ob Kant aus der sittlichen Triebseder nicht überhaupt das Geschlecht der natürlichen Neigungen (wozu auch die natürliche Absneigung gehört) ausgeschlossen wissen wollte!

Er wußte sehr gut, warum er bem Pflichtbegriffe biese risgoristische Haltung gab. Weil ohne dieselbe die ganze Sittlichteit zweideutig werden und den Charakter der Reinheit, auf den alles ankommt, gänzlich vertieren würde. Wenn die Pflicht aus Neigung geschieht, warum geschieht dann die Pflicht? Weil sie Pflicht ist oder weil sie Neigung ist? Wenn wir sie thun, weil sie Pflicht ist, so genügt die ser Grund allein und wird nicht stärker durch die Mithülse der Neigung, so ist die letztere ein tonloses Wort, das in der Formel des Sittengesehes füglich entbehrt werden kann. Wenn wir dagegen die Pflicht nur thun

bloß weil es und so gefällt, weil unsere Neigung es so mit sich bringt, so können wir eben so gut aus einer anderen Neigung die Pflicht ein anderes mal nicht thun. Aus dem Herzen kommen auch arge Gedanken; wenn die Sittlichkeit auf diesem beweg-lichen und zufälligen Grunde ruhen soll, so ist es um sie geschehen. Entweder muß die Sittlichkeit unabhängig von Neigung und Abneigung bestehen, oder sie besteht überhaupt nicht. Wenn also Kant ein unerschütterliches Princip der Sittlichkeit ausstehen wollte, so mußte er von ihrer Triebseder die Neigung dem Wesen nach ausschließen. Diese Ausschließung enthält die Formel: "die Pflicht um der Pflicht willen\*)"!

### 3. Heiligkeit und Augend.

Zwischen Pflicht und Neigung giebt es keine Gleichung, welche ben Unterschied beiber auslöscht. Wielmehr steht die Neigung ihrem sinnlichen Ursprunge nach im Widerspruch und Kampse gezgen das Sittengeset, sie verhält sich zu dem letzteren immer anzgreisend, sie sucht beständig unseren Willen von der rein moralischen Richtung, die das Sittengeset gebietet, abzulenken. Darzum braucht der Wille eine immer erneute Anstrengung, um sein reines Pflichtgesähl aufrechtzuhalten gegen die Neigung, die ihn bald verführerisch absockt, bald mit wilder Leidenschaft gegen das Pflichtgebot anstürmt. Jede wahrhaft moralische Handlung ist ein Sieg der Pflicht über die Neigung, ein Sieg, der im Kampserungen sein will: in diesem Kampse besteht die Tugend. Die Uebereinstimmung mit dem Sittengeset ohne Kamps wäre eine in ihrem Ursprunge schon vollendete Sittlichkeit, die nur möglich ist in einem Wesen ohne Sinnlichkeit, ohne natürliche Neigungen:

<sup>\*)</sup> Ebendaselbst. I Th. I Buch. III Hptst. — Bb. IV. S. 195 — 198.

eine solche von jeder Bersuchung freie moralische Gesinnung ist heiligkeit. In einem sinnlich vernünftigen Wesen, wie der Mensch, ist Sittlichkeit ohne Kampf nicht möglich; solche Wesen können nicht heilig, sondern nur tugendhaft sein. Die mensch-liche Tugend will erkämpft und errungen werden, wie die Arbeiten und Siege des Hercules!

Der Rampf mit ber Neigung ist nicht Abneigung ober Abscheu, sondern Tugend. Wenn in einem bestimmten Kalle meine Neigung mit dem Pflichtgefühl übereinstimmt, so mag es sein, es mag sogar ein gunstiger Zufall genannt werben, aber auch bann geschieht die sittliche Handlung nicht, weil es mir gefällt so au handeln, sondern weil ich so handeln soll: sie geschieht nicht aus Neigung, sonbern aus Pflicht. Ich barf mir nicht einbilben, daß diese zufällige Uebereinstimmung meiner Neigung mit ber Pflicht den moralischen Werth der Handlung irgendwie vergrößert. Benn sie bloß aus Neigung und nicht aus Pflichtgefühl geschieht, fo ist ihr moralischer Werth gleich Rull. Ich soll die Pflicht thun, nicht weit meine Neigung mit der Pflicht übereinstimmt, benn ich foll bie Pflicht thun, auch wenn meine Reigung gar nicht mit ihr übereinstimmt. So wenig die Abneigung jemals ein Grund sein barf, die Pflicht zu unterlassen, so wenig barf bie Liebhaberei jemals ein Beweggrund sein, fie zu thun.

# 4. Tugenbftolz und Tugenddemuth. Unächte und achte Moral\*).

Wenn aber unsere Sittlichkeit nur in ber Tugend besteht, so ist sie ein beständiger Kampf ber Vernunft mit der Sinnlichkeit, ber Pflicht mit ber Neigung, ein Kampf, ber nach jedem Siege

<sup>\*)</sup> Chendas. I Th. I Buch. III Hptft. — Bb. IV. S. 198—203. Ueber ben Unterschied ber chriftlichen Moral von ber griechischen Sittens

von neuem anhebt und in der Natur finnlicher Bernunftwesen eine vollendete Sittlichkeit unmöglich macht. Sittliche Bollfommenheit, die der Beiligkeit gleichkame, liegt außer den Grenzen unserer Natur. Es verhalt fich mit ber Sittlichkeit abnlich als mit ber Frommigkeit, beren Bekenntniß heißt: "ich glaube, Herr, hilf meinem Unglauben!" Das sittliche Bewußtsein barf sagen: "ich ftrebe ernstlich nach bem Guten, aber ich bin weit entfernt, gut zu sein im Sinn einer erreichten und sicheren Bolltommenheit." Reiner darf fich seines sittlichen Werthes ruhmen. Die Borftellung eigener sittlicher Bollkommenbeit ist leere Einbildung, eine "moralische Schwärmerei", die in einem übertriebenen und darum verkehrten Selbstgefühle besteht, welches die wahre und ächte Sittlichkeit aufhebt. Es heißt mahrlich nicht sittlich sein, wenn man fich wohlgefällig in der eigenen Sittlichkeit spiegelt. Dieses wohlgefällige Selbstgefühl, biefe Einbildung ber eigenen Bortrefflichkeit kann "schmelzender" ober "beroischer Art" sein: schmelzender Art, wenn man über die eigenen guten Empfindungen bestänbig gerührt und gleichsam verliebt ift in das gute Berg; beroischer Art, wenn man sich auf die Rühnheit und Starke ber eigenen moralischen Kraft beruft und mit der Tugend groß thut. Die moralische Empfindsamkeit und der Tugendstolz sind verschiebene Formen jener Schmarmerei, die auf der moralischen Selbst: gefälligkeit beruht. Die Selbstgefälligkeit ift allemal ein Ausbrud ber Selbstliebe, die bem Pflichtgefühle fremb ift und im Biderspruche steht mit der sittlichen Gesinnung: der Tugenbstolzwar die Schwärmerei ber Stoiter; bas gute Berg und die moralische Empfindsamkeit ift die Beise ber mobernen Romane und

lehre, insbesondere der sittlichen Ideen der Stoiler, Epituräer, Cyniler vgl. Kr. der prakt. Vern. I Th. II Buch. II hptst. Kr. V. — Bb. IV. S. 249 Anmerkg.

Erziehungssysteme. Dieser erschlaffenden und verweichlichenden Richtung ihrer Zeit tritt die kantische Sittenlehre entgegen in ihrer erhebenden Kraft und Würde. Bon Seiten der Kraft durfte sieh dem Stoicismus verwandter fühlen, so wenig sie seinen Tuzgendstolz gutheißt.

Un die Stelle des Tugendftolzes fest fie die Tugendbemuth: ben ernsten und beständigen Kampf mit den Bersuchungen ber finnlichen Natur, worin ber Kämpfende nie mit dem Pharisaer, sondern immer mit dem Bollner übereinstimmt. Die Tugend verliert in eben bem Mage an Berth, als fie, fei es mit gerührter oder stolzer Empfindung, sich in ber Einbildung ihrer Bollkom: menheit wohlgefällt. Diese Bereinigung ber Tugend und Demuth findet fich in keiner anderen Sittenlehre früher als in ber driftlichen, beren Urheber in seiner Person diese Tugend vorbildlich erfüllt hat. Sier ift ber Punkt, wo fich bie kantische Philo= fophie aus innerfter Gleichstimmung ber driftlichen Religion auwendet und von sich aus die Richtung auf ben Mittelpunkt ber driftlichen Moral einschlägt. "Man kann es, ohne zu beucheln, ber moralischen Lehre bes Evangelii mit aller Bahrheit nachsagen: daß es zuerst durch die Reinigkeit des moralischen Princips, zugleich aber burch die Ungemeffenheit beffelben mit ben Schranken endlicher Wesen alles Wohlverhalten des Menschen der Bucht eis ner ihnen vor Augen gelegten Pflicht, die fie nicht unter moralischen geträumten Bollkommenbeiten schwärmen läßt, unterworfen und bem Eigendunkel sowohl als ber Eigenliebe, bie beibe gern ihre Grenzen verkennen, Schranken ber Demuth (b. i. ber Selbsterkenntniß) gesetht habe. Pflicht! Du erhabener großer Name, ber bu nichts Beliebtes, mas Ginschmeichelung bei fich führt, in dir fassest, sondern Unterwerfung verlangst, doch auch nichts droheft, was natürliche Abneigung im Gemuth erregte und schreckte,

um den Willen zu bewegen, sondern bloß ein Geset aufstellft. welches von selbst im Gemuthe Eingang findet, und boch fic felbft wider Billen Berehrung (wenn gleich nicht immer Befolgung) erwirbt, vor bem alle Neigungen verstummen, wenn sie gleich im Geheim ihm entgegenwirken, welches ift ber beiner murbige Ursprung, und wo findet man die Wurzel beiner edlen Abkunft, welche alle Berwandtschaft mit Neigungen stolz ausschlägt, und von welcher Wurzel abzustammen bie unnachläßliche Bedingung besjenigen Werthes ift, ben fich Menschen allein felbft geben konnen? Es kann nichts Minderes sein, als mas ben Menschen über sich selbst (als einen Theil der Sinnenwelt) erhebt, was ihn an eine Ordnung der Dinge knupft, die nur der Berftand benten tann, und die jugleich die gange Sinnenwelt, mit ihr bas empirisch = bestimmbare Dafein bes Menschen in ber Zeit und das Ganze aller 3wecke unter sich hat. Es ist nichts Anderes als die Perfonlichkeit, d. i. die Freiheit und Unabhängigkeit von dem Mechanismus der ganzen Natur, da es dann nicht ju verwundern ift, wenn der Mensch, als ju beiden Belten geborig, sein eigenes Befen in Beziehung auf seine zweite und höchste Bestimmung, nicht anders als mit Berehrung, und die Gefete berfelben mit ber bochften Achtung betrachten muß."

# Neuntes Capitel.

Begriff des höchsten Gutes. Antinomie und Lösung. Primat der praktischen Vernauft und deren Postulate.

Die Analytik ber praktischen Bernunft hat ihre Aufgabe gelöst und das sittliche Bermögen in uns dargethan, unvermischt mit allen frembartigen Bestandtheilen. Dieses Bermögen ift ber reine Wille, von dem empirischen darin unterschieden, daß bieser burch ein begehrtes Object, durch das Gefühl der Lust, jener das gegen bloß burch bas Bernunftgefet, burch bas Befühl ber Ach: tung vor dem Gesetze (Pflichtgefühl) bestimmt wird. Hier unterscheidet sich in der Sittenlehre die reine Moral von der Glückselig: keitslehre: jene grundet sich auf den reinen, diese auf den empirischen Willen. Jebe empirische Begrundung in ber Moral ift eudämonistisch. Es ist gleichgültig, ob sie mehr ober weniger eubamonistisch ift; sie barf es gar nicht sein, sie soll jebe Art ber Gludseligkeitslehre vollkommen ausschließen. 3wischen ben beiben Moralspftemen, bem reinen und empirischen, bem metaphysischen und eudämonistischen, bem kritischen und bogmatischen, giebt es keinen Bertrag, sondern nur eine Scheidung, die mit geometrischer Punktlichkeit, ja Peinlichkeit, vollzogen fein will. Das Sittengeset verträgt sich mit keinem empirischen Beweggrunde des Willens, welcher Art dieser Beweggrund auch sei;

es verträgt sich schlechterbings mit keinerlei Begierbe. Jebe Besgierbe ist selbstschitg, und das Sittengeset schlägt jede Selbstssucht nieder. So wie sich der Wille mit dem Sittengesetz versbindet, scheidet er sich von der Begierde und allen Motiven empirischer Abkunft. Diese Verbindung und Scheidung in dem moralischen Vermögen giebt Kant in dem Bilde eines chemischen Vorganges in der Körperwelt: er vergleicht den Willen mit dem Salzgeiste, die Begierde mit der Kalkerde, das Sittengesetz mit dem Alkali; wenn man zu dem empirisch afficirten Willen das moralische Sesetz als Bestimmungsgrund zusetz, so ist es, "als ob der Scheidekunstler der Solution der Kalkerde in Salzgeist Alkali zusetz; der Salzgeist verläßt sofort den Kalk, vereinigt sich mit dem Alkali, und jener wird zu Boden gestürzt")."

T.

Der Begriff bes höchften Gutes.

### 1. Zugenb und Gludfeligfeit.

Nur der reine Wille ift gut. Der menschliche Wille ist von Natur nicht rein; darum soll er sich läutern: diese Läuterung ist ein beständiger Kampf, der siegreiche Kampf ist die Tugend. Wenn aber die Tugend im Kampse besteht, der sich stets erneut und immer schwer ist, so muß dem menschlichen Willen ein natürliches Bestreben inwohnen, seinen Neigungen und Begierden zu solgen, lieber zu solgen, als dem Sittengesetz, ein natürliches Widerstreben gegen das Gute. Von hier aus sehen wir schon, wie Kant zu der Lehre vom "radical Bösen in der Renschennatur" kommen konnte und mußte.

Bir haben bas Gute bezeichnet als Willensobject, als Ge-

<sup>\*)</sup> Ebendas. I Th. I Bud. III hptst. Kritische Beleuchtung ber Analytit ber r. prakt. Bern. — Bb. IV. S. 208.

## Neuntes Capitel.

Begriff des höchsten Gutes. Antinomie und Lösung. Primat der praktischen Vernunft und deren Postulate.

Die Analytik ber praktischen Bernunft hat ihre Aufgabe gelöst und das sittliche Vermögen in uns dargethan, unvermischt mit allen frembartigen Bestandtheilen. Dieses Bermögen ift ber reine Wille, von dem empirischen darin unterschieden, daß bieser burch ein begehrtes Object, burch bas Gefühl ber Lust, jener bagegen bloß burch bas Vernunftgefet, burch bas Gefühl ber Ach: tung vor bem Gefete (Pflichtgefühl) bestimmt wird. Sier unterscheidet sich in der Sittenlehre die reine Moral von der Glückseligkeitslehre: jene grundet sich auf ben reinen, diese auf ben empirischen Willen. Jebe empirische Begründung in der Moral ift eudamonistisch. Es ift gleichgültig, ob sie mehr ober weniger eubamonistisch ist; sie barf es gar nicht sein, fie soll jede Urt ber Gludfeligkeitslehre vollkommen ausschließen. 3wischen ben beiben Moralspstemen, bem reinen und empirischen, bem metaphyfischen und eudämonistischen, bem fritischen und bogmatischen, giebt es feinen Bertrag, sondern nur eine Scheidung, die mit geometrischer Punktlichkeit, ja Peinlichkeit, vollzogen sein will. Das Sittengeset verträgt sich mit keinem empirischen Beweg: grunde des Willens, welcher Art dieser Beweggrund auch sei;

sten Gutes Tugend und Gläckseligkeit als vereinigt benken. Ohne biese Bereinigung kein höchstes Gut, ohne höchstes Gut kein Gezgenstand der praktischen Bernunft, kein Princip der praktischen Philosophie. Die Einheit von Tugend und Glückseligkeit ist demnach ein nothwendiger Begriff. Wie ist dieser Begriff denktar? In der Bestimmung und Auflösung dieses Problems besteht die Aufgabe der Dialektik.

Wenn es sich um die Verbindung zweier Begriffe handelt, so kommt es darauf an, ob diese Begriffe gleichartig oder versschieden sind. Gleichartige Begriffe verhalten sich, wie A zu etenem Merkmale von A; verschiedene verhalten sich, wie A zu B. Die Verbindung gleichartiger ist logisch oder analytisch, die Berzbindung verschiedener ist real oder synthetisch. Wenn also die Verbindung der Tugend und Glückseitgeit gedacht werden soll, so muß dieselbe entweder als analytische oder synthetische Einheit gedacht werden.

### 2. Die Antinomie ber praktischen Bernunft.

Die Berbindung sei analytisch, so sind die Begriffe von Tugend und Glückseligkeit ihrer Natur nach identisch: entweder ist die Glückseligkeit ein Merkmal der Tugend, oder die Tugend ein Merkmal der Glückseligkeit; mit dem einen der beiden Begriffe ist unmittelbar auch der andere gesetzt. Im ersten Falle lautet das Urtheil: "die Tugend ist Glückseligkeit, das tugendhafte Bewußtsein begreift alle Glückseligkeit in sich;" im anderen Falle lautet das Urtheil: "die Glückseligkeit ist Tugend, das richtige Streben nach Glückseligkeit führt unmittelbar auch zur Tugend." Dort ist die Tugend der Hauptbegriff, dessen Bestandtheil die

<sup>\*)</sup> Ebendaselbst. I Th. II Buch, II Hptst. — Bb. IV. S. 229 —232,

Stüdseligkeit bilbet; hier ist umgekehrt die Glückeligkeit der Hauptbegriff, der die Tugend als Merkmal in sich enthält. Genau so stehen sich in der Moralphilosophie der Alten die stoische und epikureische Sittenlehre gegenüber. Ihr Gegensat hat seinen gemeinschaftlichen Ausgangspunkt in der Art, wie beide das Berzhältniß von Tugend und Glückeligkeit begreifen: beide nehmen die Berbindung der Tugend und Glückeligkeit als Identität, als eine logische oder analytische Sinheit. In dieser Auffassung liegt der gemeinschaftliche Irrthum, die falsche dogmatische Boraussehung. Tugend und Glückeligkeit sind dem Ursprunge nach verschieben; die Quelle der Tugend ist der reine Wille (reine Bernunft), die der Glückeligkeit ist die Begierde (empirischer Wille); jene ist ein reiner, diese ein empirischer Begriff. Darum kann die Verzbindung beider, wenn sie überhaupt möglich ist, nur die syntheztische Einheit sein.

Die nothwendige Verbindung verschiedenartiger Begriffe ist (nicht Identität sondern) Causalität. Die beiden Begriffe seien A und B, so hat ihre nothwendige Verbindung den doppelten Fall: entweder A ist die Ursache von B, oder B ist die Ursache von A. Wenn also der Begriff des höchsten Gutes demgemäß bestimmt werden soll als die synthetische Einheit von Tugend und Glückseigkeit, so sind folgende beide Urtheile möglich: "entweder ist die Tugend Ursache der Glückseit, oder die Glückseit ist Ursache der Tugend."

Der Causalzusammenhang ist nur erkennbar, so weit er empirisch ist, so weit er Erfahrungsobjecte verknüpft. Die Glückseligkeit ist ein Erfahrungsobject, nicht die Augend. Darum ist die Augend weber als Ursache noch als Wirkung der Glückseligkeit erkennbar. Als Erkenntnißurtheile sind daher beide Urtheile unmöglich.

Nach ben Grunbfaten bes reinen Berftanbes muffen Urfache und Wirkung einer empirischen Erscheinung felbst empirisch fein. Daber kann die Tugend (bie rein moralische Gefinnung) unter bem Gefichtspunkte bes Berftanbes weber als Urfache noch als Wirtung ber Gludfeligkeit gelten. Der Berftand muß von sich aus beides verneinen. Gesetzt nun, es ließe sich unter einem höheren Gefichtspunkte ein Causalzusammenhang zwischen Tugend und Gludfeligkeit benten, fo konnte aus moralifchen Grunden niemals ber empirische Buftand bie Urfache bes moralischen sein. Dann mare bie Sittlichkeit empirisch begrundet, ihr innerstes Motiv ware die Selbstsucht und damit die Sittlichkeit als solche vernichtet. Beibe Behauptungen wibersprechen ben Grundfägen bes reinen Berftandes; bie zweite wiberfpricht außerdem den Grundfaben der Moral, benn sie grundet fich auf das Princip ber Heteronomie.

Die ganze Aufgabe gerath bemnach in einen Widerstreit mit fich felbst. Die praktische Vernunft fordert den Begriff bes bochsten Gutes, Dieser Begriff forbert Die Einheit ber Tugend und Gluckfeligkeit, biese Einheit ift entweber analytisch ober synthetisch, entweder Ibentität ober Causalität; analytisch (identisch) ift fie nicht, also kann fie nur synthetisch fein; wenn es also ein hochstes Gut giebt, so muß die Tugend entweder die Ursache ober bie Wirkung ber Gludfeligkeit fein. Beibes ift unmöglich, alfo ift bas hochfte But auch nicht bie Caufalverknupfung von Tugend und Gludfeligkeit. Es bleibt mithin für Diesen Begriff kein einziger benkbarer Fall. Wenn aber bas hochste Gut nicht gebacht werben kann, wo bleibt bie Möglichkeit ber praktischen Bernunft, wo bleibt die Möglichkeit der Sittenlehre überhaupt? Der Begriff bes hochsten Gutes beruht auf zwei Rallen, Die fich zu einander verhalten wie Thesis und Antithesis: das ift die

"Antinomie ber praktischen Vernunft". Von jenen beiden Fälzlen kann zunächst keiner bejaht werden, sie erscheinen beide unzmöglich: bas ist das Dilemma der praktischen Vernunft. In biesem Dilemma steht der Begriff des höchsten Gutes und damit die praktische Vernunft selbst. Es handelt sich um die Lösung dieses Widerstreites\*).

### 3. Auflosung ber Antinomie.

Die Auflösung felbst hat nur einen einzig möglichen Rall. Das Sittengeset ftebt fest, mit ihm bas Bermogen ber praftischen Bernunft; mit biefem Bermogen ift ber Begriff eines hochsten Gutes nothwendig verknüpft: dieser Begriff muß gebacht werden und ist nur denkbar als die Causalverknüpfung der Augend und Glückseligkeit. Daß die Augend eine Wirkung der Gludfeligkeit sei, ift schlechterbings unmöglich, bas hat alle Grunde gegen sich, sowohl die logischen als moralischen, sowohl bie speculative als die praktische Bernunft; daß dagegen die Zugend Urfache ber Glückseligkeit sei, bas ist zwar aus Grunden ber speculativen Bernunft nicht zu begreifen, aber die praktische Bernunft erhebt gegen biefe Fassung keinen Widerspruch. Wenn wir also die beiden Gate, auf benen ber Begriff bes hochsten Gutes beruht, forgfältig abwägen, fo fteht die Baage nicht gleich; wenn einer von beiben gelten foll, fo fällt die Entscheibung unbedenklich bahin, wo die Tugend gilt als Ursache der Glüdfeligteit. Das ift für ben Begriff bes bochften Gutes bie einzig mögliche Fassung.

Diese Fassung ist nothwendig. 3war ist auch hier die Caufalverknüpfung nicht erkennbar, wohl aber benkbar, eben so benk-

<sup>\*)</sup> Ebendas. I Th. II Buch. II Hptft. I. Die Antin, b. pr. B.

bar, als die Freiheit, als der intelligible Charakter, und aus denselben Gründen. Die Tugend muß als Ursache der Glückseligkeit eben so gedacht werden, wie die Freiheit als Ursache empirischer Handlungen, wie der intelligible Charakter als Ursache des empirischen. In allen drei Fällen, um sie auf einen Generalnenner zu bringen, handelt es sich um die intelligible Causalität, nämlich darum, daß ein Intelligibles gedacht wird als Ursache des Empirischen. Die speculative Bernunft verdietet die Erkennbarkeit dieser Causalverknüpfung, sie erlaubt deren Denksbarkeit. Diese Denkbarkeit gedietet die praktische Bernunft. Aus Gründen der speculativen Bernunft ist jene Causalverknüpfung nicht erkenndar, wohl aber denkbar; aus Gründen der praktischen Bernunft muß sie gedacht werden\*).

Mit diefer Auflösung entscheibet sich zugleich bas mahre Berhältniß ber speculativen und praktischen Bernunft. find Bermögen ber reinen Bernunft, also auf gleiche Beise ur: sprünglich, auf gleiche Beise a priori. Die Function ber speculativen Bernunft ift die Erkenntniß, die ber praktischen ber Wille; das Object der Erkenntnig ist die sinnliche Welt, das Product des Willens die sittliche; die speculative Vernunft geht auf die Natur, die praktische auf die Freiheit; bas Geset ber Ratur ift mechanisch, bas ber Freiheit moralisch. Benn biese Bestimmungen sich nur wie Thefis und Antithesis verhalten, fo bilden sie eine Antinomie und schließen einander aus, so verhalten sich die speculative und praktische Vernunft als nebengeordnete Arten, als contradictorische Sate, so bildet die Bernunft keine Ginheit, kein Ganzes, sondern steht im Widerspruche mit fich felbst. Wir find im Berlaufe ber fritischen Untersuchung

<sup>\*)</sup> Ebendas. I Th. II Buch. II Hptft. II. Kritische Ausbebung ber Antinomie ber pr. Bernunft. — Bb, IV. S. 234—240.

biefer Antinomie in allen ihren Kormen begegnet und baben fie überall gelöft. Jett liegt fie in ihrer Grundform vor und will an der Burgel gelöft werden. Natur und Freiheit, sinnliche und intelligible Belt, Empirisches und Intelligibles find einanber nicht coordinirt, fie liegen nicht auf demfelben Gebiete, sonbern bas Intelligible muß als ber lette Grund bes Empirischen gebacht werben. Das verlangt die praktische Bernunft. speculative Bernunft kann diese Causalverknüpfung nicht begreifen, aber auch nicht verneinen; sie verneint ihre Erkennbarkeit, aber erlaubt ibre Denkbarkeit, also kann sie ber Forderung ber praktischen Bernunft sich nicht widerseten, sondern ift genöthigt, Dieselbe anzunehmen, also bem Gebote ber praktischen Bernunft ju gehorden. Ihr Berhältniß jur praktischen Bernunft ist also nicht Rebenordnung, fondern Unterordnung. Das Berhältniß ber praktischen Bernunft jur speculativen ift, wie fich Rant ausbrudt, "Primat". Wie sich bas Intelligible jum Empirischen, bie Freiheit zur Natur verhalt, so wird sich die praktische Bernunft zur speculativen verhalten muffen: nicht als ihr gleichartig ober nebengeordnet, auch nicht als von ihr bedingt und abhängig, sonbern, was allein übrig bleibt, als bas Princip, von bem bie speculative Bernunft selbst abhängt: biefes Berhältnig nennt Kant "Primat ber reinen praktischen Bernunft". Der Begriff eines solchen Primates ift die lette Auflösung jener Antinomie, Die wir im Gebiete sowohl der speculativen als praktischen Bernunft, in ben Begriffen ber Belt und bes hochsten Gutes tennen gelernt und zulett auf ben ursprünglichen Biberftreit ber beiben Bernunftvermögen felbst jurudgeführt haben. Um bas Ergebniß turg zu faffen: Berftand und Wille find nicht gleichartige Bermogen, die sich neben einander ordnen, sondern es findet zwischen beiben ein Abhangigkeitsverhaltniß fatt; aber es ift nicht,

wie die dogmatischen Metaphysiter geglaubt haben, der Bersftand, der den Willen macht, sondern umgekehrt der Wille, von dem der Berstand abhängt\*).

#### П.

Die Poftulate ber prattifchen Bernunft.

Die Gegenstände der praktischen Vernunft unterscheiden sich so von denen der speculativen, daß sie nicht gegeben, sondern aufz gegeben sind: sie sind nicht Erkenntniß: sondern Willensobjecte; man darf von ihnen nicht sagen, sie sind, sondern sie sollen sein; ihre Wirklichkeit besteht nicht in der Ersahrung, die sie wahrnimmt, sondern in dem Willen, der sie verwirklicht. Sie sind zulösende Aufgaben, nicht zufällige, die man eben so gut haben als nicht haben kann, sondern nothwendige, von der Berznunft unabtrennbare.

Das höchste Gut soll verwirklicht werden, nicht als Mittel zu irgend welchem Zwede, sondern als der höchste und unbedingte Vernunftzweck selbst; es ist unbedingt nothwendig, daß dies ser Zweck ausgeführt wird; diese Nothwendigkeit ist nicht naturzgesetlich, sondern moralisch. Die Verwirklichung des höchsten Gutes ist moralisch nothwendig; also ist es auch moralisch nothwendig, daß die Bedingungen eristiren, unter denen allein das höchste Gut verwirklicht werden kann. Wer die Sache will, muß auch die Bedingungen wollen, ohne welche die Sache unzmöglich ist.

Das höchste Gut ift ein sittlicher 3wed, ber nicht auszu-führen ift ohne ein sittliches, von bem Mechanismus ber Natur-

<sup>\*)</sup> Ebenbas. I Th. II Buch, II Hptst. III. Bon bem Primat ber r. pr. Bern. in ihrer Berbindung mit ber speculativen. — Bb. IV. S. 240—43.

urfachen volltommen unabhängiges Bermögen, ohne bas Bermögen ber Freiheit.

### 1. Unfterblichteit ber Seele.

Das hochfte Gut verbindet mit ber vollendeten Sittlichkeit bie vollendete Glückfeligkeit; und zwar foll es die Sittlichkeit fein, ber bie Gludfeligkeit folgt. Alfo ift bie oberfte Bebingung des höchsten Gutes die vollkommene Tugend. Sittlichkeit ift pflichtmäßige Gefinnung; vollendete Sittlichkeit ift die vollkommen lautere Gesinnung, die von ben selbstfüchtigen Trieben ber finnlichen Ratur gang frei ift; sie ware nicht gang frei, wenn fie beren Angriff und Bersuchung noch zu fürchten hatte, sie muß auch von ber Berlodung frei sein: in bem Zustande einer solchen Freiheit ift ber Wille mehr als tugendhaft, er ift beilig. Tugend ift ber angestrengte Kampf, ber errungene Sieg über bie Reigung. Unter ben fortmährenden Unfechtungen bes irbi= schen Lebens, das die sinnlichen Triebe nicht los wird, will ber Rampf zwischen Pflicht und Reigung immer wieder erneut werben; es giebt hier keinen letten, bauernben Sieg; bie absolute Lauterkeit ber Gefinnung, biese erste nothwendige Bedingung gur Berwirklichung bes hochsten Gutes, ift in bem irbischen Leben nicht zu erreichen. Sie kann überhaupt in keinem begrengten Zeitraume erreicht werben. Die Lösung biefer fittlichen Aufgabe ift nur in einer Emigfeit möglich: also verlangt bas höchste Sut, wenn es durch den menschlichen Willen verwirklicht werden foll, die unendliche Fortbauer bes menschlichen Dafeins ober bie Unsterblichkeit ber Geele\*).

<sup>\*)</sup> Ebendas. I Th. II Buch. II Hptst. IV. Die Unsterblichkeit ber Seele als ein Postulat ber r. pr. Bern. — Bb. IV. S. 243—245.

### 2. Das Dafein Gottes.

Das höchste Gut besteht in der vollendeten Glückseligkeit vermoge ber vollendeten Sittlichkeit; Die Beiligkeit foll Die Seligfeit zur Folge haben, zur nothwendigen Folge. Der Gittlichkeit soll die Glückseligkeit proportionirt sein. Die Sittlichkeit besteht nur in ber Gesinnung; die Glückseligkeit betrifft ben gesammten Lebenszustand, ber selbst einen Theil bes gesammten Beltzustandes ausmacht. Die Gefinnung richtet fich bloß auf bas Gefet; bas Gefet verheißt uns weber Gludfeligkeit noch nimmt es von sich aus Rucksicht auf die außere Ordnung der Dinge. Und boch foll zwischen Gefinnung und Beltorb: nung ein nothwendiger Busammenhang fattfinden: eine Barmonie, worin fich ber Belt : und Lebenszustand nach ber moralischen Gefinnung richtet. Dieser Busammenbang soll fein. Also muß auch die Bedingung eriftiren, unter ber allein ein folcher Busammenhang möglich ift. In uns kann biefe Bedingung nicht enthalten sein; wir haben die Belt und Natur nicht gemacht, also auch nicht so gemacht, daß sie in ihrem Gange der moralifchen Gefinnung gerecht wird. Diese Bedingung tann nur bie Urfache ber Belt felbst sein, eine folche Belturfache, die gemäß ber moralischen Gefinnung handelt, also eine intelligente Beltursache, ein moralischer Belturbeber, mit einem Borte Gott, in bem fich Beisheit, Beiligkeit, Seligkeit vereinigen. Dhne Unsterblichkeit ift die fittliche Bollenbung unerreichbar, Die zur Seligkeit führt. Dhne Gott ift die Weltordnung unmöglich, in welcher aus der Sittlichkeit die Glückfeligkeit bervorgeht. Das bochste Gut verwirklichen heißt: 1) nach der moralischen Boll= kommenheit streben, 2) bieselbe erreichen, 3) badurch ber Seligkeit murbig und theilhaftig werben, als einer nothwendigen Folge

ber vollendeten Tugend. Ohne Freiheit kann die moralische Bollkommenheit nicht erstrebt, ohne Unsterblichkeit der Seele nicht erreicht werden, ohne Gott giebt es überhaupt keinen durch die Lauterkeit der Gesinnung bedingten Bustand der Glückfeligkeit, kein Berhältniß, in welchem die Glückseligkeit von der Tugend abhängt \*).

### 3. Bernunftglaube.

Die moralische Vernunft forbert ben Begriff des höchsten Gutes, die Berwirklichung beffelben, die Bedingungen, unter benen allein jenes Gut verwirklicht werden kann: sie verlangt bas Bermogen ber Freiheit, Die Unfterblichkeit ber Geele, bas Dasein Gottes; sie behauptet die Realität dieser Ibeen, weil sie nothwendig find gur Berwirklichung bes hochften Gutes. Diefe Behauptung ift kein Erkenntnigurtheil, kein theoretischer Sab, sondern eine moralische Forderung, ein praktisches Postulat. Das bochfte Gut zu verwirklichen, ift unfer bochfter 3med; Die Bebingungen anzunehmen, unter benen jene bochste Aufgabe gelöft merben fann, ift ein nothwendiges Bedurfnig unserer Bernunft. Die Behauptungen, die sich auf ein folches Bernunft= bedürfniß grunden, find Poftulate. Go poftuliren wir bas Bermogen ber Freiheit, die Unsterblichkeit ber Seele, bas Dafein Gottes. Bedürfnisse find nicht Pflichten. Pflicht ift allein bas moralische Sanbeln. Man kann moralisch handeln, ohne bestimmte Sate anzunehmen, sei es theoretisch ober praktisch, sei es bejahend oder verneinend. Es giebt keine Pflicht, etwas zu glauben ober nicht zu glauben. Es giebt nur die eine Pflicht, moralisch zu handeln. Wenn mit biefer Pflicht gewisse Unnab-

<sup>\*)</sup> Ebendas. I Th. II Buch. II Hptst. V. Das Dasein Gottes als ein Postulat der r. pr. Bern. — Bb. IV. S. 245—254.

men ober Glaubensüberzeugungen zusammenhängen, so ift es nicht ber Glaube, auf ben sich bie Pflicht, sondern umgekehrt bie Pflicht, auf bie sich ber Glaube gründet.

Jene Postulate ber moralischen Vernunft find Ueberzeugungen nicht aus Pflicht, sondern aus Bedürfniß. Aber diese Bedürfniß gründet sich nicht auf eine zufällige Neigung oder Liebzhaberei, sondern auf die Verfassung der moralischen Vernunft selbst und ist daher, wie diese, allgemein und nothwendig. Wenn daher Wizenmann dem kritischen Philosophen entgegenhielt, daß Bedürfniß nach einem Objecte nicht die Ueberzeugung von der Wirklickeit jenes Objects begründen könne, so hatte er Recht in Vetreff aller Neigungsbedürfnisse, und Kant hatte Recht, wenn er seine Postulate dagegen verwahrte. Sie sind nicht Neigungssondern Vernunftbedürfnisse\*).

So allgemein und nothwendig, wie die Bernunft selbst, find ihre Bebürfnisse, find die Postulate, die sich auf diese Bebürfnisse gründen. Nun verstehen wir unter objectiver Realität im Sinne der kritischen Philosophie nichts anderes als nothwendige und allgemeine Geltung. In diesem Sinne beanspruchen die Postulate der praktischen Bernunft objective Realität.

Hier erweist sich der Primat der praktischen Vernunft in seiner Machtvollkommenheit. Die praktische Vernunft entscheisdet, was die speculative nicht zu entscheiden vermochte. Die speculative Vernunft konnte die Wirklichkeit (objective Realität) der Ideen weder bejahen noch verneinen; sie konnte nur deweisen, daß diese Realität auf rationalem Wege nie zu erkennen, nie zu beweisen sei; sie konnte nur alle dafür aufgebrachten Beweise widerlegen. In der speculativen Vernunft blieben die Ideen

<sup>\*)</sup> Ebenbas. I Th. II Buch. II Sptft. VIII. Bom Fürmahrhalsten aus einem Beburfnisse ber r. Bern. — Bb. IV. S. 268 Anmerkg.

unübersteigliche Grenzbegriffe, unauflösliche Probleme. Diese Probleme löst die praktische Vernunft. Sie löst dieselben in positiver Weise. Diese positive Auflösung sind die Postulate.

Im Sinne ber speculativen Vernunft konnte von der Seele nie erkannt werden, daß sie beharrlich, also auch nicht, daß sie unsterblich sei; alle dahin zielenden Beweise waren Paralogismen. Die praktische Vernunft beweist die Unskerblichkeit, ihr Beweist ist moralisch. Sie ist genöthigt, dieselbe zu postuliren. Dassselbe gilt von der Freiheit, von dem Dasein Gottes. In der speculativen Vernunft bleibt die Freiheit problematisch, in der praktischen wird sie kategorisch. In der speculativen Vernunft ist das Dasein Gottes ein Ideal, in der praktischen wird dieses Ideal eine Realität.

Postulate find nicht Ertenntnigurtheile. Sie find Ueber: zeugungen aus Bernunftbedurfniß, nicht aus Berftandesbegriffen. Als Berftandeseinsichten maren fie theoretische Dogmata, Erklärungen über bie Natur und bas Wesen ber Dinge; als solche Erklärungetheorien sind fie nichts als schwankenbe, unfichere, unzureichende Hoppothesen, ohne eigentlichen miffenschaftlichen Werth, ohne alle Gewißheit. Bir haben von bem Bermögen ber Freiheit, ber Unsterblichkeit ber Seele, bem Dasein Gottes feine andere als eine moralische Gewißheit. Diese Gewißheit ist keine Berstandeseinsicht, also kein Biffen; sie ist nicht bloß annahernde, sondern vollkommene Gewißheit, also nicht bloß Meinung, fondern Ueberzeugung: fie ift Glaube, ein Glaube, ber fich auf praktische Bernunft grundet, also reiner Bernunftglaube ober praktischer Glaube. Der Gegenstand bieses Glaus bens ist das ewige Leben und Gott als der moralische Urheber und Gesetgeber ber Belt. Im Geifte bieses Glaubens werben also auch die sittlichen Gesetze als göttliche Gebote gelten dürfen. So

werben bie Pflichten Glaubensobjecte. Die Pflicht als Trieb: feber bes Willens bilbet ben Inhalt und Charafter ber Sittlich: keit; die Pflicht als Gegenstand bes Glaubens (als göttliches Gebot) bilbet ben Inhalt ber Religion innerhalb ber bloffen Ber= hier ist ber Punkt, wo ber Unterschied und Busammenbang zwischen ber moralischen und religiösen Gemutheverfaffung einleuchtet, wo aus ber praktischen Bernunft die Religion bervorgeht, und die Sittenlehre in die Religionsphilosophie übergeht. Nicht ber Glaube wird zum Inhalte ber Pflicht, sondern die Pflicht wird zum Inhalte des Glaubens. Die sittliche Geltung ber Pflichten ift nicht bedingt durch die religiöse, sondern umgekehrt. Richt weil fie gottliche Gebote find, gelten fie als Pflichten, sonbern weil sie Pflichten find, werden sie geglaubt als gottliche Gebote. Benn die Sittenlehre von ber Glaubenslehre abhangt, so ist eine solche Sittenlehre theologische Moral; wenn bagegen die Glaubenslehre von ber Sittenlehre abhängt, fo ift eine solche Glaubenslehre Moraltheologie. Es leuchtet schon jest ein, daß die kritische Philosophie nie theologische Moral, sondern nur Moraltheologie einräumen und geben fann \*).

#### Ш.

Methobenlehre. Die fittliche Erziehung.

Die Grundprobleme der Sittenlehre sind gelöst. Die beis ben Factoren, deren Product die Sittlichkeit bilbet, sind in ihrer Ursprünglichkeit dargethan und festgestellt: das Sittengesetz und der reine Wille, der Pflichtbegriff und das Vermögen der Pflichtserfüllung. Der Angelpunkt der gesammten kantischen Moral liegt in dem Begriffe der Pflicht. Damit in der Aritik der prak-

<sup>\*)</sup> Ebendas. I Th. II Buch. II Hptft. VI — VIII. — Bb. IV. S. 254—270,

tifchen Bernunft bieselbe Architektonik herrsche, als in ber Aritik ber reinen, wird ber Elementarlehre noch eine Methodenlehre hinzugefügt. Methode ist wissenschaftliche Form, Darstellungs-Die Methobenlehre ber praktischen Philosophie fragt: weise. welches ift die richtige Art, ben Pflichtbegriff barzustellen? Diese Frage hat eine praktische Bedeutung und verlangt beghalb eine praktische Antwort. Die einzige Form, Die ber Pflicht entspricht, die einzige Gestalt, in ber sich die Pflicht mahrhaft ausbruckt, ist die pflichtmäßige Gefinnung ober ber sittliche Charakter. Einen folden Charafter zu bilben, ist die Aufgabe des moralischen Unterrichts, der sittlichen Erziehung. Bas die Methodenlehre in ber Kritik der praktischen Vernunft will, bas leistet nicht die Philosophie, sondern die Padagogik, und die richtige moralische Bilbung ift bie hochste vabagogische Leistung. Rant bat an biefer Stelle für die sittliche Erziehungskunft die Grundzüge entworfen, wie sie ber Beift seiner Philosophie forbert. Es foll bie menschliche Ratur moralisch, die Pflicht in ihrer gangen Strenge und Reinheit lebendig gemacht und in ber Gefinnung erweckt werben. Darum bilbe man vor allem ben moralischen Sinn in ber Beurtheilung bes menschlichen Sanbelns. Jebe Sanblung gelte nur nach ihrem moralischen Werth, biefer werbe nur nach dem Ragstabe ber Pflicht beurtheilt und anerkannt. Dan lerne zuerft in seiner Beurtheilung frember Sandlungen die moralische Trieb: feber von ben selbstfüchtigen Motiven so scharf und genau als möglich unterscheiden, damit man sie eben so genau und veinlich in bem eigenen Handeln unterscheibe und sich nie überrebe, bie Gelbstsucht, wie fein und tief verborgen fie sei, konne jemals moratisch handeln. In bieser Unterscheidung ber sittlichen Triebfedern werde das moralische Urtheil geübt und dadurch der moralifche Sinn geweckt, bis es bem Menschen gur zweiten Natur

wird, fich und andere mit bem Dage ber Pflicht zu meffen. Jebe Sandlung gelte nur nach ihrer Pflichtmäßigkeit; Die pflichtmäßige Sandlung gelte nie, als ob fie bas Dag ber menfch= lichen Natur übersteige, als ob sie ein ganz besonderes Berdienst ober gar überverdienstlich ware. Sie ist nur richtig. Wenn fie um der Pflicht willen geschehen ift und aus teinem anderen Grunde, so ift fie nicht anders als fie fein foll. Man billige bie fittliche Handlungsweise, aber nobilitire fie nicht. Das Ge= rebe von sogenannten eblen Sanblungen ift unklar und schablich, es lenkt ben moralischen Sinn vom richtigen Wege ab und führt ihn ber Eitelkeit zu, statt ihn in ber einfachen pflichtmäßigen Gefinnung zu bestärken. Man prufe die Sandlungen genau und bewundere sie nicht vorzeitig, errege nicht flüchtigen Enthufiasmus und eilige Gefühle, bie mit bem Augenblide kommen und geben, die hochstens gute Anwandlungen find, aber nicht bauernbe Gefinnung werben. Nichts ift schlimmer, als ben gefunden, moralischen Sinn in Gefühlsschwärmerei vermanbeln. Das ist febr leicht, aber auch ganz nuglos und unfruchtbar; es ift vielmehr schädlich. Denn eben baburch wird bem moralischen Sinn alle jene Festigkeit, Sicherheit und Rlarheit genommen, bie ihm angewöhnt werben foll, und ohne welche er selbst niemals reif, lebensfähig, thatkräftig wird.

Es giebt Beispiele, in benen sich Tugend und pflichtmäßige Gesinnung gleichsam vorbilblich verkörpern. Solche Beispiele benutz bie sittliche Erziehung, setze sie in bas richtige und wirksame Licht, damit sie dem Zöglinge fruchtbar und erhebend einzleuchten. Die Tugend erscheint um so reiner, je größer und schwerer die Opfer sind, die um ihretwillen gebracht werden. Die Pslichterfüllung ist leicht, wenn sie nichts kostet. Es ist wenig, wenn man um der Pslicht willen den Lohn verschmäht,

ben die pflichtwidrige Handlung einträgt. Es ist mehr, wenn man um der Pflicht willen auch die Verluste hinnimmt, welche die pflichtmäßige Handlung herbeiführt. Und je schwerer, schmerzelicher diese Verluste sind, je näher sie das Gemüth selbst treffen, um so reiner erscheint die so erkämpste Augend. Die ächte probehaltige Augend erscheint im Leiden. Hier ist es, wo sich die seltenen und erhebenden Beispiele sinden, die man dem heranreisenden moralischen Sinne zum Vorbilde geben darf. In diesem Ariumphe über die Natur offenbart sich der Mensch in seiner sittslichen Würde, in seiner moralischen Geistesfreiheit\*).

#### IV.

### Sinnenwelt und Sittengeset.

Der Mensch ist Glied zugleich ber sinnlichen und intelli= gibeln Belt. Die Sinnenwelt ift fein Gegenstand, die sittliche ift fein Product; jene ift eine Aufgabe ber menschlichen Erkenntniß, biese eine Aufgabe bes menschlichen Willens; bort hat bie speculative, hier die praktische Bernunft ihren Spielraum. Der Wille ift unabhangig von ber Erkenntnig, wie bas Sittengefet unabhangig vom Raturgefet. Doch tann in einer gewiffen Rudficht die Erkenntnig ber Sinnenwelt felbst einen auf unsere moralische Anlage gunftigen Ginfluß ausüben. Das Sittengeset bemuthigt die menschliche Selbstliebe, bas finnliche Selbstgefühl. Benn es ein Naturgesetz giebt, bem gegenüber ber Mensch als lebenbiges Geschöpf sich unendlich klein erscheint, so wirkt biese Erkenntniß in einer dem Sittengesetz analogen Beise auf das mensch-Bas uns als sinnliche Befen bemuthigt, liche Selbstgefühl. bas erhebt uns als geistige Besen. So bemuthigend und so er: hebend wirkt auf die menschliche Natur die Sinnenwelt im

İ

<sup>\*)</sup> Chendas. II Theil. Methobenlehre. — Bb. IV. 6, 273—287, Tifder, Geschichte ber Philosophie IV. 2 Auft. 12

Großen, ber unermegliche Beltbau, die Anschauung bes Firmaments und die Erkenntnig feiner ewigen Befete. "3wei Dinge," fagt Kant, "erfüllen bas Gemuth mit immer neuer und zunehmender Bewunderung und Chrfurcht, je öfter und anhaltenber fich bas Nachbenken bamit beschäftigt: ber gestirnte Simmel über mir und bas moralische Befet in mir. Der erftere Un= blid einer zahllosen Beltenmenge vernichtet gleichsam meine Bichtigfeit als eines thierischen Geschopfs, bas bie Materie, baraus es warb, dem Planeten (einem blogen Punkte im Beltall) wieber zurudgeben muß, nachbem es eine kurze Zeit (man weiß nicht wie) mit lebender Kraft verseben gewesen. Der zweite bagegen erhebt meinen Werth als einer Intelligenz unendlich burch meine Perfonlichkeit, in welcher bas moralische Gesetz mir ein von ber Thierheit und felbst von ber gangen Sinnenwelt unabhangiges Leben offenbart, wenigstens so viel sich aus ber zwedmäßigen Bestimmung meines Daseins durch dieses Geset, welche nicht auf Bebingungen und Grenzen biefes Lebens eingeschränkt ift, sonbern in's Unendliche geht, abnehmen läßt."

# Zehntes Capitel.

# Der Rechtsbegriff. Privatrechtslehre.

I. Der Rechtsbegriff.

### 1. Rechte und Tugenbpflichten.

Die menschliche Vernunft ist die Quelle einer doppelten Gesetgebung, ber natürlichen und sittlichen. Der Berftand ift ber Gesetzgeber ber Natur, ber Wille ober bie praktische Bernunft ift ber Gefetgeber ber Freiheit. Jedes Gefet ift als folches ber Ausbruck einer ausnahmstofen Rothwendigkeit, aber biefe Rothwendigkeit selbst ist nach der Natur des Gesetzes verschieden. andere ist die mechanische, eine andere die moralische Nothwen-Naturgesete muffen befolgt werben; Freiheitsgesete follen befolgt werben, sie gelten für ein Bermögen, welches fie nicht zwingen, sondern nur verpflichten konnen. Es ist also moglich, daß sie auch nicht befolgt werden. Die Beränderungen und Begebenheiten in ber Natur find immer gesehmäßig; die menschlichen Sandlungen sind es nicht immer, fie konnen mit ben Sittengeseten übereinstimmen ober nicht. Im ersten Kalle find fie geset : ober pflichtmäßig. Aber weil die pflichtmäßigen Handlungen frei oder willfürlich sind, so steht es bei ihnen, aus welchen Triebfebern sie das Geseth erfüllen. Die Handlung kann gesehmäßig sein, ohne daß auch die Triebseber es ist. In diesem Fall ist das Geseth nur der Inhalt, nicht die Form und Gesinnung der Handlung; in diesem Fall ist die Uebereinstimmung zwischen Geseth und Handlung eine völlig äußere. Wenn die Handlung das Geseth äußerlich erfüllt, gleichviel aus welchen Beweggründen, so ist sie nichts weiter als legal. Wenn sie es erfüllt um des Gesethes willen, bloß aus Achtung vor dem Geseth, so ist sie moralisch. Wir haben den Unterschied der Legalität und Moralität schon früher aus dem Begriffe des Freiheits: und Sittengesetes abgeleitet und erklärt. Hier theilt sich die Sittenlehre in zwei verschiedene Gebiete, die wir näher untersuchen müssen, um das Gebäude zu vollenden.

Die Sittengesete find ftets bieselben, aber ihre Gesetgebung unterscheidet sich in außere und innere: jene geht bloß auf bie Handlung, völlig unbekummert um beren Gefinnung und Triebfeber, diese richtet sich auf die Gefinnung; die erste ist juridischer, bie zweite moralischer Urt. Die Freiheitsgesete find insgesammt Pflichten. Die moralische Pflichterfüllung verlangt immer die pflichtmäßige Gefinnung. Aber es giebt Pflichten (Freiheitsgefete), die abgesehen von ber Gefinnung außerlich erfüllt werben können und sollen; es giebt andere, beren Erfüllung nur burch bie Gesinnung möglich ift. Dit anberen Worten: gewisse Pflichten konnen burch legale Handlungsweise erfüllt werden, die übrigen nur durch moralische. Es ift Pflicht, einen abgeschloffenen Bertrag zu halten; es ift Pflicht, ben Nachsten zu lieben. Die erfte Pflicht läßt fich legal (abgesehen von der Gefinnung) erfullen, die zweite bagegen nur moralisch, nur burch die Gesinnung. Bir wollen die Pflichten der ersten Art "Rechtspflichten", die ber zweiten "Zugendpflichten" nennen. Go wird fich bie Metaphysit ber Sitten in eine Rechts = und Tugenblehre unterscheiben ("metaphysische Anfangsgrunde ber Rechts = und Tugenblehre") \*).

Das Princip ber gesammten Sittenlehre besteht in bem Geseth und Bermögen ber Freiheit. Dhne bieses Bermögen giebt es keine Berbindlichkeit, und ohne biese weder Rechte noch Tuzgenben. Dieß hatte Kant schon früher in seiner Beurtheilung von Schulze's beterministischer Sittenlehre mit ber größten Bezstimmtheit ausgesprochen \*\*).

### 2. Positive und rationale Rechtelehre.

Wir handeln zunächst von der Rechtslehre. Sie unterscheisdet sich, wie überhaupt unsere Erkenntniß, in reine und empirische, rationale und historische Rechtswissenschaft; die erste ist philosophisch, die zweite gelehrt. Die Rechtsgelehrsamkeit hat zu ihrem Gegenstande die positiven Bestimmungen, welche die Gessehung an gewissen Orten, zu gewissen Zeiten festgeseht und rechtsgültig gemacht hat: das geschichtlich gewordene positive Recht. Wenn man die Frage stellt, was unter gegebenen Bedingungen Rechtens ist, so antwortet hierauf allein die empirische Rechtskunde. Eine andere Frage ist die der rationalen Rechtsbegriffen zu thun.

Das rationale ober natürliche Recht ift allein auf die Bernunft gegründet. Wie folgt aus der praktischen Bernunft, aus dem Bermögen der Freiheit das Recht? Die perfönliche Freiheit

<sup>\*)</sup> Metaphysit ber Sitten. I Th. Met. Anfgegr. ber Rechtelehre. Ginleitg, III — Bb. V. S. 17 flab.

<sup>\*\*)</sup> Recension von Schulz's Versuch einer Einleitung zur Sittens lehre für alle Menschen ohne Unterschied der Religion. 1783. Bb. V. S. 337 figd.

ift, formell betrachtet, die Billfur ober bas Bermogen ber eingelnen Person, nach ihrem Gutbunken zu handeln, so weit ir: gend ihre Macht reicht. Darin liegt die durch nichts gehinderte Möglichkeit, daß fich die Freiheitssphären ber verschiedenen Derfonen in ihrer Birtfamteit gegenseitig ftoren, feindlich gegen einander gerathen, bas geordnete Busammensein und badurch bie Freiheit jedes Einzelnen gefährden und aufheben. Darum verlangt bas Freiheitsgeset, wenn es nicht sich felbst widersprechen foll, daß die Billfur jedes Gingelnen fich bem Underen gegenüber in die richtigen Grenzen einschließe, daß keiner die Freiheit bes Anderen verlete. So wird die perfonliche Freiheit in jedem Einzelnen mit einer Richtschnur umgeben, innerhalb beren fie eine gesicherte Sphare beschreibt und ausfüllt. Diese Sphare ift ihr Recht; die Anerkennung und Bewahrung ber fremden Freiheit ift ihre Pflicht. Dhne diese Pflicht giebt es kein Recht, ohne Recht überhaupt teine Freiheit. Erft in biefer Form ftimmt bie Freiheit mit fich felbst aberein. Darum muß bie Freiheit bas Rechtsgeset fordern. Das Recht ist ein nothwendiges Postulat ber praktischen Bernunft. Die kantische Erklarung fagt: "bas Recht ift der Inbegriff der Bebingungen, unter denen die Bill: für des Einen mit der Willfür des Anderen nach einem allgemei: nen Gesetze ber Freiheit jusammen vereinigt werben kann \*)."

### 3. Recht und 3mang. Enges und weites Recht.

Daraus erhellt, wie bas Recht vernünftigerweise verstanden sein will. Es ist ein Berhältniß zwischen Personen, ein gegensfeitiges Verhältniß, weil jede Seite ber anderen gegenüber zusgleich berechtigt und verpflichtet ist; dieses Rechtsverhältniß ist

<sup>\*)</sup> Metaph, Ansgegr. ber Rechtslehre. Einl. in die Rechtsl. §. A. §. B. — Bb. V. S. 29 — 30.

rein äußerlich, die Seiten besselben sind nicht die Sesinnungen, sondern die Willfür der Personen; ich habe kein Recht, daß der Andere gegen mich so oder anders empfinde, diese oder jene Sessinnung hege, ich habe lediglich darauf ein Recht, daß der Andere seine Willfür der meinigen gegenüber so weit beschränkt, daß er in die Sphäre meiner Freiheit nicht verlehend eingreist. Aus welchen Gesinnungen er diese Verbindlichkeit besolgt, ist dabei ganz gleichgültig; die inneren Triebsedern kommen dabei in keinerlei Betracht. Das moralische Geset verlangt, daß die Rechtspssicht erfüllt werde, weil sie Pflicht ist, aus keiner anderen Triebsseder; das Rechtsgesetz selbst macht diese Forderung nicht, ihm geschieht genug mit der äußeren Erfüllung.

Das Freiheitsgefet gebietet bie Rechtserfullung, bie volltommen punktliche und genaue; es verbietet mit berfelben Strenge bie Rechtsverletzung ober bas Unrecht. Soll bas Freiheitsgeset, wie es die prattifche Bernunft verlangt, unbedingt gelten, fo muß jebes hinderniß aus bem Wege geräumt, bie Rechtserfüllung muß erzwungen, die Rechtsverletzung ober bas Unrecht fraftlos gemacht, bas Recht in allen Rällen wiederhergestellt werben können. Meußere Handlungen find um ihrer greifbaren Natur willen eramingbar; fie muffen es fein im Intereffe bes Rechts; wenn fie es nicht maren, fo konnten bie rechtmäßigen Sandlungen auch unterbleiben, fo hatte bie Rechtsverletung offenen Spielraum, und niemand könnte zu folchen Handlungen verpflichtet, niemand berechtigt fein fie zu forbern. Das Recht mare bann ohne alle Rraft, ein machtloses Wort; das Freiheitsgesetz wäre bann ohne alle Geltung. Das Recht, wenn es im Ernfte Recht fein foll, muß die Befugniß zu zwingen in sich schließen; es ift nur bann wirklich Recht, wenn es zugleich 3mangerecht ift. Die Befugnig ju zwingen ift barum nicht auch bie Berbindlichkeit ju zwingen. Die Befugniß ist ein Recht, das ich ausüben darf, wenn ich will, bessen Ausübung ich auch unterlassen darf, wenn es mir so beliebt; dagegen die Verbindlichkeit zu zwingen darf nicht unterlassen werden. Huseland hatte in seinem "Bersuch über den Grundsat des Naturrechts" den obersten Zweck der Rechtsgesetze in die Vervollkommnung der Menschheit gesetzt, und in Rücksicht auf diesen Zweck erschien ihm jedes Hinderniß als etwas, dessen Vernichtung nicht unterlassen werden dürse, jede Besörderung als etwas, das im Nothsall erzwungen werden müsse. Daher galt ihm das Zwangsrecht nicht bloß als Besugniß, sondern als Psicht. Das war der Punkt, den Kant in seiner Recension Huseland's besonders hervorhob und angriss.).

Die Erzwingbarkeit unterscheibet bas Recht von ber Zugend, bie juridische Pflicht von ber moralischen; sie macht bas Recht im eigentlichen und engen Verstande, bas "stricte Recht". Bo bas Zwangsrecht aushört, ba ist auch die eigenthümliche Rechtszgrenze; jenseits dieser Grenze kann von Recht nicht mehr oder nur im uneigentlichen und weiten Verstande geredet werden. Benn meine Rechtsansprüche nicht im genauen Sinne erzwingbar sind, so habe ich eigentlich nicht das Recht, sondern nur die Billigkeit für mich, vorausgesetz, daß jene Ansprüche in der Natur der Sache begründet sind. Benn ich einen Zwang ausübe, wozu ich im genauen Verstande nicht berechtigt bin, den ich im Mozmente der Gesahr, im Interesse der Selbsterhaltung, ohne rechtszwidige Absicht ergreise, so ist mein Zwang nicht durch das Recht, sondern durch die Noth begründet, nicht Zwangsrecht, sondern Nothwehr. Eine solche Nothwehr z. B. übt der Schissz

<sup>\*)</sup> Recension von Gottl. Hufeland's Bersuch über ben Grunbsat bes Naturrechts. 1786. — Bb. V. S. 361. — Bgl. Rechtslehre, Ginl. g. D.

brüchige, ber mit dem letten Aufwande von Kraft dem Unglücksgefährten das lette Rettungsmittel entreißt. In der Bereinigung von Racht und Zwang besteht das enge Recht ("jus strictum"), in der Trennung beider das weite ("jus latum"). Recht ohne Zwang ist Billigkeit, Zwang ohne Recht ist Nothwehr; der Sinnspruch der Billigkeit heißt: "das höchste Recht ist das höchste Unrecht (summum jus summa injuria);" der der Nothwehr: "Roth kennt kein Gebot (necessitas non habet legem)." Kant nennt dieses weite Recht ein zweideutiges, weil sich hier über die Natur des Rechts das moralische und jurissische Urtheil trennen \*).

Der Inbegriff aller Rechtspflichten läßt sich in folgende brei einfache Borschriften zusammenfassen: "wahre bein persönliches Recht, verlete tein fremdes; befördere, so viel an bir ist, die Gerechtigkeit, die jedem das Seine sichert!" Kant vergleicht biese Formeln mit den bekannten Säten Ulpians: "honeste vive, neminem laede, suum cuique tribue\*\*)!"

# 4. Privates und öffentliches Recht. Urfprüngliche und erworbene Rechte.

Das Rechtsverhältniß ist nur zwischen Personen möglich. Run können sich Personen zu einander verhalten entweder als einzelne zu einzelnen oder als Glieder eines Gemeinwesens. Als Privatpersonen bilden sie die natürliche, als Glieder des Gemeinwesens wesens die bürgerliche Gesellschaft. So wird sich auch das Rechtsverhältniß in ein privates und öffentliches (bürgerliches) untersscheiden. Das Privatrecht umfaßt diejenigen Rechte, die inners

<sup>\*)</sup> Ebendas, &. E. Anhang zur Einl. in die Rechtsl. Bom zweisbeutigen Recht (jus aequivocum) I u. II.

<sup>\*\*)</sup> Chendas. Eintheilung der Rechtslehre, A. Allgem. Einth. ber Rechtspflichten,

halb ber natürlichen Gesellschaft (im Zustande, wo sich die Personen als einzelne zu einander verhalten) gehabt oder erworben werz ben können, mährend das bürgerliche Recht nur auf der staatlichen Grundlage stattsindet und der Person nur als Glied des politischen Gemeinwesens zukommt.

Man sieht leicht, daß auch das Privatrecht zu seiner formellen Bollendung der staatlichen Grundlage bedarf. Denn zur Rechtsvollsommenheit ist durchaus die unverlehliche, im äußersten Fall erzwingdare Geltung nothwendig. Diese Geltung sichert allein das öffentliche, mit der Gewalt bekleidete Geset, Nur im Staate verbindet sich mit dem Recht die erforderliche, unwidersstehliche Macht. Dhne diese Unterstühung giebt es kein strictes und darum kein vollkommenes Recht. In der natürlichen Gessellschaft sind und gelten alle Rechte nur provisorisch; erst der Staat macht sie "peremtorisch".

Man bat bie Rechte in Betreff ihrer Entstehung in ursprung: liche ober angeborene und abgeleitete ober erworbene unterschieden. Im genauen Verstande sind alle Rechte erworben, benn sie find Berhältniffe, die durch ben Willen gemacht werben, sie find willfürliche und außere Berhaltniffe, die Personen gegenseitig schlie-Sier kann von einer angeborenen Beschaffenheit nicht bie Rebe fein. Will man boch von angeborenen Rechten reben, fo läßt sich barunter nichts anderes verstehen, als bie Bedingung, ohne welche überhaupt feine Rechte erworben werben konnen, b. i. bie Rechtsfähigkeit, die Unabhängigkeit des perfonlichen Dafeins, bie moralische Eristenz. Dazu ift bie Unlage freilich burch bie Matur gegeben. Will man die Perfonlichkeit und ihr Dasein felbst ein Recht nennen, so ift bieses bas einzige ursprungliche ober angeborene Recht. Man follte fie beffer als bas Rechtsvermogen, ale die Bedingung bezeichnen, unter ber überhaupt Rechte

möglich find: eine Bebingung, die sich zur Thatsache bes Rechts ähnlich verhält, wie die Vernunftformen der Sinnlichkeit und bes Verstandes zur Thatsache der Erkenntniß\*).

#### II.

### Das Privatrecht.

### 1. Das Recht als intelligibler Befig.

Tebes private Recht sett ein Object voraus, worauf es sich bezieht, worin es besteht, ein Object, das wir zunächst understimmt lassen, von dem nur so viel einleuchtet, daß es der privaten und darum ausschließenden Sphäre der persönlichen Willskur angehört. Die Wilkur einer Person verbindet sich mit irzend einem Objecte auf eine äußere und ausschließende Weise. Wir wollen diese äußere Verbindung mit dem Worte "haben" bezeichnen. Iedes Privatrecht ist ein Haben, und zwar ein Hazden ausschließender Art; was die eine Person hat, hat eben darum die andere nicht. Das ausschließende Haben macht den Unsterschied von Mein und Dein; in diesem Unterschiede besteht der Besitz. Was ich besitze, davon habe ich den alleinigen Gebrauch, der jeden fremden ausschließt.

Jebes private Recht ist Besit. Man brudt sich ungenau aus, wenn man von einem Recht auf Besitz redet; das Recht selbst ist der Besitz. Freilich ist nicht jeder Besitz auch Recht. Was ich in meiner Hand halte, in meiner physischen Gewalt habe, das ist darum noch nicht im rechtlichen Sinne mein. Man muß den physischen Besitz vom rechtlichen, die bloße Inhabung (detentio) vom wirklichen Eigenthum unterscheiden. Worin besteht der rechtliche Besitz, und wie ist er möglich? Das ist die

<sup>\*)</sup> Ebenbaselbst. Eintheilung ber Rechtslehre. B. Allg. Einth. ber Rechte.

kritische Grundfrage der rationalen Rechtslehre in Betreff bes Privatrechts.

Rant nennt ben rechtlichen Befit im Unterschiede vom finnlichen ben "intelligibeln Besith". Er ift intelligibel, weil er unabhangig ift von ben finnlichen Bebingungen bes Sabens. was ift im rechtlichen Sinne mein, wenn ich es habe, obwohl ich es nicht halte; wenn bas mir zugehörige Object, wo es auch ift, jeden fremden Gebrauch ausschließt; wenn jeder Andere bie Berbindlichkeit hat und anerkennt, meinen Befit nicht ju ftoren. Diese Berbindlichkeit auf Seiten ber anderen Personen macht meinen Besit rechtlich. Bas also ben Besit im rechtlichen Sinne ermöglicht, mas ben blogen Besit in Eigenthum vermanbelt, bas ift bie Einstimmung und Unerkennung aller in Rud: sicht des Mein und Dein: es ist nicht die einseitige, sondern die vereinigte Willfür, die den Besitz zum Eigenthume macht. Dhne biefe Bereinigung findet entweder gar tein Besit ftatt ober nur eine physische Inhabung, die tein Recht ift. Als rechtlicher Besiger habe ich die Sache, auch wenn ich sie nicht inhabe; als unrechtmäßiger Besitzer habe ich die Sache nicht, auch wenn ich sie inhabe. Wenn man ben zufälligen Inhaber, ber bie Sache nimmt, ohne sie zu besitzen, ben Besitzer im Unterschiede vom Eigenthumer nennt, so erklärt man bas Recht in einer Sache ("jus in re, jus reale") gang richtig burch bie gewöhnliche Formel: "es sei bas Recht gegen jeden Besiger berselben." In ber Anerkennung bes fremden Besites legt sich jeder die Berbindlichkeit auf, die Sache nicht einseitig zu ergreifen ober zu gebrauchen; jeber begiebt fich bes Rechts auf biefe Sache, beren ausschließenben Befit er bem Unberen zugesteht. Dieser Act aber, wodurch die Nichteigenthumer ihre Billfur von ber Sache ausschließen, sett offenbar einen Buftand voraus, worin tein einziger Wille von

irgend einer Sache ausgeschloffen ift, also einen ursprünglichen Gesammtbesit, eine "communio possessionis originaria". Wenn nämlich erst burch die rechtliche Anerkennung bes fremben Besites jeder sich jum Nichteigenthumer ber bestimmten Sache macht und gleichsam bazu verpflichtet, sie nicht zu befigen, fo muß jeder vorher einen Mitbefit ber rechtlichen Möglichkeit nach gehabt haben. Dhne einen folden ursprunglichen Gefammtbesit ift bas Privateigenthum unmöglich. Natürlich wird biefer ursprungliche Gesammtbesit zufolge bes Rechtsbegriffes nur ber Ibee nach vorausgesett ober geforbert, feineswegs etwa angenommen als ein thatfachlicher Urzustand, in bem alle baffelbe Object gleichmäßig beseffen haben. Die Borstellung eines folchen uranfäng: lichen Gesammtbesites ift bie communistische, die mit der rechtsverständigen nichts gemein bat. Es folgt aus bem Rechtsbegriffe nur, baß jeber ursprunglich das Recht auf alles Besithare bat, daß er ohne dieses Recht weder Privateigenthumer werben noch andere burch seine Einstimmung und Anerkennung zu Privateigenthümern machen könnte. Es folgt in Rücksicht ber Sache aus jener Ibee bes ursprünglichen Gesammtbesites, daß es nichts Befisbares giebt, bas gar kein Eigenthum ift ober gar keinen herrn hat. Unter bem Rechtsbegriffe, ber überhaupt ben Befit erklart und ermöglicht, giebt es keine "res nullius (res vacua)" \*).

2. Die Erwerbungsart bes Rechts. Dingliches und perfonliches Recht.

Es giebt nach ben festgestellten Begriffen tein ursprüngliches Privatrecht. Zebes Privatrecht ist abgeleitet und auf einen be-

<sup>\*)</sup> Ebendas. I Th. Das Privatrecht. I Hptst. §. 1. u. §. 2. §. 5 u. §. 6. Bgl. II Hptst. I Abschn, §. 13,

sonderen Rechtsact gegrundet: es ift ein erworbenes Recht. Benn wir und diese Erwerbung in ihrer einfachsten und ursprünglichsten Form vorstellen, so kann sich dieselbe nicht auf eine Person begieben, sondern nur auf eine Sache. Nur Besithares kann erworben werben. Die verfonliche Freiheit ift nicht besithar, teiner kann bie Freiheit bes Underen bergeftalt erwerben, bas er ibn rechtsloß macht. Gine folche Erwerbung mare die Aufhebung aller Rechtsbedingungen und barum von vornherein vollkommen rechtswidrig. Das Recht auf eine Person, soweit es möglich ift, beruht auf vorhandenen Rechtsverhaltniffen, unter deren Bedingung es allein stattfindet; ein folches Recht ist mithin nicht ursprünglich zu erwerben. Rur Sachen können ursprünglich erworben werden, aber nicht fremde, sondern nur herrenlose Sachen. Um fremben Besit rechtlich zu erwerben, bazu gehört als nothwendige Bedingung die Einwilligung bes Unberen. Berrenlose Sachen durfen erworben werben, weil ber rechtliche Gesichtspunkt herrenlose Sachen nicht anerkennt. Die ursprüngliche Erwerbung geschieht, indem die herrenlose Sache ergriffen, als in Besit genommen bezeichnet, und bieser so ergriffene und bezeichnete Besit burch bie Bustimmung ber Anderen rechtlich gemacht Das erfte Moment ber Erwerbung ift die "Ergreifung (apprehensio)", das zweite die "Bezeichnung ber Sache als ber meinigen (declaratio)", bas britte bie "Zueignung (appropriatio)"\*).

Bas überhaupt als Rechtsobject erworben werden kann, ift entweder Sache oder Person. Rie kann durch eine Erwerbung die persönliche Freiheit aufgehoben werden. Also ist das Recht auf eine Person eingeschränkt auf eine Leistung oder ein Berhälteniß, das sich mit der persönlichen Freiheit verträgt. Das Recht

<sup>\*)</sup> Ebendaselbst. I Th. II Sptft. §. 10 — Bb. V. S. 62 figd.

auf Sachen ift "Sachenrecht", bas Recht auf persönliche Leistuns gen ist "persönliches Recht"; bas Recht auf ein persönliches Wershältniß, wodurch Personen als einander zugehörige rechtlich und darum ausschließlich verbunden werden, ist "dinglichspersönliches Recht". Der ganze Umfang des Privatrechts unterscheidet sich in diese brei Arten\*).

Es ist schon gezeigt, wie das Recht auf eine Sache, die teinem angehört, auf ursprüngliche Weise durch "Bemächtigung (occupatio)" erworben wirb\*\*).

### 3. Das perfonliche Recht. Der Bertrag.

Die ursprüngliche Erwerbung ist einseitig, weil zu berselben nichts gehört als die Bemächtigung auf der einen und das herrenslose Gut auf der anderen Seite. Persönliche Rechte dagegen können nie einseitig, darum nie ursprünglich erworden werden. Einseitige Erwerdung in diesem Falle wäre gewaltsamer Eingriff in die Willkur des Anderen, also offendare Freiheitss und Rechtswerletzung. Die Erwerdung persönlicher Rechte schließt die Form der Bemächtigung aus. Fremdes Eigenthum ist das Recht einer anderen Person und steht mir daher nicht als (herrenlose) Sache, sondern als persönliches Recht gegenüber. Um eine solche Sache in meinen rechtlichen Besitz zu bekommen, muß ich zuwörderst das persönliche Recht des Anderen erwerden; meine Erwerdung ist bedingt durch die Einstimmung des Anderen, also nicht ursprüngslich, sondern abgeleitet.

Ich erwerbe frembes Eigenthum rechtmäßig nur baburch, bag ber Undere seine Sache an mich veräußert, baß er sie aus

<sup>\*)</sup> Ebendas, I Th. I Hotft. §. 4. Hotft. II. §. 10. Ginth. ber Erwerbg, 1-2.

<sup>\*\*)</sup> Ebenbas. I Th. II Hptst. I Abschn. §. 14.

seiner Willenssphäre entläßt und an mich überträgt. Der Vertrag ist die einzige Erwerbungsart persönlicher Rechte; er wird geschlossen durch eine wechselseitige Uebereinkunft, in der von der einen Seite etwas zu leisten versprochen und von der anderen dieses Versprechen angenommen wird. Die Erfüllung des vertragsmäßigen Versprechens geschieht durch die Leistung. Bas ich durch den Vertrag erwerbe, ist zunächst das Recht auf die Leistung des Anderen, eine Obligation, ein rein persönliches Recht. Die Leisstung geschieht durch die Uebergabe der erwordenen Sache; erst durch diese Uebergabe wird mein Recht sachlich, vorher war es lediglich persönlich.

Rant hat versucht, den Bertrag nach seinem Begriff einzutheis len und gleichsam eine logische Tafel ber Bertragsformen zu geben.

Durch ben Vertrag wird zunächst ein persönliches Recht ers worben, eine Leistung versprochen. Entweber hat ber Vertrag ben Erwerb ober bie Sicherheit zum 3wed: er ist entweber Ers werbs: ober Jusicherungsvertrag.

Der Erwerbsvertrag bezweckt entweder einseitigen ober wechselseitigen Erwerb; er ist im ersten Falle wohlthätig, im zweiten
belästigt. Dort geschieht die Leistung ohne Gegenleistung, hier
ist sie burch die letztere bedingt.

Der wohlthätige Vertrag (pactum gratuitum) ist Aufbewahrung anvertrauten Gutes, Berleihen einer Sache, Berschentung (depositum, commodatum, donatio).

Der belästigte Vertrag ist entweber Beräußerung ober Berzbingung. Die Beräußerung (permutatio late sic dicta) gesschieht auf breifache Art: Waare gegen Waare, Waare gegen Gelb, Sache gegen Wiebererstattung ber Sache in berselben Art, 3. B. Getreibe gegen Getreibe, Gelb gegen Gelb. Die erste Form ber Beräußerung ist Tausch, die zweite Kauf und Verkauf, die

britte ist Anleihe (permutatio stricte sic dicta, emtio venditio, mutuum).

Die Verdingung (locatio conductio) ist ein Bertrag, worden etwas zum Gebrauch an einen Anderen für einen bestimmten Preis überlassen wird. Das verdingte Object ist entweder eine Sache oder Arbeitskraft. Die erste Form giebt die locatio rei, die zweite den Lohnvertrag (locatio operae). Ist die Verdingung zugleich eine Anleihe, so ist der Preis für den Gebrauch der Sache Berzinsung (pactum usurarium). Handelt es sich bei der Verdingung um ein Geschäft, welches für einen Anderen geführt werzden soll, so ist diese Form der Bevollmächtigungsvertrag (mandatum).

Der Zusicherungsvertrag (cautio) geschieht entweder durch Pfand oder Gutsagung oder personliche Verburgung (pignus, fidejussio, praestatio obsidis)\*).

Es ist sowohl für die Alarheit und Sicherheit der Rechtsbegriffe als auch für die Praxis im bürgerlichen Rechtsleben von
ber größten Wichtigkeit, daß zwischen realem und persönlichem
Recht auf das genaueste unterschieden werde. Das reale Recht
giebt dem Besiter den ausschließenden und willkürlichen Gebrauch
ber Sache: es ist das Recht gegen jeden Besitzer derselben ("jus in
re"). Dagegen das persönliche Recht hat seine vertragsmäßige
Grenze, es ist nicht "jus in re", sondern "jus ad rem", ausgenommen den Fall, wo aus dem erwordenen persönlichen Rechte
das vollkommen dingliche Recht folgt. So ist z. B. das persönliche Recht, das ich durch einen Miethscontract auf meine Wohnung (genauer auf deren Eigenthümer) erwerbe, kein dingliches
Recht. Wäre es das letzte, so wäre der Rechtssat unmöglich:

<sup>\*)</sup> Ebenbas. I Th. II hptft. III Abschn. Dogm. Einth. aller erwerbl. Rechte aus Bertr. §. 31.

Bifder, Gefchichte ber Philosophic IV. 2. Muft.

"Rauf bricht Miethe"\*). — Wenn ich durch den Kauf eines Buchs ein volldommen dingliches Recht in der Sache erwerbe, so kann ich rechtmäßig jeden beliedigen Gebrauch von dieser Sache machen, so giebt es kein Recht gegen Plagiat und Nachdruck. Wenn man die Rechtmäßigkeit des Nachdrucks vertheidigt, so verwechselt man das Sachenrecht mit dem persönlichen; die Versöffentlichung einer Schrift ist ein persönliches Recht, welches der Verleger durch einen Vertrag vom Schriftsteller erwirdt. Auf diesem Vertrage allein beruht die Rechtmäßigkeit der Veröffentzlichung; ohne Vertrag ist sie vollkommen rechtswidig. Aus diesem rein rechtlichen Gesichtspunkt behauptet Kant die Unrechtsmäßigkeit des Büchernachbrucks\*\*).

#### 4. Das binglich : perfonliche Recht. Ehe und Familie.

Das bingliche Recht besteht im ausschließenden Besitz einer Sache, woraus von selbst der willkurliche Gebrauch folgt. Eine Person darf nie als Sache angesehen und gebraucht werden; es giebt tein dingliches Recht auf eine Person. Doch kann man von einer Person sagen: sie ist mein. Man kann in einem gewissen Sinn eine Person ausschließend besitzen, niemals gegen

<sup>\*)</sup> Ebenbas. I Th. II Hptft. III Abschn. §. 31. — Bb. V. S. 98. Bgl. Anhang erläuternber Bemerkg. zu ben metaph. Ansgegr. b. Rechtel. 4. — Bb. V. S. 126 figb. Der Sat: "Rauf bricht Miethe" ift insofern ungenau, als ber Miethscontract burch ben Kauscontract nicht aufgehoben wirb. Der Eigenthümer kann sein Haus verkaufen; ber neue Eigenthümer hat gegen ben Miether keine Obligation und dieser keinen Rechtsanspruch, in bem Hause wohnen zu bleiben, aber er hat den Rechtsanspruch, von dem früheren Eigenthümer entschädigt zu werden.

<sup>\*\*)</sup> Ebenbas. I Th. II Hptst. §. 31. II. Was ist ein Buch? Bgl. Bon ber Unrechtmäßigkeit bes Büchernachbrucks. 1785. — Bb. V. S. 97 figb. S. 345 figb.

ihren Billen, niemals so, daß der Besith die persönliche Freiheit ausbebt. In diesen Grenzen, die jedes Verhältniß der Leibeigenschaft und Sclaverei als vollsommen rechtswidig von sich ausschließen, ist der Besith einer Person rechtlich möglich, ja nothswendig und durch die menschliche Natur selbst gefordert. Denken wir uns eine Verbindung von Personen, die einander in ausschließender Weise zugehören und deren Jusammengehörigkeit zugleich eine Rechtstraft hat, die jeder willkürlichen Trennung Widersstand leistet, so besteht in einem solchen Verhältniß "ein persönsliches Recht auf dingliche Art". Das Recht ist persönlich, weil es sich auf Personen bezieht; es ist zugleich dinglich, weil hier nicht bloß eine Leistung der Person, sondern die Person selbst den Gegenstand des Besitzes ausmacht. Ein solches Rechtsvershältniß besteht in der häuslichen Gemeinschaft, in der Familie und Ebe.

Die bloß natürliche Geschlechtsgemeinschaft macht nicht bie Ehe. Wenn die Geschlechter sich nur vereinigen, um ihrem nastürlichen Bedürfnisse genug zu thun, um die Geschlechtsbefriedigung zu genießen, so wird die eine Person von der anderen gesbraucht, mithin als Sache behandelt und dadurch erniedrigt. Eine Person, die der anderen zum willenlosen Wertzeuge des Genusses dient, besindet sich im niedrigsten Stande eines rechtszund ehrlosen Daseins. Die natürliche Geschlechtsgemeinschaft ist rechtswidrig, wenn sie in der Form des einseitigen Besitzes besteht; in dieser Form kommt sie der Leibeigenschaft gleich. Die erste Bedingung ist, daß sich die Personen, die eine solche Gesmeinschaft eingehen, gegenseitig besitzen. Aber wenn sie sich gegenseitig besitzen, nur um sich gegenseitig zu brauchen und zu genießen, so ist jede der beiden Personen nichts als das Wertzeug der anderen, so wird in dieser Gemeinschaft auf beiden Seiten

etwas veräußert und als Sache behandelt, das als Organ zur Integrität ber Person gehört, so wird auf beiden Seiten die perfonliche Freiheit und Burde aufgehoben. Daber bie Frage ber rationalen Rechtslehre: unter welchen Bedingungen wird die natürliche Geschlechtsgemeinschaft, beren Nothwendigkeit einleuchtet, ein ber menschlichen Bernunft und Freiheit angemeffenes Berhaltniß? Mit anderen Borten: in welcher Korm entspricht bie Geschlechtsgemeinschaft ben obersten Rechtsbedingungen? welcher Form wird dieses natürliche Berhältniß ein rechtmäßiges? Der wechselfeitige Besit nimmt bem Berhältniffe bie sclavische Form, aber giebt ihm noch nicht bie rechtmäßige. Wenn bie Personen bloß nach ihrer Geschlechtseigenschaft bas gegenseitige Berhältniß eingehen, wenn beibe nur nach ber Geschlechtsseite fich gegenseitig besiten, wenn nur bas physische Bedürfnig ihre Busammengehörigkeit macht, so hat biefes Berhaltnig keine ber perfonlichen Freiheit angemeffene Form. Ein folches Berhältniß berührt nur einen Theil ber Person; mit diesem Theile bient jede ber beiben Geschlechtspersonen ber anderen als Sache, bie gebraucht wird. Die Person ist ein Ganges, eine untheilbare Ginbeit. Darum konnen Personen einander gang ober gar nicht besiten. Der theilmeise Besit hebt die Untheilbarteit bes perfonlichen Daseins auf und bamit bessen Freiheit und Burbe. Benn aber die Personen vollkommen und gang in die Geschlechtsgemeinschaft eingehen, sich einander völlig und ungetheilt hingeben, so ist ihr gegenseitiges Verhaltniß nicht bloß geschlechtlich, sondern personlich. Dieses personliche Berhaltnig ift die Form, in welder bie Geschlechtsgemeinschaft ber menschlichen Freiheit und Burbe entspricht; biese rechtmäßige Form ift die Che, und zwar ift fie die einzige Form, in der das Geschlechtsverhältniß ben Rechtsbedingungen und bamit bem Bernunftgefete gemäß ift.

Es folgt von selbst, daß die She, indem sie die personliche Freiheit auf beiden Seiten gewährt, auch die Gleichheit auf beiden Seiten fordert, daß die Angehörigkeit keine Ungleichheit erlaubt und darum die Monogamie die allein rechtmäßige Form der Ehe ausmacht.

Die Ehe ist kein einseitiger Besit; darum kann das Eherecht nicht einseitig erworben werden durch thatsächliche Ergreissung, indem der eine Theil sich des anderen bemächtigt. Die She ist keine bloß wechselseitige Leistung; darum kann das Sherecht auch nicht durch Bertrag erworden werden. Die She ist die rechtmäßige Form der natürlichen Geschlechtsgemeinschaft, sie ist deren einzig rechtmäßige Form. Die natürliche Geschlechtsgesmeinschaft ist im Naturgesetze begründet, die rechtmäßige Form im Bernunstgeset; mithin ist es das Geset, wodurch allein die natürliche Geschlechtsgemeinschaft rechtmäßig gemacht oder das Sherecht begründet werden kann. So unterscheidet Kant nach dem Titel ihrer Erwerdung die drei Arten des Privatrechts: das Sachenrecht wird "kacto", das persönliche Recht "pacto", das binglich persönliche Recht in der She "lege" erworden.

Aus der ehelichen Gemeinschaft folgt die häusliche (Familie und Hauswesen): zuerst das Verhältniß der Eltern zu den Kinzbern, dann weiter das des Hausherrn zur Hausgenossenschaft. Die Kinder sind werdende Personen; die Eltern haben die Rechtspflicht, ihre Kinder zu wirklichen Personen zu erziehen, womit von selbst deren physische Erhaltung und geistige Pslege gefordert wird. Das Hausgesinde sind dienende Personen; der schuldige Dienst ist eine personliche Leistung, eine vertragsmäßige; die Herrschaft hat auf ihre Dienstdoten kein Sachenrecht und darf diese nicht nach Willkür gebrauchen und verbrauchen\*).

Das ift in seinen Grundzügen ber Inhalt bes Privatrechts,

<sup>\*)</sup> Rechtel. I Th. II Hptft. III Abschn. §. 22-30.

er ift in der natürlichen Gesellschaft derselbe, als in der bürgerlichen. Der Unterschied liegt in der Geltung des Rechts. In
ber natürlichen Gesellschaft gelten alle Rechte provisorisch, in der
dürgerlichen peremtorisch. Und streng genommen ist das Recht
erst dann wirklich, wenn es peremtorisch gilt, wenn seine Geltung im Nothfall erzwungen werden kann, wenn eine öffentliche
Gerechtigkeit eristirt, welche die Rechtsstreitigkeiten nach dem Geset
entscheidet, jedem das Seine zutheilt, jeden in seinem rechtmäßigen
Besitze erhält und beschützt. Ein solche Gerechtigkeit ist nur in einem rechtlichen Gemeinwesen oder im Staate möglich. Darum
ist das Dasein des Staates eine nothwendige Forderung des Rechts
überhaupt. Denn entweder giedt es strenggenommen kein Recht,
oder alle Rechte haben unverletzbare (peremtorische) Geltung.
Darum ist ein wirkliches Privatrecht nur im Staat möglich \*).

<sup>\*)</sup> Ebenbas. I Th. I Hptft. §. 9.

# Elftes Capitel. Staatsrechtslehre.

I. Das öffentliche Recht.

In der natürlichen Gesellschaft sind die Privatrechtsverhältniffe möglich, aber es fehlt ihnen biejenige Geltung, Die bas Recht erst zum Recht macht. Das Recht muß erzwungen werben konnen; bie Macht ober zwingenbe Gewalt muß eines fein mit bem Rechte: biefe Bereinigung fehlt in ber naturlichen Gefellschaft, die größere Macht kann sich mit bem Unrecht verbinden und bas burch alles Recht aufheben. Ein problematischer oder provisori= scher Rechtszustand ist so gut als keiner. Die natürliche Gesellschaft befindet fich nicht im Rechtszustande. Der Rechtszustand findet erft flatt, wenn burch eine unwiderstehliche Macht von abfoluter Geltung jedes Recht festgestellt, geschütt, bem Unrechte gegenüber aufrechterhalten ober wieberhergestellt wirb. Macht ift die öffentliche Gerechtigkeit. Erst die öffents liche Gerechtigkeit macht ben Rechtszuftanb, bie natürliche Gefellschaft entbehrt biese Gerechtigkeit, fie ift ein "status justitia vacuus".

Es ift barum nothwendig und burch bie Bernunft schlechters bings geforbert, bag bie Personen in ben Bustand öffentlicher Ge-

rechtigkeit eintreten, worin die Rechte Gesetz werden, und kein anderes Recht gilt als das Gesetz. Das Gesetz ist das öffentliche Recht, das allgemeingültige. Der öffentliche Rechtszustand als der vernunstgemäße soll das gesammte menschliche Leben, so weit es reicht, umfassen und gesetzmäßig gestalten; er bildet die politische oder bürgerliche Gesellschaft, die zunächst die einzelnen Personen im Bolke vereinigt, dann die Bölker mit einander verdindet, endlich in der weitesten Form sich über die ganze Menschheit als Bewohner desselben Weltkörpers ausdehnt. In der engsten Form ist die politische Gesellschaft der Staat, in der weiteren der Bölkerdund, in der weitesten die Menschheit: so unterscheidet sich das öffentliche Recht in Staatsrecht, Bölkerrecht, Weltbürgerzrecht\*).

#### 1. Die Staategamalten.

Die öffentliche Gerechtigkeit im strengsten Berstande bilbet ben leitenden Gesichtspunkt, unter dem Kant die Rechtsformen der Gesellschaft entwickelt. Die Staatsbegriffe unserer Welt sind andere als die antiken, die kantischen mussen andere sein als die platonischen. Aber darin stimmt Kant mit Plato überein, daß es allein die Gerechtigkeit ist, die den Staat macht, daß der Staat keinem anderen Iwede, keiner anderen Richtschur folgen und niemals auf Kosten der Gerechtigkeit das Wohl oder die Glückseligkeit seiner Glieder befördern darf. Wo die Gerechtigkeit nicht gilt, verliert das Leben seinen Werth; es sinkt herab unter den Stand eines rechtlich vernünftigen, allein menschen-würdigen Daseins.

Der gerechte Staat ift berjenige, in bem allein bas Gefet

<sup>\*)</sup> Rechtslehre. II. Theil. Das öffentliche Recht. I Abschn. Das Staatsrecht §. 43.

herrscht. Das Recht bes Staates gegenüber ben Einzelnen ist bie unbedingte Geltung seiner Gesetze. Das Gesetz wird gegeben; bas gegebene wird ausgeführt, es gilt als Norm bes öffentlichen Handelns; nach dem gegebenen Gesetze wird Recht gesprochen in jedem Falle, wo das Recht streitig oder verletzt ist. Das Recht bes Staates ist zugleich die Gewalt. Das Staatsrecht begreift darum diese drei Gewalten in sich: die gesetzebende, ausführende, rechtsprechende.

Nur bas Gefet berricht. Die herrschende Staatsgewalt, bie oberste in jener politischen Trias, ift barum bie gesetzgebende, biese ift ber eigentliche Souveran, bas Staatsoberhaupt. die gesetgebende Gewalt bestimmt, bas ift absolut rechtsgültig und barf nicht verlett, noch weniger umgestoßen werden: bas ist die eigentliche Staatsvernunft. Das Gesetz selbst kann nicht Unrecht sein. Das Unrecht geschieht nur gegen bas Geset. Das Gefet felbst kann nicht Unrecht thun, alles Unrecht kehrt sich ge-Darum verlangt bie öffentliche Gerechtigfeit, gen das Gefet. daß von ber Natur ber gesetgebenden Gewalt alle Bebingungen bes Unrechtthuns ausgeschlossen sein muffen. hier gilt ber Sat: "bu hast es selbst gewollt; also geschieht bir kein Unrecht (volenti non fit injuria)!" Mithin ift bie einzige Bedingung, unter ber die Gesetze niemals Unrecht thun können: daß sie von allen gewollt find, daß die gesetgebende Bewalt ben Willen bes gangen Bolks in sich vereinigt. Solche Gesetze, die auf dem Willen aller beruhen, können im menschlichen Sinn irren, niemals im politischen. Sie können vielleicht unrichtig sein, aber nicht Unrecht thun, weil niemand ba ift, bem bas Unrecht geschehen konnte. Es erscheint barum im Sinne ber öffentlichen Gerechtigkeit nothig, bag in ber gesetgebenben Bewalt alle Staatsburger reprafentirt find, daß vor dem Gesetz alle ohne Ausnahme gleich find.

Das wirksame ober active Staatsburgerrecht macht bie politische Freiheit, die ausnahmslose Geltung ber Gefete macht die politische Gleichheit. Benn bas active Staatsburgerrecht bas ausschließliche Privilegium einer gewiffen Claffe ift, so find bie Anderen bestimmt, abhängig zu sein und zu bleiben, sie haben in öffentlichen Angelegenheiten mitzuwirken kein Recht, ihre öffentlichen Angelegenheiten mussen burch andere besorgt werden. Diese Leute sind dann politisch unmundig und unselbstständig, sie sind nur passive, nicht active Staatsburger. Es liegt in ber Natur ber menschlichen Berhältnisse, daß nicht alle Personen active Staatsburger fein konnen; wenn Alter, Geschlecht, burgerliche Stellung eine perfönliche Abhängigkeit mit sich führen, so ist davon die politische Abhangigkeit oder das passive Bürgerrecht die natürliche Folge. Aber es ift zugleich eine Forderung ber öffent: lichen Gerechtigkeit, bag niemand von der Möglichkeit ausgeschlossen sei, active Rechte im Staat ober bürgerliche Freiheit zu erwerben und politisch selbstständig ju werben \*).

#### 2. Die Staatsformen.

Der Staatsbertrag als 3bee.

Aus der gegebenen Bestimmung folgen die Unterschiede ber Staats: ober Verfassungsformen. Die gesetzebende Gewalt, je nachdem sie constituirt ist, macht die besondere Staatssorm. Sie kann in einer einzigen Hand liegen, sie kann ausschließlich bei einigen, sie kann bei allen sein: im ersten Fall ist die Staatssorm autokratisch, im zweiten aristokratisch, im dritten demoskratisch.

Die einfachste bieser brei Formen ift die erste, die am meisften zusammengesetzte die letzte; die einfachste Form ist fur die

<sup>\*)</sup> Ebendas. II Th. I Abschn. §. 45 u. 46.

Handhabung des Rechts die leichteste, aber nicht in Rücksicht der Gerechtigkeit die beste. Sie ist am meisten geschickt, Unrecht zu thun, sie hat es am leichtesten, den Privatwillen des Autokraten an die Stelle des Gesammtwillens zu setzen, und damit liegt ihr die Wöglichkeit zur despotischen Ausartung am nächsten: in dieser Rücksicht ist die Autokratie unter allen die gefährlichste Verfassung. Die gerechteste und darum beste nach kantischen Begriffen ist ein repräsentatives System des Volks, die republikanische Form der gesetzgebenden Gewalt, womit sich die monarchische Form der rezgierenden sehr wohl vereinigt.

Indessen legte Kant, wie es die politische Denkweise bes achtzehnten Jahrhunderts mit sich brachte, auf ben Beift ber öffentlichen Gerechtigkeit ein größeres Gewicht als auf ben Buchftaben ber Staatsform. Die öffentliche Gerechtigkeit kann in jeder Staatsform wohnen. Es fann nach republikanischen Grundfagen regiert werben, auch wenn bie Form ber gesetgebenben Gewalt autofratisch ift. Hier hat der Philosoph sein eigenes Baterland, ben Staat Friedrichs bes Großen vor Augen. Es giebt eine Norm, wonach man bie Gerechtigkeit einer Regierungsart beurtheilen kann: "was ein Bolk nicht über fich felbst beschließen kann, bas barf auch ber Souveran nicht über ein Bolk beschließen." Bas ein Bolt über sich selbst beschließt, bas muß feftgesett werben burch eine Uebereinkunft aller mit allen. Es wird angenommen, daß fich die gesammte burgerliche Gesellschaft auf einen folden "ursprünglichen Contract" grundet. Bas nun in einer folchen ursprunglichen Uebereinkunft niemals hatte beschlossen werben können, bas foll auch bie gesetzgebenbe Staatsgewalt niemals beschließen burfen. Die Borftellung eines solchen Bertrages als Grundlage bes öffentlichen Rechts hat bei Kant einen anderen Sinn als bei Hobbes und Rouffeau.

unserem Philosophen nicht ein, ben bürgerlichen Gesellschaftsvertrag als eine Thatsache zu behaupten, die in einem gewissen Zeitpunkte stattgefunden und historisch den Staat gemacht habe. Iener ursprüngliche Contract gilt nicht als Factum, sondern als Idee, als ein Regulativ zur Beurtheilung und Bestimmung des öffentlichen Rechts, gleichsam als die Probe, die das bestehende Recht muß aushalten können, um als vernunftgemäßes Recht zu gelten\*).

#### 3. Trennung ber Staatsgewalten.

Nur berjenige öffentliche Zustand ist im mahren Sinne recht= mäßig, in bem allein bas Gefet herrscht, bas ben Gesammtwillen barftellt. Die regierende und rechtsprechende (richterliche) Gewalt werben im Namen bes Gefetes geubt, beibe feten bemnach die gesetgebende Gemalt als die bochfte voraus. Wenn ber Regent ober ber Richter zugleich ber Gefetgeber ift, so hindert nichts, baß beibe bie Gesethe zu ihrem eigenen Besten machen ober verändern, daß statt des Gesetzes der perfonliche Bortheil die Dinge lenkt: bamit ift bie öffentliche Freiheit und Gerechtigkeit vollkommen aufgehoben und ber Rechtsstaat unmöglich gemacht. einzige politische Burgschaft für bie unbedingte Berrschaft ber Gesetz, für die Aufrechthaltung des Rechtsstaates, die einzige Bürgschaft gegen die Ausartung in ben Despotismus liegt in ber Trennung ber Gewalten. Benn ber Regent zugleich ber Gefetgeber ift, so kann er thun mas er will, so regiert bie Billfur, bas "tel est mon plaisir", so ist die Regierung ber Form nach bespotisch, und es ist ein glucklicher Zufall, wenn sie es nicht

<sup>\*)</sup> Ebenbas. II Th. I Abschn. §. 51 u. 52. Bgl. §. 47. Allg. Anmerkg. von der rechtl. Wirkg. aus der Ratur des bürgerl. Bereins. C. — Bb. V. S. 162.

auch in ber Sache ift. Wenn die Regierung unter bem Gesethe steht, burch dieses bedingt in allen ihren Handlungen, so ist sie ,,,patriotisch", was natürlich etwas anderes ist als patriarchalisch.

Der Gesetgeber barf nicht ber Regent sein, ber Regent nicht ber Gesetgeber, feiner von beiden ber Richter. in der rechtsprechenden Function zwei Urtheile genau auseinander halten: das Urtheil, welches in bem bestimmten Kalle Recht und Unrecht entscheibet, und bas Urtheil, welches bas Gefet auf ben entschiedenen Rall anmendet ober bie Senteng fällt; bas lette Urtheil ift nur die richtige Unwendung bes Gesetzes, es gehort zur Gesetsausführung, es bilbet eine Aunction ber regierenben Gewalt, die zu diesem 3wede rechtskundige Manner als Richter ober Gerichtshöfe einsett. Anders verhalt es fich mit bem Urtheilsspruche ber ersten Art, ber über Recht ober Unrecht, Schuld ober Unschuld im einzelnen Fall entscheibet. hier muffen alle burch ben öffentlichen Rechtszustand mögliche Burgschaften gegeben fein, daß auch nicht die kleinfte Parteilichkeit auf Seiten ber rechtsprechenben Gewalt fattfinbe. Benn Richter und Partei eine Perfon ausmachen, fo ift es um die öffentliche Gerechtigfeit geschehen. Wenn ber Gesetgeber ober ber Regent zugleich bie richterliche Gewalt ausübt, fo ift feine Burgschaft gegeben, bag Richter und Partei immer getrennt find. Auch burfen bie Perfonen, benen die Entscheidung über Recht und Unrecht gukommt, nicht ftanbig bieselben sein, weil bann ber Fall eintreten kann, daß sie in eigener Sache richten. Die einzige politische Bürgschaft für die Unparteilichkeit ber Richter, ift die Trennung ber rechtsprechenden Gewalt von den beiden anderen, die Bestimmung ber Richter burch Bolksmahl, Die Form ber Jury, Die bas Schuldig ober Nichtschuldig im einzelnen Fall ausspricht.

Es ift also überhaupt bie Trennung ber Staatsgewalten,

in ber Rant bie Burgichaft fur bie öffentliche Gerechtigkeit und In jeber Staatsform, auch in ber autofratis Areibeit findet. schen, kann nach wahren Rechtsgrundsätzen regiert werden, aber nicht in jeber Staatsform ift eine folche Regierungsart verbürgt. Berbürgt ift fie nur in ber reprasentativen Verfassung, worin bie Gewalten im richtigen Berhältniße zu einander stehen. "Es find drei verschiedene Gewalten," sagt Kant, "wodurch der Staat seine Autonomie hat, b. i. sich nach Freiheitsgesetzen bildet und In ihrer Bereinigung besteht bas Beil bes Staates, erhält. worunter man nicht das Wohl der Staatsbürger und ihre Glückseligkeit verstehen muß; benn bie kann vielleicht (wie auch Rousseau behauptet) im Naturzustande oder auch unter einer despotis schen Regierung viel behaglicher und erwünschter ausfallen, sonbern ben Buftand ber größten Uebereinstimmung ber Berfaffung mit Rechtsprincipien versteht, als nach welchem zu ftreben uns die Bernunft durch einen kategorischen Imperativ verbindlich macht \*)."

## 4. Preußen, Amerita, England.

Aus biefem Gesichtspunkte begreifen sich Kant's politische Reigungen und Abneigungen gegenüber ben geschichtlichen Staaten und Staatsveränderungen seines Zeitalters. Die absolute Monarchie erschien ihm in einer gewissen Rücksicht als die einssachste Staatssorm, freilich auch der Ausartung in den Despotismus am nächsten ausgesetzt. Doch konnte ein großbenkender König sich selbst den Zügel der Gerechtigkeit anlegen und trotz der autokratischen Machtvollkommenheit nach Rechtsgrundsätzen mit aller Strenge regieren. Dann war in einem solchen Staate die öffentliche Gerechtigkeit dem Geiste nach einheimisch. In

<sup>\*)</sup> Ebendas. II Th. I Abschn. §. 49. — Bd. V. S. 149—151.

biesem günstigen und imposanten Kalle burfte die absolute Monarchie als bas Beispiel eines gerechten Staates erscheinen. Als ein foldes feltenes und erhebendes Beispiel erschien unserem Philosophen sein eigenes Baterland: Preußen unter bem großen Könige, ber es mube mar, über Sclaven zu herrschen, ber im Namen bes Gesetzes regieren, selbst nur "ber erste Beamte bes Staats" fein wollte und nichts eifriger und forgfältiger bewachte, als die Unparteilichkeit der Justig. Indessen verlangte die kantische Staatslehre auch in ber äußeren Staatsform, auch in bem Buchstaben der Berfassung die Burgichaften der öffentlichen Gerechtigkeit: bas reprasentative Spftem bes Bolks in ber gesetgebenben Gewalt, die rechtmäßige Unterordnung der regierrnden, die Unabbangigfeit ber rechtsprechenden. Die Bermirklichung einer folden ihrer Natur nach republikanischen Berfassung zeigte fich jenseits bes Dceans in ber amerikanischen Staatsform. Go theil= ten sich Kant's politische Neigungen zwischen Preußen und Amerita, biese in aller Rudficht so heterogene Staaten; so burfte sich in ihm selbst das vaterländische Gefühl mit dem weltbürgerlichen vertragen. Wenn er vom Geiste der Gerechtigkeit rebete, bachte er an seinen König; wenn er zugleich bie außere, ber Gerechtigkeit angemessene Staatsform in's Auge faßte, begege nete ihm in ber Jugenbfrische eines neu begrundeten, eben erkämpften Daseins und zugleich in der großartigsten Korm sein politisches Ibeal in bem Bunde ber nordamerikanischen Freis staaten \*).

Die Theilnahme für Amerika hatte in Kant frühzeitig die

<sup>\*)</sup> Wir werben in ber "Beantwortung ber Frage: Bas ist Auf-Närung?" noch ein benkwürdiges Zeugniß kennen lernen, wie Kant bas Zeitalter Friedrich's in seiner weltgeschichtlichen Bebeutung zu würdigen wußte.

Abneigung gegen England gewedt. Er bat biefe Stimmung festgehalten, und die Spuren bavon find noch in feiner Rechtslehre beutlich zu merken. Bas er politisch an England tabelt, ist das unrichtige Berhaltniß, wie es ihm scheint, zwischen der gesetzgebenden und regierenden Gewalt. Die regierende Gewalt fällt unwillfürlich in die Hände der gesetzgebenden; das Parla= ment felbst regiert, mahrend es nur gefetgebend fein foute; es übt auf die Regierung einen unmittelbaren Ginfluß, und die Minister, bie unter solchem Ginflusse stehen, bie nach bem Willen bes Parlaments gemacht werben, find nicht mehr bem Gefet allein untergeordnet, sondern abhängig von bem Interesse ber Das Parlament spielt sich die Regierung in die Parteien. Banbe, und die Gerechtigkeit in ber gesetgebenben Gewalt wird verbrängt und verborben durch die selbstfüchtigen Leibenschaften bes Chrgeizes und ber Beftechlichkeit. Wenn bie Regierung jugleich gesetzgebend ist, so wird sie bespotisch; wenn statt ber offentlichen Gerechtigkeit ber Bortheil einiger maßgebend wird in ber gesetgebenben Gewalt, so wird ber Staat oligarchisch; wenn biefer maggebende Bortheil auf Seite ber Reichen ift, fo ift eine folche Dligarchie plutofratisch. Das sind nach Rant's Dafürhalten bie Gefahren und Nachtheile ber englischen Berfassung. Wie bier bas Verhältniß zwischen ber gesetgebenden und regierenben Sewalt bestimmt ist, so sind zwischen beiben eine Menge von Bransactionen möglich, bie auf ben Privatvortheil binauslaufen und barum ber öffentlichen Gerechtigkeit und Rreiheit im äußerften Grabe wibersprechen\*).

5. Beurtheilung ber frangofifchen Revolution.

Es begreift fich jest leicht, bag Rant mit feinen Staats-

<sup>\*)</sup> Bgl. Rechtst. II Th. I Abichn. Allg. Anmertg. von ber rechtl. Wirtg. u. s. f. f. A. — Bb. V. S. 153,

rechtsbegriffen gegenüber der französischen Revolution in eine zwiespältige Stimmung gerathen mußte. Der praktische Berssuch, einen Staat auf Rechtsgesetz zu gründen, den historischen Staat in den Rechtsstaat zu verwandeln und den letztern dadurch selbst geschichtlich zu machen, mußte Kant auf das lebhafteste interessiren. Er ergriff mit leidenschaftlicher Theilnahme diese große politische Reuerung. Es entsprach völlig seinen Rechtsgrundsätzen, daß eine gesetzgebende Gewalt durch Volksrepräsenztation gebildet wurde; aber als sehr bald diese gesetzgebende Gewalt sich zur regierenden machte, als die Republik in der Form bes Convents hervortrat, da sand er auch hier die Entartung in Despotismus, und zwar als eine Folge der Revolution.

Ueberhaupt gerath Rant in ber Beurtheilung ber frangofis schen Revolution mit sich selbst in einen gewissen Wiberspruch, beffen wir schon früher bei Gelegenheit seines Lebens gebacht haben, der uns jett aus Kant's politischen Begriffen selbst einleuchtet. Der Bersuch, ben Rechtsftaat nach ben kuhnsten Forberungen ber Bernunft in die Birklichkeit einzuführen, mußte naturlich ben enthusiaftischen Beifall bes Philosophen gewinnen, ber bas ganze menschliche Leben unter ben kategorischen Imperativ gestellt hatte. Auch konnte sich Kant darüber nicht täuschen, daß ein folcher Uebergang aus bem geschichtlich gegebenen Staat in ben vernunftgemäßen praktisch kaum anders möglich sei, als in ber Form eines revolutionaren Umfturges ber Dinge. Und wie follte eine solche Revolution anders geschehen als im Widerspruche mit bem bestehenden Geset, mit ber geltenden Staatsordnung, also in Beise der Anarchie? Wenn nun Kant die Revolution verwirft, so läßt er das Mittel nicht gelten, wodurch allein jener reine Rechtsstaat verwirklicht werden kann, bem er selbst die unbebingte Geltung eines Bernunftzweckes zuschreibt; wenn er

aber die Revolution billigt, so läßt er innerhalb bes Staates einer gesetlosen Macht freien Spielraum und anerkennt neben ben Staatsgewalten noch eine andere Gewalt, die als folche außer allem Gefet fteht. Wo aber bas Gefet aufhort, ba enbet mit ber öffentlichen Gerechtigkeit zugleich alle ftaatliche Ordnung. 218 Mittel zum Rechtostaat erscheint die Revolution nothwendig; als Recht im Staat erscheint fie unmöglich ober vollkommen verwerflich: bas ift ber Wiberspruch, in ben Kant an dieser Stelle gerath. Bulett findet er sich mit ber Sache so ab, bag er bie Revolution als vollzogene Thatsache nimmt, in ihrer folgereichen Bedeutung für die Menscheit hervorhebt, in ihrer moralischen Ibee murbigt, baneben aber bie Rechtmäßigkeit jeder Revolution In feiner Theorie bes Staatsrechts ift Kant nichts meniger als revolutionar. Es mag fein, bag bie Berhaltniffe, unter benen er schrieb, ihm eine gewisse Borficht auferlegt und überhaupt manche Unklarheiten in seiner Staatslehre verschulbet haben; indeffen wenn er auch noch fo fuhn und rudfichtelos hatte urtheilen wollen, fo wurde er boch nach feinen Grundfagen bas Recht zur Revolution niemals haben vertheidigen konnen.

## 6. Die Frage bes Revolutionerechts.

Denn es ist klar, daß ber Staat als Rechtszustand eine unbedingte Geltung haben muß, weil ohne ihn überhaupt kein Recht unbedingt gilt; es ist klar, daß im Staat alle rechtmäßige Gewalt nur Staatsgewalt sein kann. Entweder hat der Staat alle Gewalt oder gar keine. Mit dem Staat hört jeder Rechtszustand auf, darum darf der Staat nie aushören; mit dem Staate werden alle Rechtszustände in Frage gestellt, darum darf der Staat selbst nie in Frage gestellt werden. Seine Gesetz mussen als untadelhaft, seine Regierung als unwiderstehlich, seine

Rechtssprüche als unabanberlich gelten. Alle Gemalt befiebt in bem Rechte ju zwingen; bieses Recht übt bie Staatsgewalt aus, nur fie tann es ausuben, fie tann es nie felbft erleiden. Es giebt kein Recht, die Staatsgewalt ju zwingen; sonst gabe es fein Staatsrecht. Es giebt barum fein Recht jum gewaltsamen Biderstande, kein Recht zur Revolution. Die Staatsgesetze und Verfassungen find freilich als Menschenwert ber Berbesserung bedürftig und fähig; es murbe bem oberften Rechtsprincipe wibersprechen, wenn fie für alle Zeiten und Generationen unabanderlich maren, aber bie Abanderung ber Berfaffung barf nur im Bege ber Gefete, die Abanberung ber Gefete nur burch bie oberste Staatsgewalt selbst (ben Souveran) geschehen: die einzig rechtmäßige Staatsveranberung ift bie Reform, nicht bie Re-Der äußerste Frevel ber Revolution ift ber gewaltsame Angriff gegen bas Staatsoberhaupt, ber Konigsmord, ber in der Form einer Hinrichtung des Monarchen, also unter dem Scheine bes Gefetes, bas größte Berbrechen, gleichsam, wie fich Kant ausbrudt, bie politische Tobsunde bilbet \*).

Die kantische Staatslehre kommt offenbar auf beiben Seiten mit ihren eigenen Grundsähen in's Gedränge, ob sie die Rechtmäßigkeit der Revolution unbedingt bejaht oder ob sie diezselbe unbedingt verneint. Es ist nämlich das Recht zur Revolution im Allgemeinen betrachtet nichts anderes, als das Recht auf Seite der Unterthanen, das Staatsoberhaupt zu zwingen. Wenn dieses Recht die Unterthanen in keinem Falle haben, so haben sie der Staatsgewalt gegenüber gar kein 3 wangsrecht, also überhaupt kein Recht, da Recht ohne Besugniß zu zwingen gleich Rull ist. Dann folgt, daß die Unterthanen dem Staate

<sup>\*)</sup> Ebenbas. I Th. II Abschn. Allgem. Anmerkg. A. — Bb. V. S. 154 figb. (Anmerkg.)

gegenüber nur Pflichten, keine Rechte haben, mithin so gut als rechtsloß sind. So bachte Hobbes. Wenn also Kant in jeder Form des Staates den Unterthanen alles Zwangsrecht abspricht, so kommt er in diesem Punkte, der kein nebensächlicher ist, mit Hobbes überein, dem absolutiskischen Politiker. Unter diesem Gesichtspunkte schried Anselm Feuerbach im Jahre 1798 gegen Kant seinen "Antihobbes". Wenn man dem Staate einen Vertrag, sei es als Thatsache oder als Idee, zu Grunde lege, so fließe aus dieser Quelle ein zweiseitiges Recht, nicht bloß, wie Hobbes wollte, das einseitige und alleinige Recht des Staates, sondern auch ein Recht der Unterthanen dem Staate gegenüber, ein Recht, das als solches die Befugniß zu zwingen unter Umständen einschließe. Darauf gründete Feuerbach seine Beweisssührung gegen Hobbes.

In dem Begriffe des kantischen Rechtsstaates loft sich von felbft jener scheinbare Biderspruch. Sier ift die oberfte Gewalt felbst bas gesetzgebende Bolk. Diese Gewalt fann feinem Un= recht thun, weil sie ben Willen aller in sich vereinigt; also kann auch ber Kall nicht eintreten, daß fich die Unterthanen gegen biefe Gewalt emporen; fie wurden fonft gegen fich felbst Revolution machen. Wenn eine Staatsgewalt die öffentlichen Rechte verlegen, also Unrecht thun kann, so ift es in diesem Staate nur die regierende. Sie steht unter dem Gesetze, sie führt die Staatsgeschäfte im Ramen bes Gesetzes; es ift möglich, bag fie gegen das Gefet bandelt. Dann aber haben die Unterthanen biefem Unrechte gegenüber ihre rechtmäßige Gewalt in ber gesetzgebenden Macht. Es ift nicht möglich, ben Regenten von Rechtswegen zu strafen, weil alle Strafgewalt von ihm ausgeht; aber es ift möglich, daß ihm feine Machtvollkommenheit burch die gefetzgebende Gewalt genommen wird, und zwar von Rechtswegen,

weil seine Gewalt von der gesetzgebenden ausgeht und sich der letteren unterordnet. Dann sind es nicht die Unterthanen, sonbern die oberfte Staatsgewalt, die den Wiberftand gegen die ungerecht regierende ausubt, und biefer Wiberftand geschieht nicht im offenen, gewaltsamen Kampfe, benn bazu mußte bie gesetgebende Gewalt bas Regiment an fich reißen, also unrechtmäßig handeln, sondern es ift der negative Biberstand, ber barin besteht, bag ber regierenben Gewalt bie Bebingungen verweigert werben, unter benen allein bie Staatsgewalt fortgeführt werden fann. Wenn ein solcher legaler Widerstand ber öffentlichen Ungerechtigkeit nicht mehr entgegengesett wird, so ift bieß ein Zeichen, daß bei allen außeren Rechtsformen ber Gerechtigfeitefinn im Bolfe felbst erloschen ift. "Der Beberricher bes Bolks (ber Befetgeber) kann nicht jugleich ber Regent fein, benn dieser ftebt unter bem Geset und wird burch basselbe, folglich von einem Anderen, bem Souverain, verpflichtet. Jener kann biefem auch feine Gewalt nehmen, ihn absehen ober feine Bermaltung reformiren, aber ihn nicht strafen." "Der Herrfcher im Staate hat gegen ben Unterthan lauter Rechte und feine 3mangepflichten. Benn bas Organ bes Herrschers, ber Regent, auch ben Geseten zuwider verführe, fo barf ber Unterthan biefer Ungerechtigkeit zwar Beschwerbe, aber keinen Biberftand entgegenseten." Benn die gesetgebende Gewalt (bas Bolt im Parlament) einer ungerechten Regierung nichts verweigerte, fo mare bieß "ein ficheres Beichen, bag bas Bolt verberbt, feine Repräsentanten verkäuflich, und das Oberhaupt ber Regierung burch seinen Minister bespotisch, dieser felbst aber ein Berrather bes Bolks fei \*)." Die Gesehmäßigkeit in ben Staatsgewalten und die Loyalität in den Unterthanen, das find die politischen

<sup>\*)</sup> Ebendas. II Th. I Abschn. Aug. Anmertg. A. - Bb. V. S. 156.

Factoren, beren Product die öffentliche Gerechtigkeit bilbet. Und auf Seite der Unterthanen ift die Loyalität eine Pflicht, die niemals und in keiner Staatsform aufgehoben werden darf. In Kant's eigener Vorstellungsweise waren beide Empfindungen gleich mächtig, das eingewurzelte Pflichtgefühl des loyalen Bürgers und die Theilnahme für den Rechtsstaat und dessen Verwirklichung in der Menschheit. Aus dieser manchmal zwiespälztigen Empfindungsweise mögen unwillkurlich gewisse Widerssprüche in seiner Staatslehre herrühren.

#### 7. Umfang und Grenze bes Staaterechts.

Da alle Privatrechte nur im Staate peremtorisch gelten, so giebt es auch nur hier wirkliches Eigenthum. Benn aber ber Staat überhaupt bas Eigenthum erst rechtskräftig macht und barum im eigentlichen Sinne erst ermöglicht, so muß alles Eigenthum im Staate angesehen werden als in seinem Rechtsgrunde abhängig von ber oberften Staatsgewalt. Ift aber alles Eigen: thum in diesem Sinne Staatseigenthum, mahrend es seiner Natur nach Privatbefit ift, fo folgt, bag bie oberfte Staatsgewalt ober ber Souverain nicht felbst Privateigenthumer fein barf, weil er sonft alles Eigenthum in seinen Privatbesit nehmen und baburch bas Eigenthum selbst aufheben könnte. Weber barf sich ber Staat als Privateigenthumer anderen Privateigenthumern coordiniren, noch darf er der alleinige Privateigenthumer sein, weil bann alle grundbefigenden Personen bem Staate gegenüber nicht bloß unterthänig, sondern grundunterthänig wären (glebae adscripti), bem Souverain nicht bloß burch ihre burgerlichen Pflichten, sonbern burch ben Grund und Boben (also sachlich) untergeordnet.

Alles Eigenthum im Staate barf nur Privateigenthum

fein, weil es nur als solches die Röglichkeit bietet, von jedem rechtlich erworben zu werden. Damit verträgt sich nicht, daß Corporationen, wie Ritter = und geistliche Orden, Eigenthümer sind. Wenn gewisses Eigenthum ausschließlich privilegirt ist, so wird damit die gesehmäßige, bürgerliche Gleichheit aufgeshoben. Es muß deßhalb dem Staate das Recht zustehen, die Kirchengüter und Komthureien aufzuheben, natürlich so, daß die Ueberlebenden auf rechtmäßige Weise entschädigt werden.

Aus dem Rechte des Staates auf alles in ihm enthaltene Eigenthum folgt, daß die oberste Staatsgewalt niemals Privatzeigenthum besitzen darf, wohl aber das Recht haben muß, alles Privateigenthum zu beschatzen und zu sichern. Auf dem Bezschatzungsrechte durch Steuern, Landtaren, Bölle, Accise u. s. f. beruht die Staatswirthschaft und das Finanzwesen; auf dem Sicherungsrechte die Polizei, die mit der öffentlichen Sicherheit zugleich die öffentliche Anständigkeit dis an die Schwelle des Hauses beaufsichtigt und hütet.

Bur öffentlichen Sicherheit gehört, daß keine Berbindungen im Staate eristiren, die das öffentliche Bohl der Gesellschaft gefährden oder auf das politische Gemeinwesen einen nachtheiligen Einfluß ausüben. Welcher Art diese Verbindungen auch seien, sie haben kein Recht, sich dem Staate zu verheimlichen; vielmehr hat dieser das Recht und die Pslicht, sie zu beaufsichtigen. Hier ist der Punkt, wo auch die kirchlichen Gemeinschaften den Staat berühren. Sie berühren ihn nur in polizeilicher Rücksicht, in keiner anderen. Der Glaube und die gottesdienstlichen Formen gehören zu den inneren Angelegenheiten, welche die Kirche selbst und allein zu besorgen hat. Der Staat kummert sich nur um den politischen Charakter der in ihm besindlichen Religionsgesellschaften; wenn er über diesen Punkt beruhigt ist,

fo läßt er ben religiösen Charakter gewähren. Es liegt nicht im Rechte bes Staates, ben Glauben seiner Unterthanen burch Besetze zu bestimmen; er darf Glaubensreformen weder verbieten noch erzwingen. Der Monarch darf nicht selbst den Priester machen. Der Rechtsstaat ist keine Kirche, er läßt der Religion ihren freien Spielraum, und wenn es die Staatsgewalt nicht sein darf, die der Religion die äußere Form aufprägt, so folgt von selbst, daß die religiösen Gemeinden keine andere Versassung haben werden, als welche sie unabhängig vom Staate sich selbst geben.

Der Regent führt die Geschäfte bes Staates, er führt sie im Namen bes Gesetzes. Darum ift bei ihm bas Recht, bie Memter ju besethen und bie Burden ju vertheilen. Die öffent: liche Gerechtigkeit verlangt, baß jebe von ber Staatsgewalt ertheilte Burde verbient fei, daß keiner unverdient ein Umt erhalte, keiner unverdient daraus entfernt werde. Unverdient darf niemand feine Freiheit verlieren: es giebt im Rechtsftaate teine andere als eine gleichmäßige, bürgerliche Unterthänigkeit, keine Leibeigenschaft. Unverdient darf niemand bevorzugt werden: es giebt im Rechtsstaate keine Privilegien, am wenigsten einen Rang vor bem Berdienste, einen erblichen Beamtenstand, einen Umteabel, ber gleichsam ein mittleres Glied bildet zwischen Regent und Burgern. Es giebt so wenig geborne Beamte als etwa "Erbprofessoren". Das einzige Vorrecht, welches ber Abel ohne Berletung anderer personlicher Rechte behaupten barf, ift ber Name ober Titel, ben er behalte, so lange die Anerkennung besselben in ber Bolksmeinung wurzelt \*).

<sup>\*)</sup> Ebenbas. II Th. I Abschn. Allg. Anmerkg. B. C. D. — Bb. V. S. 157 — 166. Ueber ben Beamtenabel vergl. Kant an Nicolai "über die Buchmacherei" (I Br. betr. eine Schrift Möser's, worin

#### II.

#### Das Strafrect').

#### 1. Berbrechen und Strafe.

Die öffentliche Gerechtigkeit verlangt die unbedingte Geltung ber Besetz, fie muffen aufrecht erhalten und, wenn sie verlett find, wiederhergestellt werben. Ber in gesetwidriger Abficht bas Recht verlet, ber bat fich von ber Bedingung ausge: schlossen, unter ber allein Staatsburger möglich find, und baber bas Recht verwirkt, Staatsburger ju fein. Gine folche Gefetes: verletzung ift ein Berbrechen, entweber ein privates ober ein öffentliches, je nachdem die Rechte beschaffen sind, die verlett worden. Die nothwendige Folge bes Berbrechens ift ein Berluft, ben ber Berbrecher erleiden muß, und beffen Große selbst fich nach ber Große bes begangenen Unrechts richtet. Das Leiden, welches bem Berbrechen folgt, nennen wir Strafe. Das Geset verlangt, daß der Berbrecher gestraft werbe. Berbrechen ohne Strafe bewiese die außerste Dhnmacht bes Besetes, bas außerste Gegentheil ber Gerechtigkeit. Das Recht, Die Strafe auszuüben und an dem Berbrecher zu vollziehen, nennen wir das Strafrecht. Das Strafrecht ift im Staatsrechte begrundet, es bildet ein nothwendiges Attribut der Staatsgewalt und gehort jur Ausführung der Gesetze. Die regierende Gewalt hat bas Recht zu ftrafen. Benn es ein Recht giebt, die Strafe zu erlaffen ober zu milbern, so ift dieß ein "Recht zu begnabigen (jus aggratiandi)", bas ebenfalls nur bei ber regierenden Bewalt sein fann.

Kant's Wiberlegung ber Rechtmäßigkeit eines Beamtenabels verspottet wirb). — Bb. V. S. 479—482.

<sup>\*)</sup> Rechtst. II Th. I Abschn. Allg. Anmerkg. u. f. f. E. Bom Straf: und Begnadigungsrecht. I. II. — Bb. V. S. 166—173.

Die Strase ist ein Act des Gesetzes, darum kann nur die Staatsgewalt strasen. Wenn die Privatperson für das erlittene Unrecht sich selbst Genugthuung verschafft, indem sie den Thäter straft, so ist das nicht Strase, sondern Rache.

# 2. Biebervergeltung und Begnabigung. (Todesftrafe.)

Die Strafe ift ein Act ber Gerechtigkeit und barf als solche nie ohne Grund geschehen. Der einzige Grund ber Strafe ist bas Verbrechen; nur ber ist dem Staate gegenüber Verbrecher, ben die geschwornen Richter für schuldig erklärt haben. Die Strafe hat keinen anderen Grund als die Straswürdigkeit; sie hat keinen anderen Zweck als an dem Verbrecher Gerechtigkeit zu üben, ihm zu geben, was er verdient hat: darum ist die einzig richtige Strafrechtstheorie "die Wiedervergeltung (jus talionis)". "Auge um Auge, Zahn um Zahn" lautet die einzig zutreffende Formel der strafenden Gerechtigkeit.

Daraus folgt, daß man die Strafe niemals durch Zweckmäßigkeisgründe bestimmen darf, etwa durch den Nugen, den der Verbrecher selbst oder andere aus der Strafe gewinnen. Sie ist keine Maßregel der Klugheit, sondern ein Act bloß der Gerechtigkeit; sie soll nicht bessern oder andere abschrecken, sondern bloß strasen. Den Verbrecher strasen zum warnenden Beispiele für andere, heißt nicht, ihn als Verbrecher behandeln, sondern als Mittel zum allgemeinen Besten. Dazu hat niemand ein Recht, auch nicht der Staat. Wenn man die Strafe so begründen wollte, so dürste man auch wohl einen Unschuldigen bestrafen, weil es unter Umständen viel Unheil verhüten kann, und aus demselben Grunde auch wohl einen Schuldigen nicht strafen. Um des Nugens willen strafen, heißt statt der Gerechtigkeit bie Glückseit zur Regel und Richtschnur machen und bamit die Gerechtigkeit vollkommen ausheben. "Das Strasgeset ist ein kategorischer Imperativ und wehe dem, welcher die Schlangen-windungen der Glückseligkeitslehre durchkriecht, um etwas aufzu-sinden, was durch den Vortheil, den es verspricht, ihn von der Strase oder auch nur einem Grade derselben entbinde nach dem pharisäischen Wahlspruch: ""es ist besser, daß ein Menschsterbe, als daß daß ganze Volk verderbe;"" denn wenn die Gerechtigkeit untergeht, so hat es keinen Werth mehr, daß Menschen auf Erden leben."

Aus dem Wiedervergeltungsrechte folgt die Rechtmäßigkeit der Todesstrase gegenüber dem Mörder. Die Todesstrase ist schlechterdings nothwendig, nicht um der Zweckmäßigkeit, sonz dern um der Gerechtigkeit willen. Es ist eine falsche Philanthropie und zugleich eine sophistische Rechtsverdrehung, wenn der Warchese Beccaria dem Staate das Recht abspricht, einem Menschen das Leben zu nehmen. Warum soll der Staat dieses Recht nicht haben? Weil in dem Vertrage, worauf der Staat beruht, keiner eine Macht gewollt haben könne, die das Recht, ihn zu tödten, einschließe? Nur der schuldig erklärte Mörder wird getödtet. Als ob dieser anerkannte Mörder eine rechtsgülztige Stimme in der Gesetzgebung führen könnte, als ob er dieses Recht nicht durch den Mord verwirkt hätte!

Dem Mörber gegenüber kann die Gerechtigkeit nur durch ben Tob, durch keine andere Strafe, befriedigt werden. Es giebt nichts, was die Todesstrafe ersett. Bas wurde an die Stelle der Todesstrafe treten, wenn man sie abschaffte? Die schimpflichste Freiheitsstrafe von lebenslänglicher Dauer. Man benke sich zwei Berbrecher, die beibe den Tod verdient haben, von denen der Eine den Tod dem schimpflichsten und schlechtesten

Leben vorzieht, während der Andere alles lieber will als sterben. Wer von beiden ist der Besser? Doch offenbar der Erste! Wenn man also die Todesstrafe abschaffte, so würde man den Besseren von zwei todeswürdigen Verbrechern bei weitem härter bestrafen als den Underen, der schlechter ist. Das ist kein Grund für die Todesstrafe (deren einziger Grund das Verbrechen selbst ist), nur eine Bemerkung über die unrichtigen Folgen, welche die Abschaffung der Todesstrafe haben würde.

Es kann Fälle geben, wo unter bem Iwange ber Umstände und gewisser öffentlicher Borurtheile ber Mord zwar nicht entsichulbigt, aber seine Straswürdigkeit gemildert wird. Um der Schande zu entgehen, tödtet eine Mutter ihr Kind. Um die Standesehre zu wahren, wird eine Beleidigung im Iweikampse durch den Tod gerächt. Hier werden die Gesetze in Rücksicht auf die Macht der geltenden Vorurtheile eine Ausnahme machen durfen, zugleich aber darauf Bedacht nehmen, daß die öffentliche Bildung allmälig sich der Vorurtheile entwöhne, welche die Straswürdigkeit des Mordes mildern.

Der ärgste Wiberspruch gegen die öffentliche Gerechtigkeit ist die Straflosigkeit des Verbrechers. Wenn ein Unschuldiger, ben man schuldig glaubt und in diesem Glauben verurtheilt, bestraft wird, so ist dieser beklagenswerthe Fall ein Beweis, daß die Gerechtigkeit irrt, nicht daß sie sehlt oder vollkommen pausirt. Wenn der anerkannte Verbrecher straflos ausgeht, so sehlt der Gerechtigkeitssinn, und das ist schlimmer als der Irrthum. "Selbst wenn sich die bürgerliche Gesellschaft mit aller Glieder Einstimmung auslöste, müßte der letzte im Gefängniß befindliche Mörder vorher hingerichtet werden, damit jederman das widersahre, was seine Thaten werth sind, und die Blutsschuld nicht auf dem Bolke hafte, das auf diese Bestrafung nicht

gebrungen bat; weil es als Thelineimer an dieser öbentlichen Berlehung der Gerechtlichel betrachte werden kann."

Berkechen und Strafe verbalten für zu einander wie Grund und foige. Bem ber Grund einzetreten ift, fo fann feine Macht ber Erre bie Frege aufralten. Bes die Neremendigkeit ber fintlichen Beit ferbert, durf die menschliche Billfür nicht hindern. In der Camiairenfmirfung zwilden Berbrechen und Strafe befiebe bie Strafgerechtigkeit. Reiner Macht im Staate darf es puffchen, bas Berbrecken frailes zu machen eber auch nur seine Strafmurbigfeit zu milbern. Durum will fich mit ber öffentlichen Gerechtigkeit üreng genommen bas Begnabigungs recht nicht vertragen; ben Berbrecher begnabigen, beift ibn gar nicht ober ju wenig frafen; bas ift nicht Gnade, sondern Unrecht. Rur einen gall raumt Rant bem Begnabigungerecht ein: wenn bas Staatsoberbaupt in ber eigenen Perfon verlest worben; bann foll es ibm freisteben, in ber eigenen Sache Gnabe ju üben. Diese Ausnahme ift untlar und aus mehr als einem Grunde falfch. Gie ift untlar, weil Kant bier von bem Couverain rebet, also von bem gesetgebenden Gemaltbaber, mabrend bas Begnabigungsrecht nur ba sein kann, wo bas Strafrecht ift, bei der regierenden Staatsgewalt; sie ift falich, denn bas Berbrechen gegen bie Staatsgewalt selbst muß als eine ber argften Rechtsverletungen angesehen werben, die im Ctaate moglich find, und so ist ein Majestätsverbrechen am wenigsten bazu angethan, bag an ihm ein Begnabigungsrecht geübt werbe. Auch ift nicht zu begreifen, wie Kant die Rajestätsverletzung als eine Privatsache bes Couverains ansehen kann, ba er boch felbst ben Träger ber Staatsgewalt nicht als eine Privatperson betrachtet\*).

<sup>\*)</sup> Ebendas. II Th. I Abschn. E. II. — Bb. V. S. 173,

#### 3. Rant und A. Reuerbach. (Abichredungstheorie.)

In Folge der kantischen Grundsätze vom Strafrecht hat Anselm Keuerbach eine neue Theorie in die Lehre vom peinlichen Recht eingeführt. Er ift mit Kant einverstanden, daß der 3med ber Strafe nur fie felbst sein kann, nur die Bestrafung, nicht bie Befferung bes Berbrechens. Der Grund ber Strafe liegt nicht in bem, mas möglicherweise auf die Strafe folgt, sonbern in dem, was ihr thatsächlich vorausgeht; es wird nicht gestraft, weil kunftigen Berbrechen vorgebeugt werden foll, auch nicht, bamit kunftig gut gehandelt werde. Reines von beiden kann ben Rechtsgrund ber Strafe ausmachen; weber durch die Theorie ber "Prävention" noch burch die ber Befferung ober Buchtigung läßt sich ein Strafrecht begrunden: bas find 3wedmäßigkeits: grunde, aber feine Rechtsgrunde. Diese beiden geläufigen Theorien bekämpfte Feuerbach in seinen Streitschriften gegen Die Strafe ift nur bann rechtmäßig, Grolman und Rlein. wenn fie die nothwendige oder gesetymäßige Folge des Berbrechens ist; sie ist nur dann diese gesetmäßige Rolge, wenn das Geset selbst erklärt hat: "auf dieses Berbrechen folgt diese Strafe!" Eine solche Erklärung ist eine Androhung. Um bes Gefetes willen muß die Strafe ausgeführt und bem Berbrecher jugefügt werden, weil fonft die Androhung des Gefetes, also diefes felbft nichtia wäre. Die ausgeführte Undrohung ift die Abschreckung. So nennt Keuerbach die Theorie, die er in seiner Revision des peinlichen Rechts aufstellt\*).

Die Geltung ber Gesethe ift bie Gerechtigkeit, beren Durch-

<sup>\*)</sup> Revision ber Grundsate und Grundlage des positiven peins Tichen Rechts, von Anselm Feuerbach. I Theil. Bgl. besond. Einleitung, Cap. I. und Anhang.

führung bem Berbrecher gegenüber einzig und allein in ber Strafe besiebt; tie Eriften; ber Gerednigfeit ift ber Staat, befsen gesetzebender Bille aus bem Bolfe entipringt, innerbalb bes Bolles unbebingt berricht und biefe herrichaft fo weit erftredt, als die politische Bereinigung reicht. Bunadit nur fo weit. Bunachft erscheint bie öffentliche Gerechtigkeit nur im Singularis ber Bolfseinbeit. 3m Raturguftande eriffirt die Menge, im Staate bas Bolt (bie gesetsmäßig vereinigte Menge). Run giebt es eine Menge Boiter und Staaten, Die raumlich verbunden find. Es entsteht bie Frage, ob fie auch politisch verbunden sein können, nicht vielmehr auch politisch verbunden sein sollen; ob nicht auch ber Bolkerpluralis ein fur die Form ber Gerechtigkeit empfanglicher Stoff ift? Ift zwischen Bolfern und Staaten nicht auch ein Rechtsverbältniß möglich, sogar nothwendig? Es entsteht mit einem Borte bie Frage nach ber Möglichkeit eines Bolter: ober Staatenrechts.

# Zwölftes Capitel.

# Völker - und Weltbürgerrecht.

I. Aufgabe bes Bölkerrechts.

#### 1. Bölferbund.

Die verschiedenen Staaten oder Bölker verhalten sich zu ein: ander zunächst, wie die einzelnen Personen im Naturzustande, wo nicht bei dem Rechte die Gewalt, sondern bei der Gewalt das Recht ist, wo daher jeder, so weit er kann, sein gewaltthätiges Recht gegen die Anderen geltend macht. Wenn es unmöglich ist, diesen Naturzustand in einen politischen, die natürliche Bölkergesellschaft in eine rechtmäßige zu verwandeln, wenn es keine Form der Gerechtigkeit giebt, weit genug, auch die Bölker in sich zu sassen, so ist die Gerechtigkeit eingeschränkt auf ein enges Gebiet des menschlichen Lebens, so reicht sie nur so weit als die bürgerzliche Gemeinschaft, nicht so weit als die menschliche Bernunft, dann hat sie nur einen politischen, keinen moralischen Umfang. Aber sie gilt als eine unbedingte Forderung der praktischen Bernunft, sie gilt sür die gesammte Menschheit und muß darum umsfassender sein als die politische Bolksgemeinschaft.

Man sieht leicht, in welchem Punkte bie Schwierigkeit ber

Aufgabe liegt. Die Gerechtigkeit forbert einen Zustand, worin nur bie Gefete gelten und alle benfelben Gefeten gehorchen. Benn nun verschiedene Bolfer benfelben Geseben unterthan find, so haben sie ein gemeinschaftliches Oberhaupt, so bilden sie bei aller natürlichen Berschiebenheit ein politisches Bolt, einen Bol: kerstaat, eine Beltrepublik. Ein solcher Bolkerstaat ware schon bem Umfange nach unmöglich, ba er um fo vieles bie Grenzen überschreitet, mit benen allein fich bie Staatseinheit verträgt. Aber ganz abgesehen von ben praktischen hindernissen, bie nicht blog in ben Größenverhaltniffen liegen, und felbst die Möglichkeit eines Bölkerstaates eingeraumt: so ware biese Form nicht bie Bosung ber obigen Aufgabe. Wir hatten auf biese Beise bie Aufgabe nicht gelöst, sondern verändert. Die Aufgabe heißt nicht, wie aus verschiedenen Bolkern ein Bolk, sondern eine recht= mäßige Boltergefellschaft gebilbet werben konne? Bir burfen die Aufgabe nicht fo lösen, daß wir den Bolkerpluralis aufheben. Die gesuchte Form kann nicht die Bereinigung, sonbern nur bie Berbindung fein, nicht ber Bolferstaat, sondern ber Bölkerbund, nicht bie Beltrepublik, fondern die Staatenfobe: ration. Nur auf biese Beise gewinnt bas Bolkerrecht einen wirklichen Bestand. Entweder es ist gar nicht oder nur so möglich. Unter welchen Bebingungen können bie Bölker einen solchen Bund eingehen und ihrer Coeristen, die Form einer Rechtsord-ACESE LIBRA. nung geben?

# 2. Der natürliche Rechtszustand ber Belfer. Rrieg und Frieden.

Das natürliche Verhältniß ber Bölker ist, wie bas ber Insbividuen, zunächst selbstflüchtiger und kriegerischer Art. Es ist bie Frage, ob es ein Recht giebt, Krieg zu führen, ob der offene bifder, Geschichte der Philosophe IV. 2. Aus.

Gewaltzustand gewissen einschränkenden Grenzen unterliegt, die zu überschreiten, unter allen Umständen für rechtswidrig gelten muß? Kant unterscheidet ein Recht vor, in und nach dem Kriege. Natürlich kann hier von Recht nur in einem sehr weiten Sinne geredet werden. Denn die bloße Geltung der stärkeren Gewalt schließt jedes strenge Recht aus, und, wie schon die Alten gesagt haben, im Wassenlärm verstummen die Gesetze.

Um einen Krieg rechtmäßig zu beginnen find zwei Bebingungen nöthig: erstens muß bas Bolk felbst ihn gewollt und burch seinen Gesetzgeber beschlossen haben, zweitens darf nicht ohne Grund einem anderen Bolke ber Krieg an : und ber Friede aufgekündigt werden. Der rechtmäßige Grund jum Krieg ift aber nur einer: Die gefährbete Erifteng. Bas die friedliche und geordnete Coeristen, der Bolker bedingt und ermöglicht, das ift rechtmäßig; was diese Coeristenz bedroht ober aufhebt, bas ift rechtswidrig. Der Krieg ist rechtmäßig, wenn er bas Recht ber Eriften, ichust und vertheibigt; er ift nur fo lange rechtmäßig, als es zu biefer Bertheibigung fein anderes Mittel giebt als bie Gewalt. Wenn ein Bolf in seiner Eristenz burch ein anderes verlet wird, so ift ber Rechtsgrund gegeben, unter bem jenes Bolk ben Krieg beschließen barf. Die Berletung kann in verschiedener Beise stattfinden, durch Bebrohung ober burch thatfächlichen Angriff; es kann ber Kall eintreten, daß ein Bolk burch seinen blogen Zustand die Eristenz des anderen auf bas feindseligste bebroht, so bag biefes für seine Selbständigkeit alles ju fürchten hat, sei es nun, daß jener bedrohliche Bustand in ungewöhnlichen Kriegerüftungen ober in einer anwachsenden Macht besteht, die das Gleichgewicht der Bölker und darum die Möglichkeit ihrer Coeristenz aufhebt. In diesem Kalle braucht bet thatsächliche Angriff nicht abgewartet zu werden, um aus dem Rechtsgrunde der Selbstvertheidigung ben Krieg zu beginnen.

Jeber rechtmäßige Krieg ist Bertheibigungskrieg. Bas verstheibigt wird und schlechterbings vertheibigt werden muß, ist in allen Fällen die rechtmäßige Eristenz, d. h. die politische Unabhängigkeit des Bolkes. Auch solche Kriege gelten rechtlich sur Bertheibigungskriege, in denen ein Bolk seine Unabhängigkeit von einem anderen erobert.

Daraus folgt, daß kein Krieg geführt werben barf in ber Absicht, ein anderes Bolk zu vernichten. Die Bernichtung ist nur gerecht als Strafe; strafen burfen nur bie Gesethe, wenn sie von denen verlett sind, die ihnen zu gehorchen die Rechtspflicht haben. Rein Bolk barf bem anderen Gefete geben; kein Bolk also barf bas andere strafen. Straffriege find rechtswidrig; es giebt barum keinen Rechtsgrund ju Rriegen, beren 3med bie Ausrottung ober Unterjochung eines Bolkes ift. Das besiegte Land darf nicht zur Colonie des siegreichen, die besiegten Burger nicht zu Leibeigenen ber Sieger herabgebrückt werben. Das "vae victis!" bat bier seine Grenze. Diese Grenze macht das Recht ber perfonlichen Geltung, mit beffen Aufhebung jedes Bufammen: bestehen von Personen und Bölkern möglich zu sein aufhört. Zuch im Kriege selbst barf ber Grundsat nicht gelten, baß zwischen Reinden alles erlaubt fei. Und es ware alles erlaubt, wenn die heimtückischen und niederträchtigen Mittel der Spionerie, des Meuchelmordes u. f. f., wenn die Plundereien der Privatpersos nen nicht verboten und als rechtswidrig angesehen würden.

Ein Bolk muß das Recht haben, unter gewissen Bebingungen, die sein politisches Dasein bedrohen, den Krieg zu beschliegen. Aber das Bolk muß auch das Recht haben, im Friedenszus stande zu beharren, wenn es sich nicht genöthigt sieht, Krieg zu führen. Kein Bolk darf zum Kriege gezwungen werden weber von innen noch von außen. Wenn es nicht im Interesse eines Staates und darum nicht im Willen des Bolkes gelegen ist, an den Kriegen anderer Nationen Theil zu nehmen, so muß dieser Staat das Recht haben, neutral zu bleiben, die Gemährleistung seiner Neutralität von den kriegführenden Bölkern zu verlangen, zur Erhaltung des Friedens sich mit anderen Staaten zu verbünden. Aus dem Rechte des Friedens solgt das Recht der Neutrazlität, der Garantie, der Coalition\*).

II.

#### Der ewige Friede.

#### 1. Das Problem.

Der Krieg als solcher kann niemals 3weck, sondern nur bas Mittel sein, um ben Bolkerfrieden auf neuen Grundlagen wiederberauftellen. Der Krieg ift ber Naturauftand ber Bolfergefell: Ihr rechtmäßiger und zugleich menschlicher Buftanb ift schaft. Wenn biefer Friede alle Bolfer ber Erbe umfaßt, wenn er auf solchen Grundlagen ruht, die ihn für immer sichern und alle Bedingungen zu kunftigen Kriegen ausschließen, so ift bie Gerechtigkeit nicht bloß im Staate, sondern in der Menschheit einheimisch : bann herrscht die Gerechtigkeit auf ber Erbe. mas ift ber 3med bes menschlichen Geschlechts, wenn es biefer 3wed nicht ift? Die Bolfer ber Erbe konnen nicht ein einziges Bolk ober einen einzigen Staat ausmachen; aber fie konnen eis nen Bund schließen, einen Staatenverein jum 3wede eines "ewis gen Friedens". Und wenn auch die Idee bes ewigen Friedens nicht gleich verwirklicht werben tann, wenn felbst in der vorhanbenen Weltlage biese Ibee unausführbar erscheint, so barf fie boch ergriffen und als das Biel betrachtet werben, dem sich die Mensch:

<sup>\*)</sup> Rechtst. II Th. II Abschn. Das Bölkerrecht §, 53-61. — Bb. V. S. 180-188,

heit allmälig in'stetigem Fortschritte nähert. Diese Ibee ist die größte politische Aufgabe, zu deren Lösung die ganze Menschheit zusammenwirkt. Ihre Lösung in einem wirklich vorhandenen Zustande des ewigen Friedens wäre das "höchste politische Gut". Dier kommen Moral und Politik in demselben Punkte zusammen, wo es gilt, die Menschheit selbst aus dem natürlichen Zustand in den sittlichen zu erheben und den Begriff der Gerechtigkeit in seinem weitesten Umfange zu verwirklichen ").

Die Ibee bes ewigen Friedens ift nicht neu, sie war lange vor Kant eine Lieblingsvorstellung ber Philanthropen, ber uto: pistische Gebanke eines St. Pierre und J. J. Rousseau. Rant tritt dieser Gedanke ungleich wichtiger und imposanter auf, im Busammenhange eines tiefgebachten Systems, ohne alle Schwärmerei, ohne alle weichliche Philanthropie, die beide der Philoso= phie und bem Charakter Kant's gleich fern lagen. hier bewährt fich an ihm selbst jener Unterschied, ben er so nachbrucklich hervorgehoben hat, zwischen Schwärmerei und Enthusiasmus. war bie Gerechtigkeit, bie er barum so grundlich verstand, weil er fie fo grundlich liebte. Die Gerechtigkeit ift nicht philanthro= pifch noch weniger schwarmerisch. Und Gines wollte fich Kant nie einreben laffen: daß die Gerechtigkeit utopistisch sei. Den Sat: "fiat justitia et pereat mundus!" ließ er gelten und übersette ihn so: "es geschehe was Recht ift, und wenn alle Schelme in der Welt darüber zu Grunde gehen!" Es ist die Gerechtigkeit, bie bem menschlichen Geschlechte ben ewigen Frieden jum Biele Dieses Ziel gilt eben so unbedingt als die moralische Bernunft, die es fordert.

Um biese Ibee nicht zweifelhaft und im Unklaren zu lassen, schreibt Kant seinen "philosophischen Entwurf vom ewigen Frie-

<sup>\*)</sup> Chendaf. II Th. II Abschn. §. 61. — Bb. V. S. 188 figd.

ben"\*). Als ob es sich um einen wirklichen Friedenstractat handle, werden in der bündigsten Sprache die "Präliminar und Definitivartikel" sestgesetzt, unter denen ein ewiger Bölkerfriede zu Stande kommen soll. Die beiden Fragen heißen: 1) welches sind die Bedingungen, ohne welche ein ewiger Friede unmöglich ist? 2) welches ist die Form, worin sich der ewige Friede verwirklicht und die seine Aufrechthaltung verbürgt? Die erste Frage will Kant durch "die Präliminarartikel", die andere durch "die Definitivartikel" beantwortet haben. Es handelt sich kurz gesagt sowohl um die positiven als negativen Bedingungen, die nöthig sind zur Begründung des ewigen Friedens.

#### 2. Die negativen Bebingungen.

Bas ben Friedensstand der Bölker hindern oder stören kann, muß vor allem aus dem Bege geräumt werben. Auf bie Ent: fernung aller bem Rriege gunftigen, bem Frieden ungunftigen Berhältniffe im Bolkerleben zielen die Praliminarartikel der kantischen Schrift. Benn alles beseitigt wird, was den Naturober Rriegszustand ber Bolter verewigt, so wird eben baburch alles vorbereitet, um ben entgegengesetten Buftand eines ewigen Friedens zu ermöglichen. Es giebt Bedingungen, welche ben Sag, die Furcht, mit einem Worte die feindseligen Leidenschaften unter ben Bölfern nothwendig erweden und steigern. Bebingungen find verschieden nach ben Berhältniffen, die zwischen Bölkern stattfinden. Nun konnen fich Bolker auf dreifache Beise au einander verhalten : entweder fie bekriegen fich gegenseitig, ober fie schließen Frieden, oder sie find im natürlichen (d. h. provisorischen) Friebenszustanbe.

Benn sie fich gegenseitig bekriegen, so werbe ber Krieg nicht

<sup>\*)</sup> Bum ewigen Frieben. Ein philosophischer Entwurf (1795).

rechtswidrig, nicht auf eine Weise geführt, die den Nationalhaß über Gebühr steigert, einer Nation Grund giebt, die andere zu verachten, und alles gegenseitige moralische Vertrauen aussebt. Der Krieg brauche nicht die ehrlosen Mittel des Meuchelmords, Verraths, Bruchs der Capitulation u. s. f. Dadurch müssen Nationen so gegen einander aufgebracht und im gegenseitigen Haffe befestigt werden, daß jedes ächte Friedensverhältniß für alle Zufunft unmöglich erscheint. Der Krieg werde deßhalb unter allen Umständen so geführt, daß er die mögliche und ächte Grundlage eines künstigen Friedens nicht ausschließt.

Wenn Nationen Frieden schließen, so sei der Friedensvertrag mahr, b. h. er sei die Grundlage eines wirklichen, dauerhaften Friedens, er behalte nicht, wie es in den römischen Kriegen so oft der Fall war, gestissentlich die geheinne Anlage zum künftigen Kriege. Ein solcher falscher Friedensschluß ist eigentlich kein Friede, sondern nur ein Waffenstillstand, der den Krieg verzewigt.

Wenn Nationen sich im natürlichen Friedenszustande befinz ben, so möge nichts geschehen, wodurch sie feindselig gegen eins ander ausgebracht werden, also nichts, wodurch ein Volk die poslitische Unabhängigkeit des anderen antastet oder verletzt. Die poslitische Unabhängigkeit eines Volkes kann auf doppelte Weise versletzt werden: durch einen thatsächlichen Eingriff oder durch den gesahrbringenden, surchterregenden Zustand, in dem sich eine ans dere politisch benachbarte Nation besindet.

Der thatsächliche Eingriff in die Rechte eines Bolkes hat einen doppelten Fall. Eine Nation wird gegen ihren Willen mit einer anderen vereinigt; ihre politischen Rechte und Pflichten werzben durch privatrechtliche Verträge bestimmt. Der Staat ist keine Habe, kein Patrimonium, kein Privateigenthum. Darum darf

er nicht durch Privatverträge erworben, ererbt, erheirathet werben. Staaten können nicht auf solche Weise vereinigt werden; Staaten können einander nicht heirathen. Eine solche Erwerbungsart ist ein politisches Uebel, sie verlett thatsächlich die politische Unabhängigkeit und legt dadurch den Grund zum Völkerhaß und zum Kriege. Eben so wenig können nationale Pflichten durch einen Privatvertrag verhandelt werden, es ist vollkommen rechtswidzig und ein politisches Uebel der schlimmsten Urt, wenn ein Staat seine Truppen an einen anderen verdingt.

Die zweite Form bes thatfachlichen Eingriffs ift, wenn fich ein Bolk in die inneren Angelegenheiten des anderen einmischt. giebt kein Recht jur Intervention. Die inneren Ungelegenheiten und Berhaltniffe eines Staates, sie mogen fo übel bestellt fein als nur immer möglich, verleten ben anderen Staat nicht und geben ihm barum nie ein Recht, jene Uebel von sich aus abzuftellen. Jeber Staat ift fein eigener herr. Es ift eine Rechtsverdrehung und bloße Beschönigung des Unrechts, wenn man vom "bofen Beispiele" rebet, welches ber schlimme Buftand eines Bolkes giebt. Das bose Beispiel reigt am wenigsten, weil es bie schädlichen Folgen mit sich führt und alle Welt barüber belehrt. Das bofe Beispiel ift barum anderen Staaten eher nutlich als gefahrbringend. Rein Mensch wird ben unglücklichen, burch Parteiungen zerriffenen Buftand eines Boltes nachahmungs: wurdig finden. Dieses Beispiel kann nie ein Rechtsgrund sein, jenes Bolk feines politischen Dafeins zu berauben. Es ift auch nur ber vorgebliche Grund, ber wirkliche ift bie Gewinnsucht.

Der Zustand, wodurch eine Nation ber anderen in der That bedrohlich und gefahrbringend wird, liegt hauptsächlich in zwei Staatseinrichtungen, die fich unmittelbar nach außen wenden: in der militärischen Macht und den Finanzen, nämlich den Staats-

fculben. Sier liegen bie ftarkften Beranlaffungen ju Rriegen; hier muß bas Uebel an ber Wurzel getilgt werben. Die militä= rische Bildung und Uebung ber ganzen maffenfähigen Nation ift durchaus nöthig, denn jedes Bolk muß die Kraft haben, sich felbst und seine politische Unabhängigkeit zu vertheibigen. Aber die stehenden Heere sind nach außen eine bedrohliche Macht, nach innen eine ungeheure, die Staatsschulden vermehrende gast, die zu erleichtern selbst der Krieg nöthig scheinen kann. Die steben= ben Heere find ber eigentliche und fortwährende Rriegszuftand, bas äußerste Gegentheil eines ewigen Friebens. hier bewegt man fich in einem Girkelschluß, für beffen Auflösung fich unter ben gegebenen Berhältniffen schwerlich die Formel finden läßt. So lange es ftebende Heere giebt, ift ber Krieg nothwendig; und so lange es Kriege giebt, sind stehende Heere nothwendig. bes ift richtig, und barum steht die Sache so, bag entweder alle Staaten ober teiner entwaffnen b. h. die stehenden Beere abschaffen tann. Das Creditspftem ber Staaten ift für die Industrie von der größten Wichtigkeit und in dieser Rücksicht eine der fruchtbarsten und segensreichsten Erfindungen. Allein der Krieg häuft bie Schulbenlaft und führt bie Staaten bem Bankerott entgegen. Der brobenbe Bankerott eines Staates ift anderen Staaten gegenüber ein gefahrvoller Buftand, ber einer gafion gleichkommt. Auch hier gerathen wir in einen ähnlichen Cirkel: ber Krieg macht bie Staatsschulden und führt jum Bankerott, ber felbst wieber ben Rrieg erzeugt. Es muß barum ber Grundfat gelten: bag überhaupt feine Staatsschulben in Beziehung auf außere Staats: handel erlaubt find.

Wir haben hier die negativen Bedingungen des ewigen Friebens, die abzustellenden Hindernisse desselben als so viele politische Uebel logisch entwickelt. Kant faßt sie als Praliminarien in folgende Sage:

- 1. "Es foll kein Friedensschluß für einen solchen gelten, ber mit dem geheimen Borbehalte bes Stoffs zu einem kunftigen Kriege gemacht worden."
- 2. "Es soll kein für sich bestehender Staat (klein oder groß, bas gilt hier gleich viel) von einem anderen Staat durch Erbung, Lausch, Kauf oder Schenkung erworben werden können."
- 3. "Stehenbe Beere follen mit ber Beit gang aufhoren."
- 4. "Es sollen keine Staatsschulben in Beziehung auf außere Staatshändel gemacht werden."
- 5. "Kein Staat soll sich in die Verfassung und Regierung eisnes anderen Staates gewaltthätig einmischen."
- 6. "Es foll sich kein Staat im Kriege mit einem anderen solche Feindseligkeiten erlauben, welche das wechselseitige Zutrauen im kunftigen Frieden unmöglich machen mussen: als da sind, Anstellung der Meuchelmörder, Giftmischer, Brechung der Capitulation, Anstiftung des Berraths in dem bekriegten Staate u. s. f. \*)."

#### 3. Die positiven Bedingungen.

Es bleibt noch die Frage übrig: wenn die Uebel entfernt sind, die den dauernden Bölkerfrieden unmöglich machen, welches ist die Form, worin er sich verwirklicht? Welches sind die positiven Bedingungen des ewigen Friedens? Es müssen Formen sein, welche die Friedensdauer nicht bloß ermöglichen, sondern verbürgen.

Die erste Bebingung ift, baß die Bölker Staaten bilben und in bürgerlichen Berfassungen leben. Zwischen politischen und wilben Bölkern läßt sich kein verbürgter Friedensstand ben=

<sup>\*)</sup> Chenbas. I Abschn. - Bb. V. S. 414-420.

Aber nicht jede burgerliche Berfassung enthält die zur Friebensbauer nothigen Bebingungen in sich; nicht jebe schließt die Uebel von sich aus, die ben Krieg begünstigen und erzeugen. Wenn in einem Staate unabhangig von bem Interesse aller bas Interesse und ber Wille eines Einzigen herrscht, da wird perfonlicher Ehrgeig, Eroberungeluft, Staatstlugheit ftets jum Rriege bereit sein. Benn in einem Staate bie regierenbe Gewalt gugleich die gesetzgebende ausmacht, so kann hier in bem einseitigen Intereffe ber regierenben Gewalt ein Krieg unternommen werben. In beiden Källen giebt die burgerliche Berfaffung teine Garantie gegen einen ungerechten Rrieg, viel weniger eine für die Dauer Es folgt, baß nur eine folche Verfassung ben bes Friedens. ewigen Frieden verburgt, in welcher erftens die gefetgebende Gewalt bei den Repräsentanten des Bolks und zweitens die regierende Gewalt von ber gesetgebenben getrennt ift. Die Erfullung ber erften Bebingung macht bie reprafentative, bie ber zweiten die republikanische Berfassung. Bo gesetgebende und regierende Gewalt zusammenfallen, ba nennt Kant die Berfassung "bespotisch". In der bemokratischen Staatsform fallen beibe Gewalten natürlicherweise zusammen, barum ift bei Rant die Demokratie so wenig republikanisch, daß er sie vielmehr für eine despotisch und zwar nothwendig bespotische Berfaffung erklärt. Die befte und dem Bolkerfrieden gunftigfte Berfassung wird barum biejenige fein, in welcher die gesetzgebende von der regierenden Gewalt dergestalt getrennt ift, daß die Trager ber ersten so viele als mbglich, die Eräger der anderen so wenige als möglich find, das Personal der gesetzgebenden Gewalt den möglich größten, das der regierenden den möglich kleinsten Umfang hat: die repräsentative ober constitutionelle Monarchie.

Benn fich die Bolfer in einer folchen burgerlichen Berfaf-

sung befinden, die alle Bedingungen zu ungerechten Kriegen aussschließt, so bilden sie einen Bölkerverein, der alle internationale Streitigkeiten friedlich schlichtet und auf diese Beise den dauernzben Frieden erhält oder den Friedenszustand verewigt. Ein solcher Friedensbund ist mehr als ein Friedensvertrag; dieser endigt einen Krieg, jener macht alle Kriege unmöglich. Wenn alle Bölker einen einzigen Staat, eine Weltrepublik ausmachen könnten, so wäre dieß freilich die sicherste Art, alle Streitigkeiten durch die Seses zu schlichten, und der Streit durch die Wassen wäre für immer unmöglich. Da ein solcher Bölkerstaat sich nicht aussschen läßt, so ist der einzige Ersah, "das negative Surrogat desselben", der Wölkerbund: ein permanenter Staatencongreß, der gleich einem Amphiktyonengerichte von größtem Umfange die Bölkerprocesse entscheidet.

Endlich verlangt der ewige Friede, daß alle Hostilität unter den Angehörigen verschiedener Bölker und Staaten ausgehoben sei. Reiner kann daß Recht beanspruchen, im fremden Staate bürgerliche Geltung zu haben; er kann auch nicht daß Recht beanspruchen, als Gast ein Genosse des fremden Bolkes zu sein, aber er muß daß Recht haben, daß fremde Land zu besuchen, ohne als Feind angesehen zu werden. Dieses "Besuchsrecht" gilt für alle Länder der Welt. Wo es nicht gilt, da herrscht die Hossilität und mit ihr der rohe gewaltthätige Naturzustand; wo es gilt, da ist an die Stelle der Hossilität die "allgemeine Hosspitalität" getreten. In diese allgemeine Hospitalität seit Kant das Weltbürgerrecht als die letzte des Bölkerrechts sein, nicht bloß ein Geschenk der Philanthropie.

In diesen drei Sagen erklart Kant die positiven Bedinguns gen jum ewigen Frieden:

- 1. "Die bürgerliche Berfaffung in jedem Staate foll republi-
- 2. "Das Bölkerrecht soll auf einen Foberalismus freier Staaten gegründet sein."
- 3. "Das Weltbürgerrecht soll auf Bedingungen der allgemeinen Hospitalität eingeschränkt sein \*)."
- 4. Der ewige Friebe als menfoliger Raturgmed.

Die Herrschaft ber Gerechtigkeit unter ben Bölkern ber Erde in ber Form bes ewigen Friedens ist das nothwendige Ziel ber Menschheit. Daß dieses Ziel wirklich erreicht werde, verheißen zwei Mächte, welche ben Menschen die Richtung bahin bezeichnen und geben. Diese beiden Mächte find unabhängig von aller Poslitik: der natürliche Zwang und die sittliche Vernunsteinsicht.

Die Natur zwingt ben Menschen, unfreiwillig bie Bahn zu betreten, beren lettes Ziel die Friedensherrschaft unter ben Bolztern ift, eine Bahn, von welcher ber Gang ber Politik oft genug ablenkt, in die wieder einzulenken die Macht der Natur selbst nöthigt. Nennen wir es nun Schickal oder Borsehung, die menschliche Belt ist von Natur so eingerichtet, daß sie nicht anders kann, als unter den Formen der öffentlichen Gerechtigkeit in weitestem Umfange leben. Es ist, als ob die Natur mit der größten Beisheit alle Mittel vereinigt hätte, die unfehlbar dem menschlichen Dasein seine staatsbürgerlichen, internationalen, weltsbürgerlichen Rechtsformen geben. Die Erde ist gemacht, um von Renschen bewohnt zu werden; der Rensch kann und soll über all leben. Das natürliche Mittel, das menschliche Geschlecht über die Erde zu verbreiten, ist der Krieg; der natürliche Trieb zum

<sup>\*)</sup> Ebendas. II Abschn. — Bb. V. S. 421 — 434. Bgl. Rechtslehre. II Th. III Abschn. §. 62. Beschl. — Bb. V. S. 190—194,

Rriege ist der Eigennut und das von kriegerischem Muthe belebte Selbstgefühl. Und wieder ist es der Krieg, der die Menschen mit unwiderstehlicher Naturgewalt zwingt, sich zu vereinigen. Die stärkste Bereinigung ist die beste; keine ist stärker als die politische, als der Staat, dem alle gehorchen. Keine Staatsmacht ist sicherer und darum mächtiger als die Herrschaft des Gesetzes. Beil von Natur die Gewalt das größte Recht hat, so zwingt die Natur selbst dazu, daß zuletzt das Recht die größte Gewalt hat; sie zwingt die Menschen, gute Bürger zu werden nicht aus moratischen, sondern aus natürlichen Gründen, aus dem Grunde der Selbsterhaltung.

Die Natur bat die 3wangsmittel, die Bolker zu trennen und abzusondern. Diese Mittel trennen gewaltiger, als jemals ein Universalftaat, biefes Runftproduct ber Politit, im Stande ift, die Bolter zu vereinigen. Die Mittel ber natürlichen Trennung sind die Unterschiede ber Sprachen und Religionen. wieder hat die Natur die stärksten Mittel, die Bolker zu vereinis gen; ber Gigennut hat ben Erwerbstrieb, diefer ben Sandel gur Folge, diefer den Bölkerverkehr im ausgedehntesten Umfange, ben Reichthum und bie Gelbmacht, Die nichts mehr scheut als ben Rrieg. Alle politischen Rriegsabsichten scheitern zuletzt an ber Geldmacht und ber Weltinduftrie, beren Grundlage ber Friebe So erzeugt fich unabhängig von der Politik und Moral von felbft und unwillfürlich aus bem Mechanismus ber menschlichen Neigungen eine Friedensberrschaft in der Welt, die mächtiger ist als alle Kriegsgelufte. Und auf diesem Bege fichert die Ratur burch praktische Motive die Richtung auf bas Ziel bes ewigen Friebens \*).

<sup>\*)</sup> Zum ewigen Frieden. II Abschn. 1 Zusat. Bon der Garantie des ewigen Friedens. — Bb. V. S. 435 —444.

5. Das Recht ber Philosophen im Staate. Kant und Plato.

Bu biefem Mechanismus ber Neigungen, wodurch bie Natur ben Bölkerfrieben veranstaltet und gleichsam garantirt, gesellt fich Die fittliche Bernunfteinsicht, die jenes Biel um feiner felbst willen verfolgt. Diefe Einsicht zu verbreiten, bas Biel felbst mit allen seinen Bedingungen allen erkennbar zu machen, ift die Aufgabe ber Philosophen. Die Philosophen sollen über die Möglichkeit bes öffentlichen Friedens, über die Bedingungen dieser Möglich: feit gehört und von den öffentlichen Gewalthabern zu Rathe gezogen werden. Aber wie kann man von der Politik verlangen, daß fie auf die Philosophen bore? Wie kann man Staatsmannern, Gesetgebern und Regenten gumuthen, bag fie bie Philosophen um Rath fragen? Benn Rant niemals ein Schwarmer war, so ift er, wie es scheint, an dieser Stelle einer geworben. Seit Plato hat kein Philosoph eine solche Sprache geführt. beffen die Sache ist von Kant nicht so schwärmerisch gemeint, als fie zu fein ben Anschein hat. Kant bilbet fich nicht ein, bag bie Philosophen in dieser Rudficht ernstlich gefragt werben sollen. Er meint, man solle sie im Geheimen fragen, d. h. stillschweigend bazu auffordern, ihre Meinung zu fagen: man foll fie reben laffen, man foll ihnen nichts geben als öffentliche Gedankenfreiheit. Er nennt bieses ben Philosophen eingeräumte Recht "ben geheimen Artikel zum ewigen Frieden"\*). Der Ausbruck ift mit humor gewählt. Die geheime Frage ber Staatsmanner an die Philosophen ift die stillschweigende, die nichts anderes bedeutet, als daß die Philosophen ungefragt reden durfen. Darum bezeichnet sie Rant als "geheime Rathe", weil sie öffentlich ober

<sup>\*)</sup> Cbendas. II Abschn. 2. Zusat. — Bb. V. S. 444 — 445,

ausdrücklich keiner in Staatsangelegenheiten fragen wird. Der einzige geheime Artikel zum ewigen Frieden ist in dem Satz ent: halten: "die Maximen der Philosophen über die Bedingungen der Möglichkeit des öffentlichen Friedens sollen von den zum Kriege gerüsteten Staaten zu Rathe gezogen werden."

Plato setze die Verwirklichung seines Idealstaats, der ein vollkommenes Kunstwerk und Abbild der Gerechtigkeit sein wollte, auf den Fall, daß die Könige philosophiren oder die Philosophen Könige werden. Diese stolze Forderung macht Kant nicht. Aber er ist nicht weniger stolz in der Art, wie er sie verwirst. "Daß Könige philosophiren oder Philosophen Könige würden, ist nicht zu erwarten, aber auch nicht zu wünschen, weil der Besitz der Gewalt daß freie Urtheil der Vernunft unvermeidlich verdirbt. Daß aber Könige oder königliche (sich selbst nach Gleichheitsgessehen beherrschende) Völker die Classe der Philosophen nicht schwinden oder verstummen, sondern öffentlich sprechen lassen, ist deis den zur Beleuchtung ihres Geschäftes unentbehrlich, und weil diese Classe ihrer Natur nach der Rottirung und Clubbenverbindung unfähig ist, wegen der Nachrede einer Propaganda verdachtlos."

## Dreizehntes Capitel.

Tugendlehre. Die Pflichten gegen fich selbft.

L

Begriff ber Tugenbpflicht.

1. Rechte und Tugenbpflicht.

Die Freiheitsgesetze sind boppelter Art, äußere und innere: die Erfüllung der ersten ist erzwingbar, die der anderen nicht; jene sind Rechtsgesetze, diese sind Moralgesetze. Zedes Gesetz ist eine zu erfüllende Pflicht. Wenn es sich um ein inneres oder moralisches Gesetz handelt, so wird diese Pflicht nur dann erfüllt, wenn man sie thut um der Pflicht willen. In der Gesetzmäßigsteit der Triedseder besteht hier einzig und allein die Pflichterfüllung. Die äußeren Freiheitsgesetze fordern nur, daß die Handlung mit dem Gesetz übereinstimme, alles andere ist ihnen gleichzgiltig; die inneren verlangen, daß die Gesinnung dem Gesetz und nur diesem entspreche. Die Rechtsgesetze beziehen sich bloß auf die Handlung, die Moralgesetze auf die Marime der Handlung; die Handlung kann erzwungen werden, nie die Gesinnung. Wir nennen solche Pflichten, deren Erfüllung unerzwingdar ist, ethische im Unterschiede von den juristischen.

Bozu uns die sittlichen Pflichten verbinden, ohne daß fie uns Bifder, Geschichte ber Philosophie IV. 2. Aug.

jemals dazu zwingen können, ist die pflichtgemäße Gesinnung, die an den sinnlichen und selbstsüchtigen Neigungen ihren hartnäckigen und immer erneuten Gegner sindet. Die pflichtmäßige Gesinnung lebt im fortwährenden Kampse mit den widerstredenden Neigungen, mit dieser "Brut gesehwidriger Gesinnungen"; sie lebt von diesem Kamps und erzeugt sich nur im Sieg über den beständigen und rastlosen Feind. Man kann die Stärke des moralischen Grundsabes an der Stärke seiner den Neigungen widerstredenden Kraft, an der Stärke der bekämpsten und überwundenen Neigungen selbst meisen. Diese im Kampse dewährte Gesinnungssestigkeit ist die sittliche Tapserkeit, die eigentliche Kriegsehre des Menschen, die Tugend. Die ethischen Gesehe verpflichten
und zur Tugend und können darum "Tugendpslichten" genannt
werden: es sind diesenigen Pflichten, deren Erfüllung nur möglich ist durch die tugendhafte Gesinnung\*).

#### 2. Unterschied ber Tugenbpflichten.

Sebe Pflicht ist ein zu erfüllender Zweck von unbedingter Geltung. Ein absoluter (an sich selbst gültiger) Zweck kann nur in einem Wesen bestehen, welches die Bedingung ausmacht, unter der es überhaupt Zwecke giebt: das ist die zwecksehnde oder praktische Vernunft, der vernünftige Wille oder die Person. Innerhalb unserer Welt ist die einzige Person der Mensch. Darum ist der Mensch als Selbstzweck oder die Menschenwürde das einzige Object, worauf sich alle unsere Pflichten beziehen. Es giebt nur Pflichten gegen Menschen; von Pflichten gegen andere Wesen kann nur im uneigentlichen Sinne geredet werden. So begrenzt sich das Gebiet der Ethik dahin, daß alle unsere Pflichten

<sup>\*)</sup> Metaph. Anfangsgr. der Tugenblehre. Ginleitg. I. Grörterung bes Begriffs einer Tugenblehre. — Bb. V. S. 202 figb.

sich auf die Menschheit beziehen entweder in der eigenen Person oder in der Person unserer Nebenmenschen: sie sind entweder Pflichten gegen und selbst oder Pflichten gegen die anderen Menschen.

Das oberste Pflichtgebot lautet: nimm in allen beinen Handlungen die Menschenwürde in dir und in den Anderen zum 3wed, thue nichts, was diesen 3wed beeinträchtigt! Handle stets aus Achtung der Menschenwürde; handle nie aus der entgegengesetzten Marime\*)!

Benn unfer Bille vollkommen ber Menschenwurde entspricht, so befinden wir uns im Zustande der Bollkommenheit; wenn unfer äußeres Dasein in allen seinen Berhältnissen ber Menschenwurde gemäß ift, fo befinden wir uns in einem Buftande außerer Bollkommenheit, ben wir näher als Glückseligkeit bezeichnen. Die personliche Bollkommenheit ift eigene That, sie ist nur möglich als Wirkung bes eigenen Willens; niemand vermag biefe Bolltommenheit in einem Anderen zu bewirken, benn niemand kann für einen Anderen wollen; wohl aber kann durch unsere thatige Mitwirkung die Glückseligkeit des Underen gefordert mer-Sett läßt sich ber Inhalt unserer Pflichten genauer so fasfen: "mache zum 3wed beiner Handlungen bie eigene Bollfommenbeit und die fremde Glückseligkeit!" Zene bildet den Inhalt aller Pflichten gegen sich selbst, diese ben Inhalt aller Pflichten gegen bie Anderen. So find die Pflichten ihrem Inhalte nach verschieben. Es giebt eine Mehrheit von Pflichten, darum auch eine Mehrheit von Tugenden, benn jebe Pflichterfüllung ift Tugend \*\*).

Die ethischen Gebote forbern bie handlung um ber Pflicht willen: ich soll um ihrer selbst willen bie eigene Bolltommenheit, um ihrer selbst willen bie frembe Gludseligkeit beförbern. Damit

<sup>\*)</sup> Ebenbaf, Ginl. II. III. - Bb. V. S. 206-210,

<sup>\*\*)</sup> Chendas. Cinleitg. No. IV - VI.

eröffnet fich vor mir ein weiter Spielraum von handlungen; bas Gesetz sagt hier nicht, was ich im einzelnen Falle zu thun habe, es bestimmt nur meine Marime, nicht die handlung selbst. Auf welche Art ich jum Besten ber eigenen Bollkommenheit und ber fremben Glückseligkeit handeln soll, welche Mittel ich in die= fer Absicht zu ergreifen, mas ich zu thun habe, wenn verschie= bene Pflichten sich gegenseitig bestreiten und einschränken: barüber fagt bas ethische Besetz nichts. Die Marime ift bestimmt und genau, bie Befolgung unbestimmt und weit. Je weiter bie Berbindlichkeit, um fo unvollkommener; bie engste Berbindlichkeit, wodurch die Handlung in der genauesten Beise bestimmt wird, ift die vollkommenste. Je unvollkommener die Berbindlichkeit ift, um so unvollkommener ist auch bie verbindende Pflicht. Darum nennt Kant die Tugendpflichten, so weit sie positiv sind, "weit und unvollkommen"; sie sagen nur, was wir beabsichtigen - nicht was wir thun follen; fie fagen genau, mas wir nicht thun follen: fie find vollkommen als Berbote, nicht als Gebote.

In diesem Punkte unterscheiden sich wieder die Moralgesetze von den Rechtsgesetzen, die ethische Berbindlichkeit von der juristischen. Die juristische Berbindlichkeit ist eng, die Rechtspslichten sind vollkommen; in dem engen Spielraume, den sie vorschreizben, dewegt sich der gedundene und erzwingdare Gehorsam mit voller Sicherheit. Diese Sicherheit sehlt in dem weiten Spielraume des moralischen Handelns. Hier entsteht im Zusammenstoß der Umstände ein Widerstreit der Pflichten, der Ausnahmen zu rechtsertigen scheint und ein Abwägen der Fälle nöthig macht, wobei die willkürliche Reslexion sich in weiten Grenzen ergeht. So bildet sich in der Tugendlehre die Anlage zur "Casusstift", die in der Rechtslehre sehlt. Weil die ethischen Gesetze vielumsassend und undestimmt sind, so gehört Uebung dazu, um in jesend

bem gegebenen Falle die Pflicht richtig zu erkennen und demgemäß richtig zu handeln, eine theoretische und praktische Uebung, zu deren Bestimmung die Ethik eine Methodenlehre giebt, welche die Rechtslehre bei der Natur ihrer Pflichten nicht nothig hatte \*).

#### 3. Das Gegentheil ber Tugenb.

Rant und Ariftoteles.

Mit bem Begriffe ber Tugend ift auch ber Begriff ihres Gegentheils gegeben. Tugend ift Handlung aus pflichtmäßiger Marime; das Gegentheil der Tugend hat demnach den doppelten Fall, daß entweder alle Marime fehlt und die Handlung völlig grundsaglos ift, ober bag gehandelt wird aus ber entgegengeset= ten Marime. Entweder es wird aus pflichtmäßiger Marime gehandelt oder aus gar keiner oder (aus einer anderen als der pflichtmäßigen b. h. aus) pflichtwidriger Marime. Der erfte Kall ist die Tugend, die Gesinnung ist nie erzwingbar, barum ist die tugendhafte Handlung mehr als bloß schuldig, sie ist verdienstlich; der zweite Kall ist die Abwesenheit der Tugend, das nichtpflichtmäßige, grundsaglose und barum moralisch werthlose Sandeln, ber moralische Unwerth; ber britte Kall ift bas Sanbeln aus pflichtwidriger Gefinnung, die vorfähliche Uebertretung ber Pflicht, bas contrare Gegentheil ber Tugend, bas Lafter\*).

Zugend und Laster unterscheiben sich mithin durch die moralische Denkweise, sie unterscheiden sich durch die Maximen, die entgegengesetzer Art sind: darum ist ihr Unterschied nicht graduell, sondern specifisch; es sind grundverschiedene sittliche Gattungen. Hier ist der Punkt, wo sich die kantische Ethik der

<sup>\*)</sup> Ebendas. Einl. VII. VIII. und XVIII. Anmerkg.

<sup>\*\*)</sup> Ebendas. Einl. II. (Anmerkg.) VII. — Bb. V. S. 208, 215 flgb.

aristotelischen scharf entgegensett. Aristoteles betrachtete bie natürlichen Triebe gleichsam als ben Stoff ber Tugend und biefe als beren richtige Form, als beren harmonisches Berhaltniß. Die Tugend galt ihm als ber maßvolle Trieb, als die richtige Mitte zwischen ben beiben Ertremen bes Buviel und Buwenig. Es giebt hier eine natürliche Begierbe nach Besit : wenn bieser Trieb in extremer Beise sich vermindert, so entsteht die Berschwendung; wenn er in ertremer Beise machft, so entsteht der Beig; wenn er zwischen Berschwendung und Beig bie richtige Mitte halt, so bilbet er die Liberalität, welche Sparfamkeit und Freigebigkeit in sich vereinigt. Die Liberalität ift Tugend, Berfcwendung und Beig find gafter. So bildet die Tugend die richtige Mitte entgegengesetter Triebe, bas Gegentheil ber Tugend ift ber Trieb im Uebermaße entweber ber Starte ober bes Mangels. Die Tugend ift ber wohlgeformte und magvolle, bas Lafter ber formlose, ungemäßigte Trieb. Der Unterschied zwis schen Tugend und Laster ist hier nicht generell, sondern graduell. Wenn diese aristotelische Theorie der Tugend richtig wäre, so wurde folgen, daß man aus der Tugend durch Bermehrung ober Berminderung bas Laster erzeugen konnte, und ebenso umgefehrt aus bem gafter bie Tugenb; es wurde folgen, bag man auf dem Bege von einem Lafter ju dem entgegengesetten die Tugend wie eine Station paffiren muffe, benn als bas Mittlere liegt sie auf bem Bege von einem Extreme zum anderen. verfehlt man die richtige Unterscheidung zwischen Tugend und Lafter und ebenso die richtige Unterscheidung ber Lafter selbst. Aus biesem boppelten Grunde ist die aristotelische Theorie unrichtig und unbrauchbar. Der Beig ift die ertreme Sabfucht, die Berschwendung foll bavon bas maßlose Gegentheil fein; als ob die Berfchwendung nicht auch habsuchtig, maßlos habsuchtig, also ebenfalls geizig sein könnte, in sehr vielen Fällen sein muß! Der Verschwender will haben, um zu genießen; der Geizige will haben, um zu besitzen: also beide unterscheiden sich nicht durch den Grad, sondern durch die Marime ihrer Habsucht; wenn die Absücht auf den Besitz die Marime der Handlungen bildet, wenn alle Handlungen auf diesen Zweck abzielen, so entsteht der Geizhals; wenn die Absücht auf den Genuß die Handlungen beherrscht, so entssteht der Verschwender. Hierauß erhellt, daß man nur durch die Art und Beschaffenheit der Marimen die Laster sowohl von der Tugend als von einander zu unterscheiden vermag.

Die Tugend ift nicht bloß eine: biesen Satz stellt Kant ber stoischen Sittenlehre entgegen. Die Tugend ist nichts Mittleres: bieser Satz gilt gegen bie aristotelische Ethik. Die Tugend ist nichts Empirisches: bieser Satz widerspricht ber gesammten bogmatischen Sittenlehre, die auf natürliche Neigungen die Tugend gründen wollte\*).

#### 4. Die moralifche Gefundheit.

Es giebt eine der Tugend günstige und eine der Tugend entgegengesette Gemüthsversassung. Nur in der vollkommenen inneren Freiheit kann die Pflicht der selbstgewählte, herrschende Grundsatz unserer Handlungen werden. Diese Freiheit ist getrübt, wenn die Affecte, die natürlichen Wallungen des Herzens, überhandnehmen und das Temperament herrscht; sie ist vollkommen ausgehoben und in ihr Gegentheil verkehrt, wenn die Leiz benschaften, die selbstsüchtigen Begierden des Herzens, in und walten und die Selbstliebe herrscht. Ein Beispiel des Affects

<sup>\*)</sup> Ebendas. Einleitg. XIII. Allg. Gross, in Behandl. ber reinen Tugendlehre. Bgl. Tugendl. I Buch. I Abth. II Hptst. 2. Art. §. 10.
— Bb. V. S. 264 flgb.

ist der Jorn, ein Beispiel der Leibenschaft der Haß. In beiden Fällen ist der Mensch seiner selbst nicht mächtig und darum zur Tugend und moralischen Pflichterfüllung unfähig. Nur in der vollkommenen Herrschaft über sich selbst wird das Gemüth fähig zum tugendhaften Handeln; nur in dieser Verfassung kann der Pflichtbegriff klar und deutlich auftreten, in jeder anderen ist er umwölkt oder ganz und gar verdunkelt. Die Herrschaft über sich selbst besteht in der affect und leidenschaftslosen Stimmung, in der "moralischen Apathie", die nicht abgestumpste Gleichgültigkeit oder Indisserung, sondern jene sichere Gemüthstruhe ist, die den Justand der moralischen Gesundheit ausmacht. Und weil der Mensch nur mit voller Freiheit tugendhaft handeln kann, darum darf das tugendhafte Handeln auch nicht Gewohnsheit oder Fertigkeit werden, denn jede Gewohnheit ist ein unwillskrliches Handeln, worin die selbstbewußte Freiheit erlischt.

Wir haben schon früher von einem moralischen Gefühle gerebet, welches ber Pflichtbegriff in unserem Gemüthe erweckt, einem Gefühle nicht als Ursache, sondern als Wirkung der Pflicht, wodurch wir in eine dem pflichtmäßigen Handeln günsstige Stimmung versetzt werden; dieses Gefühl bildet einen moralisch afthetischen Zustand, den Kant als die "Prädisposition zur Tugend" bezeichnet. In ihm vereinigt sich das Gefühl für die eigene Würde mit dem Gefühle für das Wohl der Anderen, das Selbstgefühl mit der Menschenliede: diese Selbstachtung ist die günstige Prädisposition zur Erfüllung der Pflichten gegen und selbst, diese Menschenliede die günstige Prädisposition zur Erfüllung der Pflichten gegen die Anderen\*).

<sup>\*)</sup> Ebenbas. Einseitg. XII. Aesth. Borbegr. ber Empfänglicht. bes Gemuths für Pflichtbegriffe überhaupt. a. c. d. Gins, XV. XVI. XVII.

#### 5. Die moralifde Selbftprufung.

Aber weder die innere Gemüthsfreiheit und Herrschaft über fich selbst noch die moralischen Empfindungen find an fich schon Tugenb. Die Tugend liegt nur in der Marime, in der Marime, die nichts enthält als die Pflicht. Hier ist es sehr leicht, daß eine andere Absicht mit aller harmlofigkeit den Schein ber Pflicht annimmt, daß fich bas gute, im Grunde eigenliebige Berg als Pflichtbewußtsein geberbet und bas tugenbhafte Banbeln an der Burzel verdirbt. Nichts ist natürlicher als diese Bermischung ber Pflicht mit ber Neigung, als biefe stille und unwillkurliche sophistische Ueberredung, die unsere Reigungen und Buniche als Pflichten erscheinen läßt; nichts ift bem moralischen Handeln, ber Tugend im strengen Sinne, gefährlicher. Darum ift vor aller Pflichterfüllung nothig, bag man bas unwillfürlich Bermischte genau sondert und tief in bas eigene Berg hineinblickt, um die wahre Pflicht von der falschen, das Befen vom Schein zu unterscheiben. Diese Prufung ift bie moralische Selbsterkenntnig. "Prufe bein Berg!" ift bas erfte Gebot aller Pflichten; es ift die erfte Pflicht gegen fich felbst als Bedingung aller anderen. Die Böllenfahrt, wie Rant fagt, ift ber Beg jur Bergotterung. Jene moralische Selbstprufung ift unsere Höllenfahrt. Sie führt durch eine Schla und Charybbis, die beibe gludlich vermieben sein wollen, ober wir leiben moralischen Schiffbruch, ben schlimmsten von allen. Die eine Klippe ift bie "schwärmerische Selbstverachtung", die andere die "eigenliebige Selbstichätzung", Die falfche Demuth und ber falfche Stolz. Wer in sein eigenes Herz schaut und sich in der Ueberzeugung gleichsam wohlthut: "ich bin zu allem Guten vollkommen unfähig," ber ist an ber einen Klippe gescheitert; wer in sein eige=

nes Herz schaut und ausrufen kann: "siehe ba! es ift alles sehr gut!" ber scheitert noch schlimmer an ber anderen \*).

#### 6. Das Gemiffen.

Der Pflichtbegriff lebt in uns, wir können und sollen biese Borstellung zur alleinigen Marime unseres Handelns machen; ob wir es wirklich thun oder gethan haben, das ist die Frage. Auf diese Frage giebt es eine ganz gewisse, ganz unsehlbare Antwort: diese Antwort ist das Gewissen, das auch ungefragt antwortet, weil es stets richtet. Jeder Mensch ist in seinem Gewissen der geborne und unsehlbare Richter über sich selbst; jeder Mensch hat den unsichtbaren Richter und hört seine Stimme; nicht jeder, bei weitem die wenigsten kehren sich ernstlich daran.

Das Gewissen richtet jede unserer Handlungen. Sein Richterspruch erklart uns, ob die Sandlung tugendhaft, ob fie moralisch mar ober nicht. Im ersten Kall wird sie losgesprochen, im anderen verdammt. Entweder mar die Handlung tugend= haft ober fie mar es nicht; fie kann nicht beibes zugleich fein, fie kann nicht zugleich verbammt und losgesprochen werben. Bar fie verdammungsmurbig, so wird fie nie entschulbigt: es giebt tein weites Gemiffen; mar fie verbammungsmurbig, fo wird sie noch weniger losgesprochen: es giebt kein ungerechtes Gemiffen; war sie in ihrem innersten Grunde nicht tugendhaft, so wird sie nie als tugendhaft erscheinen: es giebt kein irrendes Gemiffen. Gin Richter von weitem Gemiffen läßt, um bildlich zu reben, auch funf einmal gerade sein; ein ungerechter Richter läßt auch sauer einmal für suß gelten; einem irrenben Richter kann auch schwarz einmal weiß erscheinen. Gin folcher Richter ift nur bas Gewissen niemals: es ist immer eng, gerecht, unfehlbar.

<sup>\*)</sup> Cbendas. I Th. I Buch. III Hptst. II Abschn. §. 14—15.

Es kennt jede unserer Handlungen in ihrem innersten Grunde. Db die Handlung tugendhaft war ober nicht, barüber tann fich nur bas Gewiffen niemals täuschen. Denn ber moralische Charafter meiner Handlung bangt einzig und allein bavon ab, ob ich in der Handlung die Pflicht gewollt habe oder nicht. Möglicherweise habe ich in bem bestimmten Kall etwas für Pflicht gehalten, mas nicht Pflicht mar, ich habe über die Pflicht unrichtig geurtheilt, ich habe geirrt. Ein solcher Irrthum hebt ben moralischen Charafter ber Handlung selbst nicht auf; er haf: tet an meinem Urtheile, nicht an meiner Handlung. Wenn biefe Handlung in gar keiner selbstsüchtigen Absicht geschah, so war ber Bille rein, so war die Marime pflichtmäßig, und barüber allein richtet bas Gemiffen. Ueber biefen Punkt giebt es keinen Irrthum. Db meine Abficht pflichtmäßig ober felbftsuchtig mar, barüber ift bei bem Gewissen, bem herzenskundiger in mir, feine Täuschung möglich.

Aber wie ist bas Gewissen selbst möglich? Ich, bas Subject dieser Handlung, bin der Angeklagte. Ich, bas Gewiffen, bin ber Richter über diese Handlung. Also bin Ich Richter und Partei zugleich, also ift hier Richter und Partei eine Person. Bie ist dieß möglich? Im burgerlichen Leben ware eine folche Bereinigung die ungerechtefte aller Formen ber rechtsprechenden Bie tann in einer folden Form ber Gerichtshof eingerichtet fein, bei bem nie auch nur die fleinste Ungerechtigkeit ftattfindet? Das Problem ift bereits gelöft. Ein anderes ift das handelnde, ein anderes das richtende Ich. Jenes ift ber "empirische", bieses ber "intelligible Charafter", ber ben empirischen Chrrafter in allen seinen Sandlungen begründet und verpflichtet, burchschaut und richtet. Bare ber Mensch nicht intelligibler Charafter, so mare nicht zu erklaren, wie er sich selbst verpflichten, wie es also Pflichten gegen sich felbst geben könne. Die menschliche Natur vereinigt Sinnlichkeit und Freiheit\*).

#### 7. Pflichten gegen Gott.

Durch das Gewissen wird der Mensch verantwortlich für alle seine Handlungen, verantwortlich nicht für die äußere That, sondern für die geheime Absicht. Diese Berantwortung gehört nicht vor das Forum eines bürgerlichen Gerichtshoses; sie verslangt einen unsichtbaren Richter, der zugleich vorgestellt werden muß als das allverpslichtende Wesen, als der moralische Gesetzgeber, als Weltschöpfer oder Gott. Dann werden die Pslichten vorgestellt als göttliche Gebote: diese Vorstellungsweise ist nicht mehr bloß moralisch, sondern religiös. Die religiöse Vorsstellungsweise gründet sich auf die moralische, nicht umgekehrt. Und wie die Pslichten sämmtlich reine Vernunstgesetze sind, so will auch die Religion ihrem wahren Inhalte nach begriffen werz den "innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunstt".

Nicht weil sie göttliche Gebote sind, gelten die sittlichen Gesetze für Pflichten; sondern weil sie Pflichten sind, darum allein sind sie unbedingt zu erfüllen und erscheinen als göttlich. Die Borstellung ihrer Nothwendigkeit ist früher als die ihrer Göttlichkeit. Die letzte Vorstellung beruht auf der ersten als ihrer Boraussetzung. Wenn die Pflichten nicht als unbedingte Gebote vorgestellt werden müßten, so könnten sie nie als göttliche gelten. Wenn diese Gebote beschalb befolgt werden müßten, weil Gott sie gegeben hat, so wäre ihre Erfüllung vor allem eine Pflicht gegen Gott. Nun ist der Grund der Verbindlichkeit in allen

<sup>\*)</sup> Ebenbas. Einl. XII. b. Eth. Clementarl. I. Buch. Einl. §. 1 — §. 3. Ebenbas. I Buch. III Hptst. I Abschn. §. 13. Bergs. oben Cap. VII. Rr. II. 3. S. 133—135 und Schlußanmerkg.

Källen, wo er nicht juriflisch ift, rein meralisch. Darum giebt es keine Pflichten gegen Gott. Beber konnen wir die Sittengesethe überhaupt so auffassen, baß sie uns nur als gottliche Gebote verpflichten, noch giebt es neben ben Pflichten gegen uns selbst und gegen bie anderen Menschen ein besonderes Gebiet der Pflichten gegen Gott. Dieß waren die besonderen Religionspflichten neben ben ethischen; jene befiehlt und die Religion, biese die moralische Bernunft. Die frühere Sittenlehre hat diese Eintheilung ohne weiteres gemacht und die Religionspflichten in einem besonderen Abschnitte behandelt. Es ift aber flar, daß diese Pflichten gegen Gott sich von allen übrigen Pflichten ihrem Ursprunge und Wesen nach so sehr unterscheiben, daß beibe niemals aus bemfelben Gefichtspunkte betrachtet und in ben Bufammenhang einer Biffenschaft vertnüpft werben burfen. hat uns gegenüber gar teine Pflichten; wir haben Gott gegen: über gar keine Rechte. Ein Berhaltniß, wo auf ber einen Seite nur Pflichten, auf ber anderen nur Rechte find, bilbet eine Rluft, die kein Bernunftbegriff zu überfteigen vermag. Die Pflichten gegen die Menscheit find Bernunftbegriffe, die Pflichten gegen Gott übersteigen unsere Bernunfteinficht; barum nennt Kant die erften "immanente", bie anbern "transscenbente Pflichten". Wenn es solche Pflichten gabe, wenn sie uns bezeichnet werben könnten, so ware dieß niemals durch die eigene Bernunft, sonber bloß durch unmittelbare göttliche Offenbarung möglich. auf Offenbarung gegrundete Renntniß unterscheibet fich bem Besen nach von der Vernunfterkenntniß. hier ift die Grenze, welche beide trennt. Die Vorstellung besonderer Religionspflichten als Pflichten gegen Gott ist jenseits ber Grenze. Sie gehort also nicht in die philosophische Moral, sondern in die Religionslehre, nicht in die Religion innerhalb der Grenzen ber

blogen Bernunft, sondern in die Lehre von der geoffenbarten Religion\*).

#### 8. Grenze bes Pflichtbegriffs.

Die sittliche Bernunfteinsicht kennt nur Pflichten gegen bie Menschheit; die Grenze der Menschheit ift auch die Grenze des Pflichtgebiets. Nur der Mensch hat Pflichten; er hat Pflichten nur gegen Menschen. Bas uns als Pflicht gegen andere (nicht menschliche) Besen erscheint, das ist im Grunde eine Pflicht gegen uns felbst. Wenn gewiffe Pflichten einen folchen Schein annehmen, so werben sie gleichsam boppelfinnig ober amphibolisch. Kant nennt biesen Schein "bie Amphibolie ber moralischen Reflerionsbegriffe: bas, mas Pflicht bes Menschen gegen sich ober andere Menschen ift, fur Pflicht gegen andere Befen zu halten." Es ist g. B. offenbar eine menschliche Pflicht, nicht bie Werke der Natur in roher Weise zu zerstören, die Thiere nicht ju qualen u. s. f., aber bas ist keine Pflicht gegen bie Thiere, sondern gegen und selbst. Die Thierqualerei muß eine Robbeit und Unempfindlichkeit zur Rolge haben, womit sich keine moralische Gemüthsverfassung, keinerlei Wohlwollen verträgt. ist die Humanität in der Behandlung der Thiere, genau ausgebrudt, nicht Pflicht gegen die Thiere, sondern Pflicht gegen uns selbst in Ansehung ber Thiere. Der Mensch soll nichts thun, was ihn unmenschlich macht. Das ist eine negative Pflicht, die wir gegen uns felbst haben. Nur aus biefem Grunde ift die Thierqualerei pflichtwidrig, nur beghalb, weil sie unmenschlich Es ist, wie man sieht, ein Umweg, auf welchem Rant

<sup>\*)</sup> Tugendl. I Th. I Buch. III Hptft. I Abschn. §. 13. — Bgl. §. 18. Bgl. Beschluß. Bon ben Pflichten gegen Gott. — Bb. V. S. 329—332.

unsere Pslicht in Ansehung der Thiere begründet. Der Rensch hat keine unmittelbaren Pflichten gegen die Thiere, diese haben keine Rechte gegenüber dem Menschen: es giebt nach Kant kein sittlicher Bechselwirkung fähiges Berhältniß zwischen Mensch und Thier. Bekanntlich hat Schopenhauer an der gesammten Theorie der kantischen Pflichtenlehre, insbesondere an diesem die Thiere betressend Punkte den stärksten Anstoß genommen. Als die oberste Triebseder der Sittlichkeit gilt bei Schopenhauer das Mitsleid, die Sympathie, die Kant von den sittlichen Motiven aussschließt. Es soll das Mitsleid sein, welches unmittelbar die Graussamkeit gegen die Thiere nicht um der Menschen, sondern um der Thiere selbst willen verbietet\*).

#### П.

Pflichten gegen fich felbft. Unterlaffungspflichten.

#### 1. Physische Selbfterhaltung. (Gelbftmorb.)

Der Zweck, worauf sich insgesammt diese Pflichten beziehen, ist die eigene Bollkommenheit, die Würde der eigenen Person. Da zur Person auch die natürliche Individualität, das animaslische Dasein gehört, so gedieten uns diese Pflichten die eigene Bersvollkommnung sowohl in physischer als moralischer Hinsicht: die Eultur aller unserer Kräfte. Diese Gedote eröffnen uns einen weiten Spielraum und haben deshald eine weite Verdindlichkeit. Sie können unmöglich genau vorschreiben, was jeder zu seiner eigenen Vervollkommnung thun soll, sie können nur im Allgemeinen gedieten, daß diese Vervollkommnung der Grundsat und Iweck unserer Handlungen sei. Als Gedote sind mithin die

<sup>\*)</sup> Ebendas. I Th. I Buch. III Horfft. Spisob. Abschin. Bon der Amphibolie der moralischen Resterionsbegriffe u. s. f. f. f. f. 16—17. — Bb. V. S. 276—278,

Pflichten gegen uns felbst (wegen ihrer weiten Berbindlichkeit) unvollkommene Pflichten.

Doch können sie genau bestimmen, was wir zum 3weck unserer Vervollkommnung vermeiden sollen sowohl in physischer als moralischer Hinsicht. Rach beiden Seiten sind die negativen Pflichten gegen und selbst vollkommen; sie können auch Unterslassungspflichten genannt werden, denn sie gebieten, was unter allen Umständen unterlassen, sie verdieten, was in keinem Falle gethan werden soll. Die erste Bedingung der eigenen Vervolkkommnung ist die Selbsterhaltung; das Gegentheil der Selbsterhaltung ift die Selbstzerstörung, die, moralisch genommen, Selbstentwürdigung oder Wegwerfung ist.

Es werben bemnach bie Unterlassungspflichten gegen uns selbst in diese beiden Formeln eingehen: 1) zerftöre nicht bein physisches Selbst! 2) entwürdige nicht bein moralisches Selbst, wirf bich nicht weg!

Die physische Selbsterhaltung besteht im leiblichen Dasein, in der Fortpflanzung des Geschlechts, in der leiblichen Ernäherung. Das pflichtwidrige Gegentheil ist die vorsätliche Selbstzerstörung: die Selbstentleibung oder der Selbstmord, der unnatürliche Geschlechtsgenuß oder die wollüstige Selbstschaudung, der unnütze Gebrauch der Nahrungsmittel oder die Selbstbetäubung. Da Kant die vorsätliche Pflichtübertretung als "Laster" bezeichnet, so war er genöthigt, den Selbstmord unter die Laster zu rechnen, während eigentlich nur ein zur Gewohnheit und zum Hange gewordenes pflichtwidriges Handeln Laster genannt werz den kann.

Allen diesen Unterlassungspflichten gegenüber hat die Casuistik ihr Spiel. Ob unter allen Umständen der Selbstmord verwerflich ift, auch in dem Kall einer beroischen Ausopferung, wie bei dem

Belbentobe bes Curtius u. s. f.? Db es erlaubt fei, vorsätzlich etwas zu thun, das den Tod zur Folge haben könne? lich mar Rant einer ber hartnädigsten Gegner ber Schubblattern, bie er für Einimpfung ber Bestialität, für eine Selbstvergiftung erklärte. Er macht baraus die casuistische Frage in seiner Moral: "ist die Pockeninoculation erlaubt?" Besonders komisch nimmt fich die Casuistif bei ber britten Unterlassungspflicht aus. Der zu reichliche Genuß ber Nahrungsmittel, namentlich bes Beins, verbindet sich oft mit ben geselligen Freuden eines Gastmahls. Kant felbst mar kein Berächter bes ersten Genuffes und ein großer Liebhaber bes zweiten. Bas ift in bem gefelligen Gaftmahl reis zender als die Unterhaltung, die belebte Gesprächigkeit, und mas belebt diese mehr als ber Wein? Darf man in dieser Rudficht "bem Wein, wenngleich nicht als Panegyrift, boch wenigstens als Apologet, einen Gebrauch verstatten, ber bis nahe an bie Berauschung reicht?" Und wenn beim Gastmable die richtige Grenze im Genuß leicht überschritten wirb, ift nicht die formliche Einladung dazu fast gleich einer vorfählichen Unmäßigkeit? Man moge nicht über die Bahl ber Musen, wie Chefterfield fagt, Gafte einladen, denn je kleiner die Gesellschaft ift, um so mehr muß fich beim allgemeinen Gefprache ber phyfische Genug beschränken. Es ift, als ob unserem Philosophen seine bekannte Liebhaberei für die geselligen Tischfreuden bier in der Moral auf's Gewissen falle und er fich anstrenge, sie mit dem Pflichtbegriff grundlich auseinanberzuseten. Bulett wirft er die komisch : casuistische Rrage auf: "wie weit geht die fittliche Befugnif, diesen Einladungen zur Unmäßigkeit Gebor zu geben \*)?"

<sup>\*)</sup> Ebendas. I Th. I Buch. I hptst. Die Psticht bes Menschen gegen sich selbst als ein animalisches Wesen. §. 6. §. 8. — Bb. V. S. 250—59.

Bifder, Gefdichte ber Philefephie IV. 2. Iuft.

# 2. Moralische Selbsterhaltung. (Lüge. Geiz. Rriecherei.)

Rant und Benjamin Conftant.

Die moralische Selbsterhaltung ist die Erhaltung der eigenen Würde; das pflichtwidrige Gegentheil ist die vorsätzliche Selbstentwürdigung oder Wegwerfung der eigenen Person. Das Versbot heißt: "wirf dich nicht weg! handle nicht ehrloß!"

Die erste Bebingung der Ehrenhaftigkeit ist die Ehrlichkeit. "Sei, was du bist! Wolle nie scheinen, ein Anderer zu sein! Ju deiner Person gehört auch alles, was du denkst und weißt. Sei durchaus und in allem wahrhaft!" Das vorsätsliche Gegentheil der Wahrhaftigkeit ist die Lüge, "Lüge nie!" Bei Kant gilt die Lüge als die Wurzel alles Uebels. Sie ist das Element alles Bösen, sie war die erste Sünde der Menschen, die noch dem Brudermorde voranging. Es giebt keinen Fall, wo die Lüge erlaubt wäre. Kant nimmt die Sache so ernsthaft, daß er die casuistische Frage auswirft, ob man aus bloßer Höselichkeit: "gehorsamer Diener!" sagen dürse?

Er will auch ber Nothlüge keine Ausnahme gestatten. Sie kann nie rechtlich erlaubt sein, weil sie unter allen Umständen moralisch verboten ist. Noch neuerdings hat Schopenhauer den kantischen Erklärungen entgegen die Nothlüge durch die Nothmehr gerechtsertigt. Wie das Unrecht durch Gewalt und durch List zugefügt werden könne, so musse auch eine Abwehr des Unrechts in beiden Formen erlaubt sein; die Nothwehr durch List sei die Nothlüge. Kant verwirft sie selbst im äußersten Falle. Man denke sich einen Verfolgten, der sich in der äußersten Gesahr zu und flüchtet und mit unserm Wissen in unserm Hause verbirgt; die Verfolgung selbst sei die ungerechteste, es sei ein Mörder,

ber sein Opfer aufsucht, dieses Opfer sei unser Freund; so durfen wir selbst in diesem außersten Kalle ben Mörder nicht belügen, wenn er uns nach bem Aufenthalte bes Berfolgten fragt. jamin Constant hat in einer französischen Zeitschrift diesen Sat bes beutschen Philosophen zu widerlegen gesucht. Grundsat, die Babrheit zu sagen, ohne alle Ginschränkung gelten folle, so konne fich bamit teine menschliche Gesellschaft ver-Bir feien bie Bahrheit ju fagen nur ba verpflichtet, wo der Andere ein Recht auf die Wahrheit habe und ein folches Recht könne ber Mörber nie haben. Aehnlich ist Schopenhauer's Einwurf gegen Kant. Die Pflicht, die Wahrheit zu sagen, hat ihre rechtlichen Ginschränkungen und Ausnahmen. Rant ent= gegnete bem Frangosen, daß die Wahrhaftigkeit eine Pflicht nicht gegen andere, fondern lediglich gegen uns felbst fei; niemand habe ein Recht auf Wahrheit, wir seien die Wahrhaftigkeit uns selbst und nur beshalb jedem Underen schuldig.

Die Bürbe jeder Person ist unter allen Umständen dem Werthe der Sache übergeordnet und der Würde anderer Personen gleich. Es ist darum eine Selbstentwürdigung, wenn wir und vom Besitze dis zur persönlichen Wegwerfung beherrschen lassen oder und anderen Personen dis zur persönlichen Wegwerschung unterordnen. Wird der Trieb zum Besitz Marime, so ist diese Art der Selbstentwürdigung der Geiz, und zwar der karge Geiz oder die Knickerei. Wenn wir und vor anderen Personen dis zur Wegwerfung demüthigen, so ist diese Art der Selbstentwürdigung die Servilität oder Kriecherei. Es muß alles vermieden werden, was entweder Servilität ist oder zur Servilität d. h. zur niederträchtigen Abhängigkeit von einem Anderen sührt; dazu gehört jede knechtische Form, jedes Preisgeben des eigenen Rechts, alles Annehmen entbehrlicher Wohlthaten, die man nicht

erwiedert, alles Schmeicheln, Schmarozen, Betteln und leicht= finnige Schulbenmachen.

Hier wirft Rant die sehr begrundete und ernste casuistische Frage auf, ob es nicht einer feilen Beräußerung ber perfonlichen Unabhangigkeit und Burbe gleichkommt, wenn man in ben außeren Umgangsformen absichtlich bem Ausbrude ber Gelbfterniedrigung und Unterwürfigkeit den Borzug giebt vor der ein= fachen Sprache bes Anstandes und nicht tief genug herunterfteigen kann in bas Burmerreich ber Sprache. "Die vorzuglichste Achtungsbezeugung in Worten und Manieren felbst gegen einen nicht Gebietenden in der burgerlichen Berfassung, die Reverenzen, Berbeugungen, höfische ben Unterschied ber Stände mit forgfältiger Punktlichkeit bezeichnende Phrasen, welche von ber Höflichkeit gang unterschieden sind, bas Du, Er, Ihr und Sie ober Em. Wohledlen, Sochebelgeboren, Wohlgeboren (ohe, jam satis est!) in ber Unrebe, als in welcher Pebanterie die Deutschen unter allen Bolfern der Erde (bie in: bischen Kasten vielleicht ausgenommen) es am weitesten gebracht haben, find es nicht Beweise eines ausgebreiteten Sanges zur Rriecherei unter ben Menschen? (Hae nugae in seria ducunt.) Wer sich aber zum Wurm macht, kann nachher nicht klagen, daß er mit Außen getreten wird \*)."

<sup>\*)</sup> Ebendas. I Ah. I Buch. II Hptst. Die Pflicht des Menschen gegen sich selbst, bloß als moralisches Wesen betrachtet. §. 9 — §. 12. — Bb. V. S. 259—271 (Schluß). — Bgl. Kant über ein vermeintl. Recht aus Menschenliebe zu lügen (1797). — Bb. V. S. 467—476.

### Bierzehntes Capitel.

## Die Pflichten gegen andere Menschen. Erziehungslehre.

L

Pflichten ber Liebe und Achtung.

Der unbebingte 3wed aller fittlichen handlungen ift bie versonliche Menschenwurde in und und anderen; dieser 3wed soll in jeber handlung gegenwärtig sein als beren Marime. Daraus erhellt, welche fittlichen Pflichten wir in Rudficht auf unfere Mitmenschen zu erfüllen haben: wir sollen ihre 3mede (so weit fie eines find mit bem Sittengesete) ju ben unfrigen machen; wir burfen ihre Personen nie zu unseren Mitteln berabwurdigen. Wir können nicht machen, daß der Andere seine Burde behauptet und das Sittengesetz erfüllt, er kann es nur erfüllen durch seine eigenste That und seine innerste Gefinnung, die tein Anderer für ihn haben kann, aber wir konnen alles vermeiben, um die Menschenwurde in der fremden Person nicht zu beeinträchtigen und zu verleten. Die Achtungspflicht gegen andere bestimmt sich baber in ber Form bes Berbots: "betrachte und behandle bie anberen Menschen nie als beine Mittel, verlete nie ihre Burbe; habe stets diese Burde vor Augen und mache sie zur Richtschnur

beiner Handlungsweise!" Das Berbot ist eng; in bieser Form erscheint die Achtung gegen andere als eine genau bestimmte, voll-kommene Pflicht. Wir thun damit nichts Uebriges, nichts Berbienstliches, sondern nur etwas Schuldiges; wir erweisen damit den Menschen keine Wohlthat, die Dank von der anderen Seite verdiente.

Wir sollen die Anderen nie als unsere Mittel ansehen, vielmehr ihre Zwecke, so weit es möglich ift, zu ben unfrigen machen. Der Busat: "so weit es möglich ift," enthält eine boppelte Einschränkung. Unsittliche 3wede burfen nie bie unfrigen wer-Der sittliche Endawed jedes Menschen ift die eigene Bollkommenheit ober bie Würdigkeit glückfelig zu sein: biesen 3weck ber anderen Person konnen wir nicht zu bem unfrigen machen, benn die eigene Bolltommenbeit kann jeder nur selbst besorgen; wurdig zur Gludfeligkeit kann jeder nur fich felbst machen. Diese Burbigkeit ist Sache ber Gesinnung, bes innersten Menschen felbst, und hier ift es absolut unmöglich, bag Giner für ben Anberen eintritt. Es bleibt baber von ben sittlich : berechtigten 3meden nur bas Bohl bes Anderen übrig; bie Glüdfeligteit ift von bem sittlichen Endzwecke nicht ausgeschlossen, sondern mit barin begriffen unter einer gewissen Bedingung. Diese Bedingung muß ber Unbere felbst bewirken; ju feinem Boble bagegen können und sollen wir mithelfen. Wenn ich bas Wohl bes Unberen zu meiner Marime mache, so ift mein Berhalten gegen ben Underen nicht das eines zufälligen Bohlgefallens, sondern eines moralisch begrundeten Wohlwollens. Das Wohlgefallen ift Reis gung, die auf Affecten beruht, "pathologische Liebe"; das Boblwollen ift "praktische Liebe". Diese praktische Liebe perlangt bie Tugendyflicht. Benn bie driftliche Sittenlehre gebietet: "liebet eure Feinde!" so fordert fie nicht die pathologische, sondern die praktische Liebe: die Marime des Wohlwollens gegen alle Menschen. Denn wer sollte von diesem Wohlwollen ausgeschlossen sein, wenn nicht einmal die Feinde davon ausgeschlossen sein bürfen?

So unterscheiben sich die Pflichten gegen die anderen Menschen in die beiben Arten der "Liebes : und Achtungspflichten"; jene, sind wegen ihrer weiten Berbindlichkeit unvollkommene, diese bagegen wegen ihrer negativen und engen Form vollkommene Pflichten; die Erfüllung der ersten ist Berbienst, die der anderen Schuldigkeit \*).

#### 1. Die praftifche Liebe.

#### a. Wohlthätigfeit und Dantbarteit.

Der Beweggrund in allen Liebespflichten ift die Marime bes Bohlwollens; bas Wohlwollen verpflichtet zum Wohlthun, bie empfangene Bohlthat verpflichtet jur Dankbarkeit. Die Bohlthatiafeit beschreibt ihrer Geltung nach ben größten Umfang, benn fie gilt für alle; fie tann ihrer Starte nach nur in einem engen Rreise geubt werben. Bas bie wohlwollenbe Gefinnung thut, kann auf Seite bes Empfängers nur bie erkenntliche ober bank-Die Gefinnung fann burch feine bare Gefinnung erwiebern. That, sondern nur durch Gefinnung vergolten werben: barum ift die Dankbarkeit unauslöschlich, sie ist eine beilige Pflicht, von ber uns nichts lossprechen kann. Wir heben bie Dankbarkeit nicht baburch auf, daß wir die Bohlthat burch Bohlthat erwiedern; wir haben fie früher empfangen, als wir fie erwiebern konnten. Die Schuld bleibt unvertilgbar. Zebes Schuldgefühl ist brückend. Diesen Druck zu erleichtern, giebt es nur einen einzigen mora-

<sup>\*)</sup> Metaph. Anfangsgrunde ber Tugenblehre. I Th. Eth. Elemenstarl. II Buch. I Hptft. I Abschn. §. 23 — 25.

lischen Weg: daß wir die dankbare Gesinnung recht von Grund aus hegen, daß wir von Herzen dankbar sind und uns in dieser Gesinnung selbst wohl fühlen.

Es giebt eine falsche Art, Wohlthaten zu erweisen: wenn sie nicht aus reinem Wohlwollen, sondern in der Absicht erwiesen werden, Dankbare zu machen und dadurch den Empfänger in ein moralisches Schulbverhältniß zu bringen. Diese Absicht ist eigennützig; dadurch wird die Wohlthat vergistet und das Schuldzgefühl eine Last, welche die dankbare Gesinnung erdrückt. Wenn man die Absicht gehabt hat, Dankbare zu machen, so muß man sich nicht wundern, wenn diese Absicht sehlschlägt und man am Ende den Undank erzeugt hat.

Die Undankbarkeit ist die pflichtwidrige, unmoralische Art, bie Schuld ber Dankbarkeit zu tilgen ober ben Druck dieser Schuld loszuwerben. Jedes Schuldgefühl macht uns abhängig. jede Abhängigkeit von einem Anderen rührt fich ber menschliche Stolz; wenn er fich bagegen emport, fo macht er Unbankbare. Der Stolz ift sehr oft die Ursache des Undankes. Es liegt eine gewisse Ungleichheit in dem Berhältnisse des Wohlthaters und bes Empfangere. Die achte Dankbarkeit, bie von Bergen kommt, fühlt diese Ungleichheit nicht. Wenn man erst anfängt, die Ungleichheit zu empfinden, so gerath man in die peinliche, bittere Stimmung, bie ber Unbankbarkeit ben Weg bahnt. Ungleichheit am wenigsten fühlbar ift, ba sind gewöhnlich bie Menschen mit ihrer Dankbarkeit am freigebigsten. Die Dankbarkeit ber Nachwelt, ber Undank ber Mitwelt ist spruchwort= lich. Je näher (nicht bem Blute nach, sondern) in Raum und Beit uns die Bohlthater ber Menschheit stehen, um so mehr sind wir geneigt, uns auf gleiche Ebene mit ihnen zu stellen, um so unbequemer, brudenber erscheint ihre Bobe, um so lästiger wird und die Psiicht der Dankbarkeit. Das ist wohl der Grund, warum der Prophet nirgend weniger gilt als in seinem Baterlande:
weil nirgends die Ungleichheit mit ihm stärker empfunden wird,
als wo die Bergleichung am nächsten liegt. Dieses Gefühl ist
der größte Feind der Dankbarkeit. Es vergistet die Dankbarkeit
und verkehrt sie in die entgegengesette Gesinnung. Um das angenehme Gleichgewicht wiederherzustellen, zieht man die Bohlthäter der Menschheit von ihrer Höhe herunter und setzt sie herab
auf den Fuß des gewöhnlichen Menschenlebens; nicht genug, daß
man ihre Verdienste nicht anerkennt, man sucht begierig ihre Fehler und erdichtet sie, wenn man sie nicht sindet. Ein solcher Undank liegt in der schlimmen Art der menschlichen Natur. Kant
nennt ihn "die auf den Kopf gestellte Menschenliebe"\*).

#### b. Bohlwollen und Reid.

Auf der dem Bohlwollen entgegengesetzen Seite liegt der Reid, die Gesinnung, die fremdes Wohl mit Widerwillen dertrachtet. Die Gaben des Glücks sind ein Vorzug, der den äußeren Berth des menschlichen Lebens in den Augen der Belt erhöht. Ieder Vorzug begründet eine Ungleichheit, einen Contrast, gezgen den sich das menschliche Selbstgefühl der Nichtbevorzugten sträudt. Diese Regung ist natürlich und verstummt nur vor dem moralischen Bewußtsein der Mensch en würde, mit der sich der äußere Menschenwerth nicht vergleicht. Wer sich zu diesem Bewußtsein nicht erheben kann, der ist jenen natürlichen Regunzen widerstandslos preisgegeben. In der unwillkürlichen Aufrezung des natürlichen Selbstgefühls gegen die fremden Borzüge liegt das Element des Neides, das nur entwurzelt werden kann

<sup>\*)</sup> Ebenbas. I Th. II Buch. I Hptst. I Abschn. A. §. 29—31. B. §. 32. 38. §. 36 b.

burch bie rein moralische Gefinnung. Dhne biefes sittliche Gegengewicht wächst bas feinbselige Element und wird jum boshaftesten Ungeheuer, bas die menschliche Seele aus ihrem dunkeln Abgrunde zur Belt bringt. Gegen ben Neib ift bie einzige Rettung bie Liebe, und zwar die praktische Liebe, die zur Marime gewordene wohlwollende Gefinnung. Die Gludlichen find die Beneibeten: so will es das Naturgesetz ber menschlichen Neigungen; nur das Sittengeset will es nicht. Der Busammenhang zwischen Glad und Neid beruht auf einer dunkeln Naturmacht, die nur vor der Macht bes sittlichen Gefetzes verschwindet. Die Alten haben ben Neid ein Berhängniß genannt, bas Schickfal ber Glücklichen; bie Macht bes Schickfals erschien ihnen als eine gottliche Nothwendigkeit, darum rebeten fie von einer "neidischen Gottheit". Die Begriffe haben sich aufgeklärt, die Sache ist geblieben. Der Neid ist auch heute noch bas unvermeibliche Schickfal ber Gluck-Aber heutzutage, um nach unseren Begriffen zu reben, ist es nicht mehr bie Gottheit ober bas Schickfal, welches neibisch ift, sondern es ift der Neid, der häufig als Schicksal auftritt. Das Schicksal hat nur seinen gottlichen Charafter verloren, es führt bie menschliche garve; es hat aufgehört, unbegreiflich und bunkel zu sein, es ift jedem bekannt in feinen alltäglichen, baglichen Zügen \*).

### c. Mitgefühl und Schadenfreude. (Mitleid.)

Das natürliche Selbstgefühl enthält die Anlage zur Undanksbarkeit und zum Neide. Hier findet die praktische Menschenliebe einen mächtigen, von der Natur selbst gerüsteten Gegner, der ihr die Pflichterfüllung schwer macht. Sie wird gut thun, sich einen Berbündeten unter den menschlichen Gefühlen zu suchen, die den

<sup>\*)</sup> Ebenbas. I Th. II Buch. I Hptft, I Abschn. §. 36 a.

gehässigen Regungen widerstreben. Es giebt eine menschliche Empfindungsweise, bie unwillfurlich ber praktischen Denschenliebe bient: bas ist bie "Humanitat", bie Theilnahme an allem Menschlichen, das für menschliche Leiben und Freuden offene Gemuth, bas mit bem Chremes bes Terenz fagt: "ich bin ein Mensch; alles, was Menschen widerfährt, das trifft auch mich!" Benn wir ein Berg fur die Menschen fassen, so ift dieß die rich= tige Gemuthestimmung, um bas Wohlwollen zu unserer Marime und bas fremde Glud zu unserer Pflicht zu machen. Diese humane Empfindungsweise ift unabhangig von den vorübergehenden Ballungen bes Herzens; sie ist praktisch, nicht bloß ästhetisch ober empfänglich. Es muß von ber praktischen Theilnehmung bie paffive Empfänglichkeit für fremdes Wohl und Bebe unterschieden werben; die bloße Mitleidenschaft, das (freudige ober schmerzliche) Mitgefühl mit fremben Bustanben hat in Kant's Augen kaum einen sittlichen Werth. Bon keiner Sittenlehre ift bas Mitleid und überhaupt bie natürliche Sympathie verächtlicher behandelt Die praktische hülfreiche Theilnahme gilt alles, bas bloße Mitleid nichts. Bei Schopenhauer ift das Mitleid bas oberste sittliche Motiv, bei Kant ist es gar keines, es gilt ihm für eine bloß passive, gerührte, ohnmächtige Empfindung. Das fremde Leiden steckt uns an. Das Mitleid ist nichts anderes als eine folde Anstedung, ein pathologisches, kein praktisches Gefühl. Bas hilft es, wenn ich mitleibe? Bas hilft es, wenn statt bes Einen, ben bas Uebel trifft, jest ihrer zwei leiben? Der Gine leidet in Bahrheit, der Andere in ber Einbildung. Wozu das imaginäre Leiben? Go erscheint in den Augen Kant's bas Mitleid als eine Berschwendung der Gefühle, als ein der moralischen Gefundheit schädlicher Parafit, ben man fich buten solle ju nahren. "Es kann unmöglich Pflicht sein, die Uebel in der Welt zu

vermehren." Das Mitleid ift eine folche unnothige Bermehrung. Belfen, wo und soviel man kann, und wo man es nicht kann, fich nicht burch eingebildete Gefühle verweichlichen und zum Sanbeln unfähig machen: bas ift Kant's bem Mitleibe wibersprechenbe Moral. Das Mitleid ift pathologisch; es beruht nicht auf Marimen, sondern auf Affecten. Wenn man bloß aus Ditleib wohlthat, so that man eigentlich sich selbst wohl, nicht bem Anderen. Darum unterscheidet die achte Sittenlehre so genau zwischen pathologischer und praktischer Menschenliebe. In ihren Aruchten läft fic ber Unterschied beiber am besten barthun. Die praktische Menschenliebe macht ben Menschenfreund, ber es bleibt unter allen Umftanden; was er thut, bas thut er aus fefter, unerschütterlicher Gefinnung, nicht fich ober bem Anberen zu gefallen, sondern um der Pflicht willen, die unwandelbar fich gleich bleibt. Dagegen die pathologische Menschenliebe kann leicht ben Menschenfeind machen und in ihr Gegentheil umschlagen; gerabe bie weichbergiaften Menfchen find Difanthropen geworben. Ihre Reigungen wurden nicht erwiedert, ihre Bobltbaten nicht anerkannt; wo sie Liebe gesäet batten, ernteten sie Saß; wo sie Dankbarkeit verbient, lohnte fie Undank. Da fie bloß aus Reigung, aus gutem Bergen, aus weichem Gefühle gebandelt, mußten fie so oft getäuscht werden; endlich find fie verbittert; die Berbitterung kommt bei folden Gemuthern fcnell; bie Menschen erscheinen ihnen jett sammt und sonders unwürdig ihrer Reigung; alle ihre früheren Bobltbaten erscheinen ihnen jest als so viele Thorbeiten, bie fie baburch gut machen wollen, baß fie fich nunmehr im Segentheil überbieten. So werben in bem rauben Klima ber Belt bie weichen, mitleidigen herzen am ehesten erkaltet, und aus bem wärmsten Menschenfreunde wird oft fiber Racht ein Timon. Rur die Marimen sind unbeugsam und fteben aufrecht gegen jebe

wiberwartige Erfahrung. Sie machen ben Menschen nicht weich, aber gut.

Das Gegentheil ber wohlwollenden Gesinnung überhaupt ist bie gehässige; ber praktischen Menschenliebe liegt ber Menschenbaß gegenüber. Die Liebespflichten find Boblthatigkeit, Dankbarteit, Theilnehmung; die entgegengeseten Gefinnungen find Neid, Undank, Schabenfreude. Wie fich die menschliche Theilnahme freut, wenn es bem Unberen gut geht, so erquickt sich bie Schabenfreube an bem Unglude bes Anderen. Die Schaben= freude ist in ihrem natürlichen Ursprunge am nächsten bem Neide Sie ift die Freude, welche ber Neid sich wunscht. verwandt. Benn ich über bas Glud bes Anderen Schmerz empfinde, so liegt schon barin, daß ich mich freuen werbe über sein Unglud. Und biesen geheimen Bunsch sollte man haben und nichts thun, ihn ju erfüllen? Wem bas frembe Unglud Freude gemahrt, ber hat schon ben Trieb, bem Anderen zu schaben. Der Neib ift nicht bloß gehässig, er ift schäblich und barum furchtbar. Unter ben feinbseligen Gesinnungen ist er bie schlimmste. Das kleine verunglimpfende Wort, bas ber Neid jum Nachtheile bes Ande: ren fallen läßt, ift schon bas Element einer verberblichen, boshaften That. Es ist ber Contrast, ber bas menschliche Gemuth jum Neid und jur Schabenfreude aufregt. Der empfundene Contrast bes eigenen Zustandes mit fremben Worzugen macht ben Neid; bieselbe Empfindung gegenüber fremdem Nachtheil und Unglude macht bie Schabenfreube. Die erfte naturliche Regung sowohl zum Neid als zur Schabenfreude ift bas Gefühl bes eige= nen Zustandes. Wenn ich es schmerzlich empfinde, daß ich schlimmer baran bin, als andere, so ist bei mir ber Neib im Unjuge; wenn ich mit Behagen empfinde, bag es auf meiner Seite beffer fteht als auf ber anderen, so erwacht in mir die Schabenfreube. Mit

psychologischer Feinheit urtheilt Kant über biese Entstehung ber Schadenfreude: "sein Wohlsein und selbst sein Wohlverhalten stärker zu fühlen, wenn Unglück oder Verfall anderer in Stanzbale gleichsam als die Folie unserem eigenen Wohlstande untergelegt wird, um diesen in ein desto helleres Licht zu stellen, ist freislich nach Gesehen der Einbildungskraft, nämlich des Contrastes, in der Ratur gegründet." So bringt uns die-Selbstliebe, wenn sie nicht durch das Pflichtgefühl besiegt wird, in eine moralisch so verkehrte Gemüthsverfassung, daß wir uns über den Unwerth des Anderen freuen, um den eigenen Werth zu genießen\*).

# 2. Die fittliche Achtung. Charafteriftit bes Sochmuths.

Es liegt ber gehässigen Gesinnung nahe, weil sie ben fremben Unwerth gern sieht, ben fremden Werth zu verkleinern, und
ba ber eigentliche Werth bes Menschen in seiner Würde besteht,
biese anzutasten. Dann hat sie nicht bloß die Pflicht der Menschenliebe unterlassen, nicht bloß das Gegentheil dieser Pflicht
gethan, sondern die schuldige Pflicht der Achtung gegen andere
verletzt. Die Achtungspssicht gegen andere besiehlt in der Form
des Verbotes: "verletze niemals die fremde Würde, enthalte dich
streng jeder Herabsehung anderer Menschen, mache diese Unterlassung zu deiner Maxime!" In dieser Form ist die Achtungspflicht genau bestimmt und vollkommen.

Es lassen sich brei Arten unterscheiben, in benen auf unsittliche Beise bie fremde Burbe gekränkt, die fremde Person herabgesetzt wird. Bir schätzen den Anderen gering im Bergleiche mit und selbst, halten und für besser als ihn und behandeln in diesem Dünkel den Anderen vornehm: diese Form ist der "Hochmuth".

<sup>\*)</sup> Ebenbas. I Th. II Buch. I Hoft. I Abschn. C. S. 34. S. 36 c.

Wir verkleinern ben Anderen nicht bloß bei uns selbst durch die vornehme Geringschätzung, sonbern in ben Augen ber Leute burch bas geringschätige Urtheil, ben üblen und böswilligen Leumund: Mit Borliebe wird erzählt, biese Form ist bas "Afterreben". was bem Underen nachtheilig ift, feine Fehler werben bervorge= boben, feine Sitten ausgespäht, um so viele Fehler als möglich zu finden, und wenn das Gefundene nicht zureicht, so werden die wirklichen Kehler vergrößert, und zuletzt solche, die gar nicht vorhanden find, von der schmähsuchtigen Einbildung erfunden. So endet die Afterrebe mit der Berleumdung. Reiner ift ohne Mängel und Schmächen. Die Verkleinerungssucht findet überall Stoff genug, um fich ju weiben; sie braucht bie vorhandenen Mangel nur auf bas grellste zu beleuchten und so zu entblößen, baß sie aller Welt in die Augen springen, daß der Andere, die Bielscheibe unseres Urtheils, vor aller Belt lächerlich erscheint: biese Form ber Berkleinerung ift bie "bittere Spottsucht ober Berhöhnung".

Die Grundform der verletzen Achtung gegen andere ist der Hochmuth. Es ist die Selbstliebe, die immer oben schwimmen will, die selbstlichtige Ueberzeugung des eigenen unvergleichlichen Werthes. Keiner kann diesen Vergleich aushalten. Man fühlt sich berechtigt, jeden Anderen gering zu schätzen; der eigene Werth gilt für so ausgemacht und unbezweiselt, daß jeder Andere ihn ohne weiteres anzuerkennen die Pslicht hat. Nicht genug daher, daß der Hochmuthige im Vergleiche mit sich den Anderen gering schätzt, er muthet dem Anderen zu, daß dieser sich selbst im Vergleiche mit ihm (dem Hochmuthigen) verachte; er anerkennt auf der Seite des Anderen gar keine ihm gleiche Berechtigung: so ist der Hochmuth in seiner Gesinnung die äußerste Ungerechtigkeit. Er ist in Wahrheit keine Ueberzeugung, denn wie kann jemand

me mer austweier Beier in Stuffe ilbergenut fein? Er ift mer an mer emmerature: Bebergennung, ein nibefen Mafen : beber T be hannen wallen eine. Bes fich ber Fruchmittige entroller. ber mit be moere Micte, ber hobere mentalische Benfermant, air micht anteres ein, als eine Uebenlingenheit r miere Imme z Krag, Gre, Rechttenn, verfünfichen Ber i inter oichen Dingert, die im Bertene int im immen Bitte reginnenen incheig fintt. Bas ar vonnteine enene mart, und eingeritete und mertethe Anne, or mange fie content auf die unbeicheibengte, alfir wurdmermie Die Gin beer i mermios, feine Mittel find martine, weier find nenn allen. Wenn man martinge Zweife im receinen Miner rermit, fo mit bieß fiere für ein Jeiden bie freme Anne siedernen num must aufen. Er nichte Runger, er Bette with a mis ins incommente für die diefenfte Ge-June. Die Loften anichen ber Thiere und mie Erfolge warmen und neger eine Er wertungt die geffen mennen bengen von Gitte ber But, wer ungeneht, eine petroge wie er fand erfreunt, mit ar die Meit in bie . The Angles of the control of the stage Investigate, fembers nelle mit finn nim at dierreit im Geriebent wenterlieben me mente a seegen mitern om beman ibm in. Bibwith the matter in merito, ar ber diete der Beit ju wer in the new to the university Meridian, with the or verside arten , beiden geneben be ar neue be beiden geneben in stati mania uş tanık İkci bar saşayını syastınısı anıl saşa gen Renftinde unredelter Bedantel. Mitt und ben mornisch mit mit der bragischen Stein neumakein. Der fild ha vollengt, we is in another our ignored manger,

verachten; er muthet ihnen Selbstverachtung zu, weil sie gewisse werthlose Güter nicht haben. Wenn der Hochmüthige selbst diese Güter nicht hätte, es seien nun eingebildete oder wirkliche, so würde er sich selbst geringschätzen, sich unbedenklich vor anderen, die sie haben, demüthigen; er würde eine solche Gesinnung anderen nicht zumuthen, wenn er nicht in sich selbst die Bedingungen dazu vorsände. Die falsche Demuth ist niederträchtig. Wie sich mit dem ächten Stolze die ächte Demuth verbindet, so verzbindet sich mit dem Hochmuth die falsche. Der Hochmüthige ist beis des ein Narr und ein Kriecher\*)!

# 3. Die geselligen Tugenben. Charafterifit ber Freundschaft.

Benn wir mit bem richtigen Bohlwollen bie richtige Achtung gegen andere verbinden, so bilden fich aus diefer Bereinigung die Tugenben bes gefelligen Berkehrs, "bie homiletischen Tugenben", wie Kant sie nennt, die dem Umgange die angemessene Form geben und beibe Ertreme vermeiben, bie Absonderung eben fo fehr als (was läftiger ift) bie Zubringlichkeit. Wer fich nicht ifolirt und sich nicht zubrängt, ber ist zugänglich, höflich, gelind im Widersprechen u. f. f. Rant schildert seine eigene Denkweise, indem er die Umgangstugenden beschreibt: "es ist Pflicht so= wohl gegen fich selbst als auch gegen andere, mit seinen sittlichen Bollkommenheiten unter einander Verkehr zu treiben, sich nicht zu ifoliren, zwar fich einen unbeweglichen Mittelpunkt feiner Grundfate zu machen, aber biefen um fich gezogenen Rreis boch auch als einen Theil eines allbefassenden Rreises, der weltburger= lichen Gefinnung anzusehen; nicht eben um das Weltbeste als 3med zu befördern, sondern nur die Mittel, die indirect babin

<sup>\*)</sup> Ebendas. I Th. II Buch. I Sptft. II Abschn. §. 42-§. 44. Fischer, Geschichte ber Philosophie IV. 2. Auft.

führen, die Annehmlichkeit in der Gesellschaft, die Berträglichkeit, die wechselseitige Liebe und Achtung zu cultiviren und so der Tasgend die Grazien beizugesellen, welches zu dewerkstelligen selbst Tugendopslicht ist." In dieser Tugendopslicht vereinigen sich demnach die beiden Richtungen, die das Sittengeseh bezeichnet, die Pflichten gegen sich selbst und gegen die anderen Menschen.

Denken wir und ein menschliches Berhältniß, in welchem fich bie gegenseitigen Pflichten der Liebe und Achtung vollkommen erfüllen, so ware bieses Berhaltniß ein moralisches Sbeal, eine in fich vollendete Darfiellung menschlicher Sittlichkeit. Db es ein solches Ibeal giebt? Das Berhältniß ist rein moralisch, also barf es nicht in einer juriftischen Form gesucht werben, nicht in solchen Berhältnissen, die in irgend einer Rücksicht ben Rechtsawang erleiben; wir suchen jenes ibeale Berhaltniß nicht in ben Berbindungen, welche Familie oder Staat fliften. Es sind freie Personen, die einen Bund schließen, unabhängig von allen gegenseitigen Rechtsanspruchen, gegründet lediglich auf gegenseitige Liebe und Achtung. Die vollkommene Gegenseitigkeit ist die vollkommene Gleichheit. Es mischt sich in dieses Berhältniß nichts von personlichem Bortheil, den etwa der Eine in der Berbindung mit bem Anderen sucht. Das Berhaltniß ift in dieser Rudficht das zarteste, das es giebt; es ift um so fester, je inniger die Liebe, größer die Achtung von beiben Seiten ift. Die Menschenliebe umfaßt alle, aber nicht mit berselben Innigkeit; fie ift in ber engsten Sphäre am innigsten und kann fich nur hier in ihrer ganzen Stärke als fittliche Gefinnung und gemuthliche Theilnahme zugleich offenbaren: diese engste Sphäre ist ber Bund zweier Perfonen, ber Freundschaftsbund. Die Freundschaft ift nicht

<sup>\*)</sup> Genbas. I Th. II Buch. II Hptft. Beschluß ber Clementarl. 2. Zusap. §. 48.

auf zufällige Neigungen und wandelbare Affecte gegrundet, bie blind find und schnell verrauchen; so entstehen die sogenannten unreifen Freundschaften, die nicht ben Namen verbienen. mahre Freundschaft ift ein Werk ber sicheren, besonnenen, gegen: feitigen Bahl, ein Bund, in bem bie innigste Bereinigung gusammenbesteht mit ber größten Freiheit: eben barin ift bie Freundschaft vollkommen einzig in ihrer Art. Diese Bedingung erfallt in ber Welt kein anderes Berhaltnig. Es ift nicht blog bie mechselseitige Liebe, welche die Freundschaft macht. Denn die Liebe ift gleichsam die sittliche Anziehungefraft, die nach ber größten Unnaberung ftrebt, bie am liebsten bewirken mochte, bag eine Person in der anderen aufgeht. Die Liebe, allein wirkent, gefährbet bie Selbständigkeit und perfonliche Unabhangigkeit, in welcher bie Freundschaft murzelt. Darum ift bie Liebe, je leidenschaftlicher sie ist, um so eher ein gefährlicher Feind ber Freundschaft. Wober kommt bie oft erlebte Erfahrung, bag Freundschaften, welche bie leibenschaftlichste Zuneigung gemacht hat, im Augenblide ber größten Annäherung, wo taum eine Zweiheit mehr ftattfindet, plötlich und ohne allen zureichenben Grund unwill: kurlich erkalten? Die Ursache ift nicht schwer zu begreifen. Die Freundschaft hat im Augenblicke ber größten, leibenschaftlich gesuchten Unnäherung ihre natürliche Grenze, ihr richtiges Daß überschritten, sie ist nicht mehr Freundschaft, sondern etwas geworben, bas nicht mehr fähig ift, ein bestimmtes Berhaltniß zu sein, und so endet ploglich das ganze Berhaltniß. Jeber kehrt erfaltet ju fich felbst jurud. Es ift, als ob eine Ueberschwemmung eingetreten mare, nachbem ber empfindungsreiche Strom ben letten Damm burchbrochen, und nun ift jeder auf die eigene Rettung bedacht, jeder zieht fich zurud und bringt fein Selbftgefühl wieder auf's trodene gand. Das ift in wenig Borten bie

Seschichte mancher heistblutig geschlossenen, schnell burchlebten, ploblich erkalteten Jugendfreundschaft.

Benn die Anziehungsfraft in der Natur allein wirkte, fo tame fein fefter Korper zu Stande. Es ift abnlich in ber fitt: lichen Belt. Rur aus bem Busammenwirken von Angiehung und Abftegung erklart fich bie körperliche Ratur. Die sittliche Angiebemostraft ift die Liebe. Es giebt auch eine Repulsion in ber nttlichen Belt; die unsittliche Burudstogung ift ber Saff, bie ntriche Repulfion ift die Achtung. Sie ist bas wohlthätige Reugens ber Liebe, Die berechtigte Ginschränkung berselben auf des richtige und bauernde Dag. Die gegenseitige Achtung be= mabet und butet die unantastbaren Grenzen ber verfonlichen Freibeit, die nie veräußert werden barf. Gie nimmt ber Liebe nichts an ihrer Innigfeit, fie giebt ihr ben ruhigen, behaglichen, reifen, mannlichen Charafter. Die mahre Freundschaft ift mannlicher Ratur. Wenn fich zwei Perfonen mit ber größten Innigfeit und mit gleicher Stärke gegenseitig lieben und achten, so ift bie Areundschaft vollendet, und in biefem Berhaltnig befteht bas moratische Ibeal ber geselligen Menschentugenb.

(Gewiß sind die Bedingungen, welche der ideale Freundschaftsbund verlangt, von der seltensten Art. Diese rein moralitche Areundschaft ist wie der "schwarze Schwan", der selten Anur, aber doch din und wieder wirklich eristirt. Und wo eine lotche Areundschaft wirklich geworden, da hat das menschliche Lesden dewiesen, daß es fähig ist zur Bollkommenheit. Wir wissen, was in Kant's eigenem Leben die Freundschaft gegolten. Er kunnte kein anderes Lierbältniß. Und wie er selbst in seinem Lesden die Areundschaft empfunden, so würdigt er sie am Ende seiner Ungendlehre. Man sühlt, mit welcher Wärme diese Stellen ges sehrleben sind. Lon ihm selchst, von seinem eigenen Freunds schaftsbedürfniß und ber erlebten Befriedigung gelten diese einfachen und schlichten Borte: "findet er einen Menschen, der gute Gesinnungen und Verstand hat, so daß er ihm sein Herz mit völligem Bertrauen aufschließen kann, und der überdem in der Art die Dinge zu beurtheilen mit ihm übereinstimmt, so kann er seinen Gedanken Luft machen; er ist mit seinen Gedanken nicht völlig allein, wie im Gesängniß, sondern genießt eine Freiheit, die er in dem großen Hausen entbehrt, wo er sich in sich selbst verschließen muß\*)."

#### Π.

### Methobenlehre.

#### 1. Unterricht.

Die Tugend ist nicht angeboren; sie wird erworben einmal badurch, daß man sie kennen lernt und beutlich vorstellt, dann badurch, daß man sie übt. Wie man in beiderlei Rücksicht die Tugend erwirdt, daß ist die "ethische Methode", die zu lehren eine Aufgabe der Ethik bildet. Ist die Tugend lehrbar (richtiger der Tugendbegriff), so muß auch die Form des sittlichen Unterrichts methodisch bestimmt werden können: das ist die Aufgabe der "ethischen Didaktik". Die Uedungslehre der Tugend nennt Kant "ethische Ascetik".

Es giebt eine boppelte Art bes Unterrichts, die akroamatische und erotematische. Bei der ersten verhält sich der Schüler nur hörend, der Lehrer vortragend; bei der zweiten wird der Schüler gefragt, und der Unterricht hat die Form der Unterredung, die entweder dialogisch ist, wenn der Schüler auch fragen darf,

<sup>\*)</sup> Ebendaselbst. I Th. II Buch. II Hptst. Beschluß ber Clemenstarlehre. Bon ber innigsten Bereinigung ber Liebe mit ber Achtung in ber Freundschaft. §. 46-47.

ober katechetisch, wenn ber Schüler bloß antwortet, und alles aus ihm berausgefragt wird. Es ist die Form bes sokratischen Unterrübes.

Riches wird beffer und beutlicher begriffen und zugleich ficherer festgehalten, als mas man felbft finbet. Bas baber werdisch unterrichtet werben kann, foll fofratisch unterrichtet Historische Thatsachen wollen überliefert sein, man kann fie nicht burch eigenes Rachdenken finden. Anders verhält es nich mit den Bernunftbegriffen, wie 3. B. ben mathematischen und ethischen. Alle Bernunftbegriffe laffen fich abfragen, wenn ber Lebrer richtig ju fragen verfteht, und ber Schuler ben erforberlichen Grad bes Nachbenkens besitt. Die gesammte fantische Philosophie ließe sich, wie die platonische, in Dialogen vortragen, benn fie bat es burchgangig mit Bernunftbegriffen zu thun. Sier ift ber Punkt, in bem man die kantische Philosophie mit ber forratischen vergleichen barf, nur bag ber letteren fehlt, mas bie kantische in entwickelter Ausbildung besitt: Die Form bes Syftems.

Für den Unterricht in der Sittenlehre fordert Kant die katechetische Methode. Richt durch Beispiele soll die sittliche Denkungsweise gebildet werden, sondern durch Grundsätze; Beispiele dürfen im sittlichen Unterrichte nie als Borbilder zur persönlichen Nachahmung, sondern bloß als Zeugnisse für die Thunlichkeit der Sache gebraucht werden. Um die ethische Unterrichtsmethode, wie er sie verlangt, in ihrer Anwendbarkeit zu zeigen, entwirft Kant das Bruchstud eines "moralischen Katechismus". Er läßt den Schüler durch richtig gestellte Fragen selbst die sittlichen Bezgriffe bilden: wie die Sorge für das Bohlbesinden zwar ein naheliegender und natürlicher, aber keineswegs der letze und unz bedingte Zwed unserer Handlungen sein könne; wie die menscheliche Glückseligkeit bedingt sei durch die Würdigkeligkeit, und diese

allein in der Pflichterfüllung, in der moralischen Gesinnung bestehe; wie wir aus eigenem Vermögen uns wohl der Glückseligkeit würdig, aber nicht theilhaftig machen können, wie dazu die
göttliche Allmacht und Gerechtigkeit nothig sei, und hier aus der
sittlichen Vernunsteinsicht der religiöse Glaube hervorgehe \*).

## 2. Uebung. (Die moralische Bucht.)

Die richtigen Begriffe ber Sittlichkeit find noch nicht bas sittliche Handeln, sie machen es auch nicht; sonst mare ber beste Moralist auch ber beste Mensch. Sittlich sein, d. h. fittlich handeln, ift bie Hauptfache. Es ist nicht bie Sache ber theoretischen Unterweisung, Sittlichkeit in biesem Sinne zu erzeugen. Die praktische Uebung bilbet die Aufgabe bes fittlichen Unterrichts in Rudficht bes Handelns. Moralisch im eigentlichen und ftricten Sinne kann man keinen machen. Die Gefinnung ift bas eigenste innerste Sein, niemals bas Berk frember Gulfe. Aber man kann biejenige Gemuthsverfassung bilben, welche alle ber Moralität gunstigen Bedingungen enthält; man kann burch richtige Leitung bem heranwachsenben Geschlecht abgewöhnen, was unter allen Umständen das sittliche Handeln hindert und an ber Burgel verbirbt. Ber wiberstandslos jedem Reize nachgiebt, jedem Einbrucke folgt, von Ballungen und Leidenschaften fich beherrschen läßt, jeder Gefahr und jedem Schmerze aus dem Bege geht, ber ist unfähig moralisch zu handeln. gewisse Abhartung nothig, die den Menschen fahig macht, zu ertragen und zu entbehren. Beichlichkeit verträgt sich nie mit ber Moralität. Diese Abhartung kann burch Uebung gewonnen und zur Gewohnheit gemacht werden; die Uebung felbst besteht

<sup>\*)</sup> Ebendas. II Th. Eth. Methobenl. I Abschn. Die ethische Dibaltit. §. 49 — §. 52.

im Entbebren und Ertragen, nicht blog in physischer, auch in gemuthlicher hinficht. Darum nennt fie Rant "ethische Ascetif". Sie muß von ber religiofen und monchischen Ascetif wohl unterfcbieben werben; biefe ertobtet alle eigenen Regungen und fest ibr Ziel in die schwärmerische Entsündigung, wogegen die moralische Uebung Bucht und Disciplin ift, gleichsam eine Diatetit, Die ben Billen fest und widerstandskräftig macht, die Leidenschaften und Affecte, die uns beherrschen, entwaffnet und uns Diejenige Selbstbeberrschung gewinnen läßt, bei ber fich bas achte Gelbstgefühl am wohlsten befindet. Rur wenn wir Deifter unferer selbst find, find wir moralisch gefund. Bir find es nicht, wenn und die Affecte und Leibenschaften hinreißen. Die moralische Gesundheit ift ber 3weck ber ethischen Ascetik, die man am besten "ethische Gomnaftit" nennen mochte. Das Gefühl ber Gesundheit macht froh und ruftig. Und bieser moralische Frobfinn, diefe madere, ruftige Gefinnung ift die ber Moralität nachfte und gunftigfte Gemutheverfassung, welche ber sittliche Unterricht ausbilden kann und soll\*).

#### Ш.

# Erziehungslehre.

# 1. Ergiehungereform.

Rouffean und Bafedow.

Die gesammte ethische Methobenlehre hat zu ihrem Segensstande die moralische Bildung und berührt damit die höchste Aufgabe ber Erziehung. Mit dieser Aufgabe muffen alle übrigen Erziehungsprobleme im Zusammenhange gedacht und vorgestellt werden. hier bietet sich uns von selbst eine Aussicht in die kanztische Erziehungslehre, die wir daher an dieser Stelle am besten

<sup>\*)</sup> Ebendas. II Th. II Abschn, Die ethische Ascetik. §. 53.

beleuchten. 3war hat Kant nicht selbst die Padagogik in einem wissenschaftlichen Werke entwickelt, aber es lag in seinem amtlichen Beruse, von Zeit zu Zeit darüber zu lesen. Aus diesen Borträgen ist von einem seiner Schüler die Padagogik herausgegeben worden. Es ist weniger ein System, als eine nicht eben streng verknüpfte Reihe von Bemerkungen, worin dieselben Aussprüche oft wiederkehren und die versuchte Eintheilung hin = und herschwankt\*).

Mit seinen Erziehungsmarimen stellte fich Rant ganz auf bie Seite ber pabagogischen Neuerer. Mirgends schien ihm eine Reform ber gründlichsten und durchgreifenosten Art bringen= ber geboten als im Gebiete ber Erziehung. Das öffentliche Schulwesen mit seinen von oben berab regierten Lehranstalten war in keiner Beise geeignet, die Aufgaben ber mahren Erziehung zu lösen. Die sittliche Bilbung tam hier so gut als gar nicht in Betracht; die intellectuelle hatte keinen höheren 3med als die Gelehrsamkeit und zu diesem 3wecke keine befferen Mittel als bas geiftlose Ginlernen, die Anhäufung tobter Renntniffe im Bebachtniß. Die Bucht in biesen Unstalten erschien nicht als Bilbung und Disciplin, fie blieb bem Bufall und ber Billfur überlaffen und fand kaum einen anderen Ausbruck als zweckwibrige, oft grausame Strafen. Unter bem 3mange ber Schulordnungen, welche die Lehrmethoben und Lehrbucher vorschrieben, unter dem Drucke eines unzeitigen Sparfostems, bas ben öffentlichen Schulen taum bas Nothigste einraumt, ift jebe freie Bewegung und jeder Fortschritt auf bas außerste gehemmt. Unter biesen Um-

<sup>\*)</sup> J. Kant über Pädagogik. Herausgegeben von Dr. Fr. Th. Mink. Kgsb. 1803. Ges. Ausg. X Bb. — In bem Lectionsverzeicheniß ber königsberger Universität für das Wintersemester 1776—77 wird angezeigt: "praktische Anweisung Kinder zu erziehen, ertheilet Herr Prossessor Kant öffentlich."

Minden ift die einzige Juffucht ber wahren Erziehung eine auf richtige Mariner gegrindete Privat auffalt. Die Erziehung foll der gemmen Menfeden umfaffen und bilben; ber Bogling muß dader auns der feirfriche der Erzieber anvertraut werben, die Erprimmesminit felbe umf eine unabhängige, für fich abgefonberte Beit andmachen. Ben ber Grunbung folder Rormalidulen. die von einen Regierungszwange unabhängig, fich gang bem Breck Der Craebung mobmen, ift allein eine Berbefferung im Sandweiter ju boffen. Rouffeau hatte in seinem Emile bas erfe bermiende Bert ausgesprochen, er batte eine neue Ervertementerrie aufgestellt, bie bas Zeitalter ergriff und besondere mi Kane ben michtigften Einbruck machte. Es war zu einer vereinfahren und von Grund aus veranderten Erziehung ber erfte peerfice Intriet. Den erften praktischen Bersuch machte Bawir feinem in Deffau gegrundeten "Philanthropin". Die Geliedung diefer Anfalt entsprach vollkommen dem Bunsche Sant's Er redete dem beffau'schen Philanthropin öffentlich mit der gebiten Barme bas Bort und empfahl in mehreren Artifeln ber Nucesberger gelehrten und politischen Zeitung bie "pabagowithen Unterbandlungen", welche Basebow im Interesse seiner Influit beraufgab. "Bir wurten in Aurzem gang anbere Denidden um und seben." beift es in einer jener empfehlenden Anzeigen "wenn biefenige Erziehungsmethobe allgemein in Schwung Rime. Die weislich aus der Ratur felbst gezogen und nicht von der ulten Gewehnbeit unerfahrener Zeitalter sclavisch nachgeahmt murten. Es ift aber vergebtich biefes Beil bes menschlichen Geichichet wer einer allmiligen Schulverbefferung zu erwarten. Die mithen umzentziffen werten, wenn etwas Gutes aus ihnen mesteben will, weit fie in ibrer ursprünglichen Ginrichtung fehler: dust their und felbit bie lebrer berfelben eine neue Bilbung ans

Ī

nehmen muffen. Nicht eine langsame Reform, sondern eine schnelle Revolution kann dieses bewirken." "Bon der Erziehung hängt größtentheils das Glud der folgenden Jahre ab. Wann wird doch die gludliche Epoche anfangen, da man unter underen merkwurdigen Begebenheiten schreiben wird: seit der Verbesserung des Schulwesens \*)?"

## 2. Erziehungszweige.

Much in seinen Bortragen über Pabagogik bemerkt man Rouffeau's und Basedow's Einfluffe. 3m Ganzen bat die Erziehung die Aufgabe, ben Menschen auszubilden, bamit er bie 3mede feines Dafeins erfalle. Die Berschiedenheit biefer 3mede macht die Berschiebenheit ber Erziehungszweige. Schon bei ber Eintheilung ber Vernunftgebote hatte Kant die menschlichen 3mede in bedingte und unbedingte unterschieden. bingte 3med ift ber moralische; die bedingten find entweder technisch ober pragmatisch. Der moralische 3weck wird erfüllt burch Sittlichkeit, die technischen burch Geschicklichkeit, Die pragmatischen burch Klugbeit. Die Erziehung hat die Aufgabe, den Menschen zur Geschicklichkeit, Beltklugheit, Sittlichkeit zu bil: ben: bie Bilbung im ersten Ginn heißt "Cultur", im zweiten "Civilisation", im britten "Moralität"; die Erziehung foll ben Menschen cultiviren, civilifiren, moralifiren. Die beiben erften 3mede find bem letten untergeordnet, aber fie gehoren gur menfchlichen Gesammtbilbung und erforbern alle erziehende Sorgfalt.

<sup>\*)</sup> Rantiana. Beiträge zu J. Kant's Leben und Schriften, hersausz von Dr. R. Reide. Rgsb. 1860. Die brei von bem Herauszgeber abgebruckten Artikel Kant's zu Gunften bes Philanthropin sind vom 28. März 1776, 27. März 1777, 24. August 1778. Bergl. S. 68—81 ber "Kantiana".

Becausgeses mirt die malicitie Judie (Disciplin), welche die ünnücken Triebe pilmu, die Lönperfräfte übst und abhärtet. Die gampe Erpielumg treit ühr bemnach in die vlosifie und warfrijde. Es ist aber nicht enrichteben, ob die legtere auf die Mraminist eingestrücklich ein bell oder sich auch auf Geschicklichkeit und Klimpren mitwellische Diese beiden erscheinen in der kantischen Kadungsgif innund unzer dem Titel der phosischen als der praktischen Erpielumg.

#### 3. Ergichungsart

Die Erzichung beginnt mit bem Augenblide ber Geburt. Gir I jamida nur Berpflegung; Die richtige Pflege folgt ben Innerfangen ber Ratur und vermeibet jebe Berweichlichung. Die erfte natürliche Rahrung bes Kindes ift bie Muttermilch; Bideln, Wiegen, Gangeln ift vom Uebel, ebenso bas anzentlickliche Beschwichtigen, wenn bas Kind schreit, um fich Quit zu machen. So viel als möglich brauche bas Rind seine eigenen Kräfte. Daburch wird es frühzeitig abgehartet und ge-Je weniger Berkzeuge und Hülfsmittel gebraucht werten (es banble fich um körperliche ober technische Geschicklichkeit), um so mehr wird die Selbständigkeit und Unabhangigkeit entwidelt. Bor allem werbe bas Kind im Charafter seiner Lebensflufe erzogen, es bleibe in der Art des Kindes. Es gehört nicht jum Charafter bes Kinbes, bag es furchtsam ober schuchtern ift; eben so wenig paßt ihm bas altkluge Besen, wodurch jedes Kind unausstehlich wird. Man bute fich, bas Rind furchtsam zu machen durch thorichte Ginbilbungen ober schuchtern burch Schelt-Dem Kinde ziemt Munterfeit, offenherziges Befen, Geborfam und Babrbaftigfeit. Bum Gehorfam gehört bie Punktlichkeit, zu biefer bie richtige Eintheilung ber Zeit. Die

frühe Gewohnheit, nach bestimmten Regeln zu leben, ist für die Charakterbildung wohlthätig. Dhne diese Pünktlichkeit giebt es keine Zuverlässigkeit. Hier hat Kant sein eigenes Leben vor Augen, wenigstens darf er es haben. "Menschen, die sich nicht gewisse Regeln vorgeseht haben, sind unzuverlässig, und man kann nie recht wissen, wie man mit ihnen daran ist. Zwar taz belt man Leute häusig, die immer nach Regeln handeln, z. B. den Mann, der nach der Uhr jeder Handlung eine gewisse Zeit seitzelst hat, aber oft ist dieser Tadel unbillig, und diese Abgemessenheit, ob sie gleich nach Peinlichkeit aussieht, eine Disposition zum Charakter." Wer denkt bei diesen Worten nicht an Kant selbst und seinen Freund Green?

Wenn das Kind gethan hat, was von ihm verlangt wurde, so belohne man es nicht, denn der Lohn macht lohn = und gewinnsüchtig und verfälscht die Motive der Handlungsweise. Wenn das Kind gesehlt hat, so weise man es zurecht; man strase ernsthaft, wenn es noth thut, aber nie schimpslich, nie im Uset, man strase so wenig und so selten als möglich und muthe dem Kinde nicht die falsche Demuth zu, daß es sich für die empfangene Strase bedanke. Das heißt die Gesinnung verderben und im Kinde den Heuchler erziehen.

Die Erziehung darf nie etwas thun, wodurch das Kind verführt werden kann anders zu sein, als es ist, oder wodurch ber natürliche Charakter des Kindes entstellt wird. Es ist z. B. sehr thöricht und zweckwidrig, wenn man dem Kinde bei jeder Kleinigkeit, jedem ungeschickten Benehmen sogleich zuruft: "schäme dich!" Entweder erreicht man damit nichts oder, was schlimmer ist, man erzeugt im Kinde ein falsches Schamgefühl und nimmt ihm zuleht alles Zutrauen zu sich selbst. Der Mensch soll sich schämen, wenn er sich selbst herabwürdigt. Es giebt

einen Fall, aber nur einen, in bem auch bas Kind sich herabwürdigt: wenn es lügt. Die Tugend der Wahrhaftigkeit-kennt keine Ausnahme; sie ist das Urbild aller Tugenden und gilt mit gleicher Strenge auf jeder Lebensstuse. Die Lüge darf nie gebuldet werden. Wie die Lüge ein moralisches Verbrechen ist, so sei auch die Art der Strafe moralisch, nicht physisch. Die Lüge soll nicht aus Furcht vor der Strafe vermieden werden, dadurch würde man die Wahrhaftigkeit verfälschen. Wenn das Kind lügt, so hat es sich heradgewürdigt und alle Ursache sich zu schämen. Das sei der einzige Fall, wo dem Kinde mit dem größten Ernste gesagt werden muß: "schäme dich! du bist nichtswürdig!"

Die Cultur bes Geiftes verlangt bie Uebung ber Geiftesfrafte. Die freie Uebung ift bas Spiel, Die zwangsmäßige und strenge ist die Arbeit. Die Arbeit ist nicht bloß Mittel zur Bilbung, sondern beren 3med, sie gilt um ihrer felbst willen; barum ift eine Erziehungstheorie falsch, die dem Kinde alles spielend beibringen will. Das Kind soll an die Arbeit gewöhnt werden um der Arbeit willen. Mit der Arbeit beginnt die Schule, die amangsmäßige Cultur. Die Arbeit verlangt Sammlung, Aufmerkfamkeit, Concentration. Alles muß vermieden werben, woburch ber Geist zerstreut wird. Die Berftreuung macht flüchtig, unfähig, weichlich. Aus diesem Grunde sollen die Kinder keine Romane lesen, benn solche Lecture bient zu nichts als zur Berftreuung. Das Lernen sei tein bloß mechanisches Behalten, wobei nichts gebacht wirb, sonbern zugleich ein Berstehen. Bas nur burch Unschauung richtig verstanden werden fann, bas werde bem Kinde auch durch Anschauung vorgestellt; bas Anschauliche ist am ehesten einleuchtend, darum beginne der Unterricht mit ans schaulichen Objecten; ber erfte Unterricht sei ber geographische

vor bem Globus und ber ganbfarte. Man versteht am besten, mas man selbst macht, felbst erfährt und benkt; ber bilbliche Unterricht sei zugleich technisch. Der geographische Unterricht in ber gander = und Bölkerkunde werde belebt und anschaulich ge= macht burch bas Lefen guter Reisebeschreibungen; ber Berftanbesunterricht sei, so weit es möglich ift, sokratisch und katechetisch. Nicht daß vieles gelernt, sondern daß vor allem grundlich gelernt werbe, sei ber Hauptzweck einer mahrhaft unterrichtenden Erziehung. Bielerlei lernen ohne grundliche Einsicht, beißt vielerlei vergeffen. Gründlich lernen macht zugleich fähig, sich selbst zu unterrichten. In bem, was man weiß, vollkommen sicher sein, das giebt bem Geifte jene Festigkeit, die von der intellectuellen Seite bie zuträglichste Bebingung auch für bie Sittlichkeit ausmacht. Nur auf biesem Bege läßt fich bie intellectuelle Bilbung in das richtige Berhältniß zu der moralischen bringen.

In Rudficht ber moralischen Bilbung kommt bie kantische Padagogik auf jene Ergebnisse zurud, die schon die Sittenlehre in ihrem methobischen Theile festgestellt hat. Die Erziehung mache ihre Böglinge fraftig im Ertragen und Entbehren nach bem Spruche: "sustine et abstine!" Der Bille stärke fich gegen ben Andrang der Leidenschaften und gegen die weichlichen Empfindungen; mas er sich vorsett, bas balte er fest; er sete sich in allen seinen Handlungen keinen anderen 3wed als die Würde ber Menschheit. Er sei nicht voller Gefühl, sondern voll von bem Begriffe ber Pflicht. Sompathien und Antipathien find Irrlichter, ber Pflichtbegriff allein erhellt ben fittlichen Pfab bes Menschenlebens, das Gefühl ber eigenen Burbe ift jene richtige Selbstachtung, die von ber falschen Demuth und vom falschen Chrgeize gleich weit entfernt ift. Und insbesondere sorge die Erziehung bafür, baß frühzeitig in ihren Böglingen bie bürgerlichen

Rechtsbegriffe im Geiste klar und im Willen einheimisch gemacht werden. Es wäre gut, wenn zur Beförderung der Rechtswissenschaft ein "Ratechismus des Rechts" vorhanden wäre, der dem Unterricht in den einfachen, von aller Gelehrsamkeit unabhängigen Rechtsbegriffen zur Grundlage diente. "Gäbe es ein folches Buch schon, so könnte man mit vielem Nuten täglich eine Stunde dazu aussehen, die Kinder das Recht des Menschen, diesen Augapfel Gottes auf Erden, kennen und zu Herzen nehmen zu lehren \*)."

Kant's sittliche Erziehungslehre schließt mit folgender Regel:
"es beruht alles bei der Erziehung darauf, daß man überall die
richtigen Gründe aufstelle und den Kindern begreislich und an=
nehmlich mache. Sie müssen lernen, die Berabscheuung des Ekels
und der Ungereimtheit an die Stelle der des Hasses zu sehen,
inneren Abscheu statt des äußeren vor Menschen und den göttlichen Strasen, Selbstschähung und innere Würde statt der Meinung der Wenschen, inneren Werth der Handlung und des Thuns
statt der Worte und Gemüthsbewegung, Verstand statt des Gefühls, Fröhlichkeit und Frömmigkeit dei guter Laune statt der
grämischen, schüchternen und sinsteren Andacht eintreten zu lassen.
Bor allen Dingen muß man sie auch dafür bewahren, daß sie
die merita fortunae nie zu hoch anschlagen."

<sup>\*)</sup> Pabagogit. Bon ber prattischen Erziehung. — Bb. X. S. 440,

# Fünfzehntes Capitel.

# Theorie und Praxis. Moral und Politik. Der Fortschritt der Menschheit.

I.

## Theorie und Praris.

Aus der Bernunftkritik mar uns die Aufgabe eines Bernunftspftems hervorgegangen, bessen Umfang sich in die beiben Gebiete einer Metaphysik der Natur und der Sitten theilte. Diese Aufgabe ift gelöst; bas System ber reinen Bernunft ift in Wenn wir nun biefe beiben Berbeiben Gebieten entwickelt. nunftwissenschaften miteinander vergleichen, fo läßt fich vorausseben, daß uns in der Ferne ein neues Problem, das letzte der kritischen Philosophie, erwartet. Die beiden Biffenschaften, die in der reinen Bernunft ihre gemeinschaftliche Erkenntnißquelle haben, richten fich nach völlig entgegengesetten Gesichtspunkten und Erklärungsgrunden. Das Princip ber metaphysischen Raturlehre ift die mechanische Causalität (Nothwendigkeit); das Princip ber metaphysischen Sittenlehre ift bie moralische Causalis tat (Freiheit). Bare biefer Gegenfat ichlechthin unverföhnlich, so mare bamit die Einheit ber Bernunft selbst aufgehoben und die Bernunftfritit befande fich in einem unauflöslichen 3wiespalt. Es

wird gefragt werben muffen, ob es zwischen Natur und Rreibeit nicht eine in der Vernunft selbst begründete Vereinigung giebt. und worin diese Bereinigung, die in keinem Fall eine Bermischung fein barf, besteht? Aber biese Frage erwartet uns erst am Ende eines langen Beges, ber noch burchmessen sein will. Auf ber Grundlage ber Sittenlehre hat fich bereits die Aussicht in die Gebiete ber Religion und Geschichte eröffnet. Die Kritik ber praktischen Bernunft und die Tugendlehre baben in ihrem Abschluß auf ben Punkt hingewiesen, wo aus ber moralischen Gefinnung ber Bernunftglaube, aus ber sittlichen Gemutheverfasfung die religiose hervorgeht. Die Rechtslehre endet mit einer Aufgabe, beren nothwendige Lösung nur möglich ift in bem gemeinschaftlichen Fortschritte bes gesammten Menschengeschlechts. Der Begriff ber Religion grenzt unmittelbar an die Tugendlehre, ber Begriff ber Geschichte an die Rechtslehre. So bilbet dieser lette Begriff unfer nachstes Thema. Aber hier muffen wir zuvor einen Einwand beseitigen, ber uns in den Weg tritt und die ganze Untersuchung über die Geschichte der Menschheit in Frage Die Geschichte umfaßt bas Leben ber Menschheit, wie es thatsächlich ist; die Philosophie bestimmt ben 3wed der Geschichte nach reinen Bernunftgeseten: bas menschliche Leben ift praktisch, bie Bernunfteinfichten find theoretisch; die Philosophie verhält fich jum Leben, wie die Theorie jur Praris. Benn zwischen diesen beiden in der That jene Kluft eristirt, die man spruchwörtlich gemacht hat, wenn sich die Bernunftzwecke nicht im menschlichen Leben verwirklichen laffen, wenn biese vermeintlichen Weltzwecke gar keine objective Realität haben und nichts find als Hirngespinnste im Kopfe bes Philosophen, bedeutungelos und nichtig im Laufe ber Dinge, ber unbekummert um alle Theorie seinen eigenen Weg geht: wo bleibt die Möglichkeit von

Seiten der Philosophie, die Geschichte zu begreifen? Wo bleibt überhaupt die ganze kantische Sittenlehre, wenn am Ende ihre Theorien unpraktisch, ihre Begriffe unfähig sind, verwirklicht zu werden?

Es giebt Theorien, die sich jum Leben verhalten, wie ber Sppsabbrud zum Driginal, wie ein verkummerter, armlicher Abdruck; es giebt andere, die sich jum Leben verhalten wollen, wie bas Driginal zu feinem Abbilbe, bie bas Leben nach fich, nicht fich nach bem Leben richten und barum ftets ben Wiberspruch ber Welt gegen sich aufregen. Sind solche Theorien, wie es bäufig genug ber Kall ift, Geschöpfe ber Einbildungen und wefenlose Schatten, so ift ihre Widerlegung leicht, und ihr bloger Anspruch auf Geltung ichon eine belachenswerthe Thorheit. Sind fie tiefgebachte und begrundete Bernunfteinsichten, so wird man ihnen boch die praktische Bebeutung bestreiten und ben Gemeinfpruch entgegenhalten: "bas mag in ber Theorie richtig fein, taugt aber nicht fur bie Praris!" Diesem Gemeinspruche, ber bie breite Front des gewöhnlichen Weltverstandes ausmacht, steht gegenüber die kantische Philosophie mit ihren Bernunftbegriffen von der fittlichen Welt, mit ihren Theorien von Recht und Moral. Aber es ift nicht bloß biefer Einwand aus dem Munde ber Leute, fondern bas eigene Bedürfniß, welches Kant nöthigt, seine Theorie mit der Praris auseinanderzuseten. Er ift selbst viel zu welt- und menschenkundig, selbst nach Erziehung und Charakter ber bürgerlich : praktischen Denkweise zu verwandt, um gegen feine Philosophie Einwande gelten zu lassen, die mit dem Anfeben bes praktischen Berftanbes auftreten \*).

<sup>\*)</sup> Ueber ben Gemeinspruch: bas mag in ber Theorie richtig sein, taugt aber nicht für die Praxis. Berl. Monatsschr. Septb. 1793. (Ges. Ausgb. Bb. V.) Der Inhalt bieser Abhandlung rechtfertigt die

#### 1. Die Theorie als Regel gur Praris").

Inbessen ift die beliebte Entgegensetzung von Theorie und Praris in ihrer Allgemeinheit zu unbestimmt und weit, um bagegen mit Sicherheit vorzugehen. Dem Gemeinplate läßt fich nur ber Gemeinplat entgegenstellen. Unmöglich wird man von aller Theorie behaupten wollen, fie sei unpraktisch. benn Theorie anders, als eine Regel ober ein Inbegriff von Re Bas ift die praktische Bedeutung der Theorie anders, als die Anwendung ober Anwendbarkeit bieser Regeln? nur nach Regeln geschehen kann, burch beren richtige Unwenbung, das kann offenbar ohne Theorie nicht geschehen: dazu also ist eine Theorie burchaus nothwendig. Bielleicht ist die Regel unanwendbar, bann ift fie entweber falsch ober unvollständig. In dem einen Kall ist sie eine falsche Theorie, die so aut ist als teine; in dem andern ift fie nicht genug Theorie. Auch die Gin= ficht in die Gesetze der Natur ift Theorie; die Naturwissenschaft als Erkenntnig biefer Gesetze ift rein theoretisch, die angewandte Naturwissenschaft z. B. in ber Debicin, in ber gandwirthschaft, in ber Mechanit u. f. f. ift prattisch. Bas ware biese Praris ohne jene Theorie? Die Lehre von den Gesetzen der Burfbeme= gung, 3. B. bes Bombenwurfs, ift nichts anderes als eine mathematische Theorie; ber Bau und friegerische Gebrauch ber Burfgeschosse ift praktisch. Benn es nun jemand einfallen wollte, von biesen Gesetzen zu sagen: "bas mag in ber Theorie richtig fein, taugt aber nicht fur die Praris?" Bur Artillerie wurde man biefen Praktiker schwerlich empfehlen. Bas ohne Einsicht nicht geschehen tann, forbert die Theorie als Bedingung

Stelle, die ich ihr in meiner Darftellung gebe; die Theorie, um die es sich handelt, ist die Rechts : und Sittenlehre.

<sup>\*)</sup> Chendas. — Bb. V. S. 365 flad.

ber Praxis. Und was bleibt vom Leben übrig, wenn man bas einfichtsvolle Sandeln bavon abzieht?

Es wird keinem im Ernste einfallen, gegen die Theorien ber Naturwissenschaft und Mathematik jenen Gemeinspruch der Praris geltend zu machen. Die Theorie überhaupt für unnüh oder unpraktisch zu halten, ist das Zeichen der untersten Ignozranz; die Praris für gescheiter zu halten als die Theorie, ist das Zeichen jener gedankenlosen "Alüglinge", die sich groß vorzommen, wenn sie die "Schule" verachten, in der sie nie waren, und viel von "Welt" reden, die sie nur von Hörensagen kennen.

#### 2. Die philosophische Theorie als Sittenlehre.

Kann man nun die Theorien der Mathematik und Naturwissenschaft in ihrem praktischen Werthe nicht bestreiten, so bleibt als Zielscheibe des Angriffs nur die philosophische Theorie übrig, die außer den mathematischen und naturwissenschaftlichen Einsichten keine andere Erkenntniß hat als die sittliche. Auf diesen Punkt also zieht sich der Gegensatzwisschen Theorie und Praris zusammen. Gegen die se Theorie richtet der Weltverstand seinen Gemeinspruch.

Run besteht die sittliche Vernunfteinsicht in den Ideen der Tugend und der öffentlichen Gerechtigkeit, nämlich der Gerechtigkeit in ihrem politischen und kosmopolitischen Umfange. Sie besteht also in den drei Fällen der Moral, des Staatsrechts und des Völkerrechts: sie macht im ersten Falle die Tugend oder die Würdigkeit glückselig zu sein zum alleinigen Ziele des Lebens; sie macht im zweiten Falle das Recht als Geseth der Freiheit zum alleinigen Grunde und Zwecke des Staates; sie erklärt im dritten Falle den Zustand des ewigen Friedens, gegründet auf den Bund

freier Bolter, für bas Ziel ber Menschheit, bas die Natur suche und die Bernunft gebiete.

#### 3. 3been unb Intereffen.

In allen drei Punkten tritt ihr der Gemeinspruch entgegen: "das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht für die Praris." Im wirklichen Menschenleben soll es sich überall ganz anders verhalten, als jene Theorien meinen; hier herrschen nicht die Ideen, sondern die Interessen. Eine Idee, unabhängig von den Interessen der Menschen, ist eben nichts anderes als eine bloße Idee, eine leere Theorie, eine unpraktische. Und so sind die sittlichen Theorien Kant's, mit dem Leben verglichen, unpraktisch. Der Praktiker urtheilt hier ganz anders als der Phisosoph. Der Phisosoph urtheilt nach Ideen, die gelten sollen, aber in Wahrheit nicht gelten; der Praktiker urtheilt nach den Interessen, die in Wahrheit gelten, unbekümmert darum, was die Theorie vorschreibt. So wird das praktische Urtheil über die menschlichen Lebenszwecke ganz anders ausfallen als das theoretische.

Kant läßt ben Praktiker in brei verschiedenen Rollen auf: treten, nach dem Gebiete des von ihm beurtheilten Menschen- lebens. Unter dem praktischen Gesichtspunkte (im Gegensatzum theoretischen) beurtheilt die Zwecke des Einzellebens "der Gesschäftsmann", die Zwecke des Staats "der Staatsmann", die Zwecke des Staats "der Staatsmann", die Zwecke und das Leben der gesammten Menschheit "der Weltsmann". Teder Mensch sucht sein Interesse, er strebt von Natur in erster Linie nach Glückseitseit. "Aus der Glückseitst im allgemeinsten Sinne des Worts entspringen die Motive zu jedem Bestreben, also auch zur Befolgung des moralischen Gesebes."

macht: so urtheilt die ganze eudämonistische Moral; die Moral ber beutschen Aufklärung mar in biesem Sinne eudämonistisch. Gludfeligkeit ift ber praktische 3wed; ber von ber Gludseligkeit unabhängige Tugendamed ift eine bloße Theorie: so erklärte fich Garve in feinen "Berfuchen über verschiedene Gegenstände aus ber Moral und Literatur" gegenüber ber kantischen Sittenlehre. Rur in der philosophischen Literatur giebt es einen abstracten Rechts = und Freiheitsstaat; in ber Birklichkeit beruht ber Staat auf der Gewalt, er bezweckt nicht die Freiheit, sondern das burgerliche und physische Wohl ber Unterthanen: Diese vermeintlich praktische Theorie vom Staate hatte bekanntlich Hobbes in feiner Schrift "de cive" entworfen. Die Menschheit , im Gangen betrachtet, ist keineswegs in einem fortschreitenden Entwicklungs= gange begriffen, fie verfolgt keinen gemeinschaftlichen Endzwed; bie Borftellung eines folchen 3wecks ber gangen Menschheit, einer folden fortschreitenden Unnäherung ju biesem Biele ift eine bloße Theorie im Biberftreite mit ber Erfahrung. Rücksichtlich der Religion hatte Leffing in feiner "Erziehung bes Menfchengeschlechts" die Entwicklung der Menschheit behauptet. Ebendasselbe lehrt Rant in Betreff bes Staats in seiner Rechtsphilosophie und in seinem Entwurfe vom ewigen Frieden. Gegen Leffing hatte Mendelssohn in seinem "Jerusalem" die Entwicklung der Menschheit in Abrede gestellt; was sich entwickle und fortschreite, sei nicht das Ganze, nicht die Gattung, sondern daß Individuum. So stellt Rant sich und seiner Theorie diese brei entgegen: Garve, Hobbes, Mendelssohn, benen er die Rolle ber Praktiker in Rudficht ber Moral, bes Staatsrechts, ber Beltgeschichte zutheilt; fie urtheilen wie ber Geschäftsmann, Staatsmann, Beltmann \*).

<sup>\*)</sup> Cbenbas. — Bb. V. S. 868, 369, 382, 403.

#### a. Die unpraktische Theorie in der Moral.

Gegenüber diesen Einwänden, die in verschiedenen Formen das bekannte Thema jenes Gemeinspruchs von Theorie und Prazis behandeln, nimmt sich Kant die Aufgabe, den praktischen Werth seiner Theorie zu rechtsertigen und den praktischen Unwerth der entgegengesetzen darzuthun.

Ist in der That, wie der Geschäftsmann will, das Interesse die Grundtriebseder des Handelns, so wird der Mensch seinem Interesse solgen und in allen Fällen, wo er seinen Bortheil des sorgen kann, ohne sich irgend wie zu gefährden, nach diesem seinem Bortheile handeln; er wird aber in jedem Fall, wo er zu Gunsten seines Wohles eine Pslicht verletzt, dieses Unrecht fühlen: der beste Beweiß, daß die Pslicht auf das Interesse nicht achtet, daß dieser reine, von dem Wohl unabhängige Pslichtbegriff nicht bloß im Kopse, sondern im Herzen wohnt, also kein theoretisches Hirngespinnst, sondern ein in jeder Handlung wirksames, praktisches Wotiv ist, das man dem Interesse nachsehen kann, aber nie ohne Geschl des Unrechts\*).

#### b. Die unpraktische Theorie in der Politik.

Wäre in ber That ber Staat auf die Gewalt gegründet, wie Hobbes will, so wäre die Staatsgewalt das einzige Recht, so hätten die Unterthanen gar keine unveräußerlichen oder unverslierbaren Rechte, so wäre die Regierung despotisch. Wäre in der That der Zweck des Staats nur das Wohl der Unterthanen, wie Achenwall in seinem Naturrechte will, so würde folgen, daß die Unterthanen das Recht haben, eine Regierung mit Gewalt zu stürzen, die sich mit ihrem Wohle nicht mehr verträgt, es würde

<sup>\*)</sup> Ebenbas. I. Bon bem Berhältniß ber Theorie zur Praxis in ber Moral überhaupt, Bb. V. S. 369—382.

für gewisse Fälle bas Zwangsrecht ber Unterthanen folgen ober bie Rechtmäßigkeit ber Revolution. Wenn man also statt bes Rechts die Glückseligkeit bem Staate zum Ziel setz, so barf die Regierung patriarchalisch ober bespotisch werden, und die Untersthanen Selbstregenten oder revolutionär. Wird man eine Staatszrechtstheorie besonders praktisch nennen, die mit Hobbes dem Souverän erlaubt, Despot zu werden, und mit Achenwall dem Bolke erlaubt, zu rebelliren?

Aber, wird man einwenden, die kantische Theorie selbst erscheint eben hier nicht bloß unpraktisch, sondern unmöglich in sich, wenn fie ben Unterthanen im Staate amar unverlierbare Rechte, aber keine Zwangsrechte zugesteht? 208 ob es ein Recht gabe, wenn man es nicht aufrechthalten, vertheibigen, im Nothfalle mit Gewalt vertheibigen barf! Als ob auf Seite ber Untertha: nen noch wirkliche Rechte sein könnten, wenn doch behauptet wird, baß ber Souveran kein Unrecht thun kann! Indessen bieser scheinbare Widerspruch findet seine praktische gofung. Die Unterthanen können ihre Rechte vertheibigen ohne Gewalt. ber Souveran Unrechtes thut, barf nicht als burgerliches Unrecht angesehen und behandelt werden, sonst mare es strafmurbig, und bas widerftreitet bem Begriffe bes Souverans. Das Unrecht von biefer Seite gilt als Irrthum; es muß erlaubt fein, ben öffent: lichen Irrthum als folchen zu bezeichnen und aufzuklären. Diefes Recht ber Beurtheilung besteht in ber Gebankenfreiheit, bie ohne die öffentliche Mittheilung nichts bedeutet. Die Unterthanen haben zur Bertheibigung ihrer Rechte nicht die Gewalt des Schwertes, aber "bie Freiheit ber Febern". Diese ist bas einzige Palladium ber Bolksrechte, "benn biefe Freiheit bem Bolke auch absprechen wollen, ist nicht allein so viel, als ihm allen Unspruch auf Recht in Ansehung bes oberften Befehlshabers (nach

Hobbes) nehmen, sondern auch dem letteren, deffen Wille blog baburch, daß er den allgemeinen Bolkwillen reprasentirt, Unterthanen als Burgern Befehle giebt, alle Renntnig von dem entziehen, mas, wenn er es mußte, er felbst abanbern murbe, und ihn mit fich selbst in Widerspruch setzen. Dem Oberhaupte aber Besorgniß einzuflößen, daß durch Gelbst : und gautbenten Unruhen im Staat erregt werben dürften, heißt so viel, als ihm Mißtrauen gegen seine eigene Macht ober auch haß gegen sein Bolk erweden." Beit entfernt also, daß die Theorie vom Rechtsstaate unpraktisch sei, so ist sie wohlverstanden die einzig praktische, die auf die Dauer standhalt. Bon den entgegengesetzten Theorien, die hier dem Despotismus, bort der Revolution das Wort reden, wird man mit allem Rechte urtheilen burfen: "bas ist in der Theorie falsch und taugt nicht für die Praris!" "Es giebt eine Theorie bes Staatsrechts, ohne Ginstimmung mit welcher keine Praris gultig ist \*)."

#### c. Die unpraktische Theorie in der Kosmopolitik.

Die völker: und weltbürgerliche Rechtstheorie will, daß die Menschheit auch in ihrem kosmopolitischen Umfange dazu berusen sei, in die Form der öffentlichen Gerechtigkeit einzugehen, daß diese Form keine andere sein könne, als ein Friedensbund freier Bölker, daß die Menschheit in langsamem, aber stetigem Fortsschritte diesem Ziele wirklich zustrebe. Eine solche Vorstellungsweise erscheint dem Weltmann als eine bloße Theorie ohne jede praktische Geltung. Dem Philosophen gegenüber berust er sich auf die Welt: und Menschenersahrung, die von einem Fortschritte der gesammten Menschheit nichts merke und darum auch ein End-

<sup>\*)</sup> Ebenbas. II. Bon bem Berhältniß ber Theorie zur Praxis im Staatsrecht. — Bb. V. S. 382—402.

ziel, worauf bie ganze Menschheit angelegt sei, in Abrede stellen musse. Endzweck und Entwicklung ber Menschheit hängen so genau zusammen, daß wer von beiben eines verneint, nothwendig das andere verneinen muß. Die Erfahrung lehre, daß die Menschheit in Rücksicht ihrer Moralität nicht fortschreite, sondern sich pendularisch bewege, hin und herschwanke, nur fortschreite, um wieder rückwärts zu gehen, und im Ganzen genommen zuletzt in demselben Stande der Sittlichkeit beharre.

Bunächst beruht diese durch angebliche Weltersahrung gemachte Theorie auf einem sehr zweiselhaften Beweisgrunde. Die
Ersahrung kann freilich von einem Fortschritte des Ganzen nichts
wissen, aber sie kann auch nicht das Gegentheil behaupten, weil
sie überhaupt vom Ganzen nichts weiß. Wenn sie Recht hätte
mit ihrer Theorie, so wäre die Geschichte ein Wort ohne Inhalt,
und die Menschheit gewährte einen höchst unwürdigen und zuletzt
langweiligen Anblick. "Eine Weile diesem Trauerspiele zuzuschauen, kann vielleicht rührend und belehrend sein; aber endlich
muß doch der Vorhang fallen. Denn auf die Länge wird es
zum Possenspiel, und wenn die Acteurs es gleich nicht mübe werben, weil sie Narren sind, so wird es doch der Zuschauer, der
an einem oder dem anderen Act genug hat, wenn er daraus mit
Grund abnehmen kann, daß das nie zu Ende kommende Stück
ein ewiges Einerlei sei."

Riemand wird bestreiten, daß die Menschheit in Rücksicht der Cultur fortschreitet. Wenn es also Aberhaupt einen Fortschritt im Ganzen giebt, so müßte man beweisen, daß davon nur die Moralität eine Ausnahme mache. Bielmehr wird durch die fortsschreitende Cultur, die keiner in Abrede stellt, die Annahme besgünstigt, daß auch eine sittliche Entwickelung der Menschheit stattssinde, die wohl unterbrochen, aber nie abgebrochen wird, sondern

im Ganzen vorwärts geht. Innerhalb biefer fittlichen Entwidelung muffen sich die politischen Formen der Menschheit, die ftaatsbürgerlichen und völkerrechtlichen, dergestalt ausbilden, daß sie dem Bernunftzwecke selbst mehr und mehr entsprechen. Denn was ware die sittliche Entwickelung, wenn sie nicht auch die sittliche Welt und in dieser die Rechtssphäre durchdränge?

Dazu kommt, daß diese Theorie, welche die Vernunft und die Analogie der Ersahrung für sich hat, durch Gründe der Natur selbst unterstüht wird. Was die sittliche Vernunft von der einen Seite gedietet, dazu zwingt von der anderen die Natur. Nämlich die Noth zwingt die Menschen, sich in Staaten zu verzeinigen; die Noth zwingt die Staaten, sich nach Rechtsgesetzen zu gestalten und mit einander in weltbürgerlichen und völkerrechtzlichen Verkehr zu treten. Die entgegengesetze Theorie, die sich die praktische nennt, hat die Vernunft gegen sich, die Analogie der Ersahrung nicht für sich, und das Naturgesetz widerspricht ihr. So darf Kant seine Sache gegen jenen beliedten Gemeinsspruch mit der Erklärung schließen, "es bleibe also auch in todzmopolitischer Rücksicht bei der Behauptung: was aus Vernunftzgründen für die Theorie gilt, das gilt auch für die Praris.")."

## II. Moral und Politik.

## 1. Gegensat und Einheit.

Im rein moralischen Gebiete läßt man der Theorie noch am ehesten freien Spielraum. Hier mögen die Moralisten tadeln und zu bessern suchen und, wenn sie nicht bessern können, zuletzt

<sup>\*)</sup> Ebendas. III. Bom Berhältniß ber Theorie zur Praxis im Bolterrecht. — Bb V. S. 403—410.

mit dem Tadel Recht behalten. Um wenigsten dulbet man die Geltung der Theorie im politischen Felde. Hier herrschen ausschließlich die Interessen, nicht die Ideen. Eine Politik nach Ideen ist gar nicht Politik, sondern Moral. Die wirkliche und praktische Politik richtet sich lediglich nach den Interessen, welche gelten; diese sind die alleinigen Factoren, mit denen die Realpolitik rechnet und von jeher gerechnet hat, so weit sie erfolgreich d. h. praktisch war. Der allgemeine Gegensatz zwischen Theorie und Praxis bestimmt sich hier näher zu dem Gegensatz zwischen Moral und Politik, und in dieser Form hat Kant den Gegensatz im Anhange zu der Schrift vom ewigen Frieden beshandelt\*).

Es ist keine Frage, daß in der Politik die Interessen gelten müssen, die Interessen der Bürger im Staat, die Interessen der Staaten im Leben der Bürger im Staat, die Interessen der Staaten im Leben der Bölker. Sie gelten früher und sind mächtiger als die Grundsätze. Auch der strengste Moralist muß diese Macht einräumen. Legt doch Kant selbst in der Verwirklichung der sittlichen Vernunftzwecke ein sehr nachdrückliches Gewicht auf die Macht der Interessen, die unwillkürlich in den Dienst der Ideen treten. Es ist die Noth, also das Interesse, welches den Staat mitbegründet und die bürgerliche Verfassung nöthigt, die Formen der Freiheit und des Rechts anzunehmen, die Völker treibt, ihre Verhältnisse rechtmäßig und friedlich zu ordnen. Die Macht der Interessen aus dem politischen Leben verdannen, wäre eben so vernunft als zweckwidrig. Es kann nur die Frage sein, ob sie sich den sittlichen Grundsätzen entgegenstellen dürfen? Die

<sup>\*)</sup> Zum ewigen Frieden. (1795.) Anhang I. Ueber die Mißhelligkeit zwischen ber Moral und Politik in Absicht auf den ewigen Frieben. — II. Bon der Einhelligkeit der Politik mit der Moral nach dem transsc. Begriff des öffentlichen Rechts. — Bb. V. S. 446—466.

Politik forbert, um ihre Interessen jur Geltung ju bringen, Die Klugbeit; die Moral forbert im Ramen ihrer Grundfate vor Der Spruch ber Politif heißt: "seib klug wie allem Chrlichkeit. bie Schlangen!" Der Spruch ber Moral: "seid ohne Kalsch wie die Tauben!" Wenn man beibe Gebote in bem einen gusammenfaßt: "seid klug wie bie Schlangen und ohne Kalsch wie die Tauben!" so mare darin die politische Denkweise mit der moralischen vereinigt. Wer die Moral über die politische Alugheit setz und auf die letztere gar keine Rucksicht nimmt, ber urtheilt: "Chrlichkeit ift besser als alle Politik!" Ber die Staatsklugheit mit der Moral vereinigt, indem er jene nach dem Maße Diefer bestimmt und einrichtet, ber urtheilt: "Ehrlichkeit ift bie beste Politik!" Dann wird man aus politischen Interessen nichts thun, was zu thun die Grundsate der Moral unbedingt verbieten; bann ist die Moral der unerschütterliche Grenzgott, der dem Jupiter ber Gewalt nicht nachgiebt.

## 2. Die Staatstunft ber politischen Moral.

Das Verhältniß zwischen Moral und Politik läßt sich auf boppelte Beise entscheiben. Es kommt barauf an, welcher von beiden Factoren der bestimmende ist, ob die Sittlichkeit oder die Staatsklugheit. Entweder macht sich die Politik von der Moral, oder sie macht die Moral von sich abhängig: im ersten Fall ist die Politik moralisch, im anderen die Moral politisch. So unterscheidet Kant "die moralischen Politiker" und "die politischen Moralisten". In der Denkweise der ersten ist Moral und Politik vereinigt; gegen die Denkweise der anderen muß die Moral ihren Widerspruch einlegen, denn abhängig gemacht von politischen Interessen, im Dienste des staatsklugen Egoismus, hört sie auf Moral zu sein. Es sind die politischen Moralisten, die

ber Moral die Politik entgegenseten, indem sie die lettere zur alleinigen Richtschnur nehmen und die Staatsklugbeit für praktischer halten als die Ehrlichkeit; vielmehr gilt sie ihnen als die einzig praktische Maxime. Ihr alleiniger 3wed ift bie Granbung und Bermehrung ber politischen Macht; was diesem 3mede bient, bie tauglichen ober praktischen Mittel, sind ber Gegenstand ihrer Berechnung und bas Einzige, bas fie kummert. Db durch diesen 3med und biefe Mittel ein fremdes Recht verlett, bie Gerechtigkeit felbft vernichtet werbe, kummert fie nicht. Benn nur ber 3wed vortheilhaft und bie Mittel tauglich find! Ihre ganze Aufgabe ist eine Aufgabe der Staatsklugheit, gleichsam ein politisches Kunftproblem. Je erfolgreicher und geschickter bieses Problem gelöft wird, um so beffer war die Politik. Die Anwendung ungerechter Mittel erregt babei nicht bas minbeste Bebenken. Nur forbert bie Klugheit, bag man bie Ungerechtigkeit nicht offen zur Schau trägt, bag man fie bemantelt, womöglich ben Schein ber Gerechtigkeit selbst annimmt. Je geschickter man bie Ungerechtigkeit unter bem Scheine bes Gegentheils ausubt, um so beffer und kunftfertiger ift die Politik. Politische Geltung und Macht ift bie Hauptsache, alles Andere ist untergeordneter Art. Das Erste ift, daß man seinen 3wed erreicht, sein Spiel gewinnt; nachdem man gewonnen hat, beschönige man bie That und stelle bie ungerechte Handlungsweise als gerecht, als nothwendig bar; läßt sich bie verabscheuenswerthe That nicht ents schuldigen ober rechtfertigen, so leugne man, ber Thater zu fein, und stelle sich als unschuldig bar, andere als die allein Schuldigen. Es wird freilich bei einer solchen rechtsverletenden Politik nicht fehlen, daß man sich Feinde macht. Der ungerechte Gewalthaber regt gegen fich im Innern bes Staats Parteien auf; ber bie Rechte anderer Bolter verletende Staat schafft fich ebenbaburch feinbselig gesinnte Staaten. Wenn biese Parteien, diese Staaten sich gegen die gewaltthätige, ungerechte Macht vereinigen, so können sie leicht furchtbar werden; darum wird es eine Hauptaufgabe der Staatsklugheit sein, die Gegner unter sich zu entzweien, um sie gleichmäßig zu beherrschen. Jede glücklich gelöste Aufgabe solscher Staatsklugheit ist ein politisches Kunststück, in schwierigen Fällen ein Meisterstück politischer Kunst, das die politischen Mostalisten bewundern. Die Hauptregeln der staatsklugen Moral lassen sich in diesen drei Formeln kurz zusammensassen: "sac et excusa", "si fecisti nega", "divide et impera"\*)!

### 3. Die Staatsweisheit ber moralischen Politit.

Dagegen die moralische Politik verbannt nicht etwa die Staatsklugheit, sondern bedingt sie nur durch die Gerechtigkeit; ihr Ziel ift bie Berbindung ber Macht mit ber Gerechtigkeit, ber Gewalt mit bem Rechte: fie ist "Staatsweisheit", die sich von ber Staatsflugheit nicht baburch unterscheibet, bag fie ungeschickter ift in ber Bahl ihrer Mittel, sondern daß fie in dieser Bahl fritisch verfährt, weil sie ihren 3wed unter sittlichem Gefichts: punkte auffaßt. hier besteht Einhelligkeit zwischen Moral und Politik. Es giebt ein Kennzeichen, ob ein politischer 3wed mit ber Moral übereinstimmt ober nicht: wenn er bie öffentliche Gerechtigkeit nicht verlet, so hat er auch die Moral nicht gegen fich; was die öffentliche Gerechtigkeit nicht verlet, bas braucht nicht geheim gehalten zu werben, bas barf man vor aller Belt aussprechen. So bildet "bie Publicität" das Kennzeichen ber Uebereinstimmung zwischen Politit und Moral. Bas die öffentliche Gerechtigkeit (nicht bloß nicht verlett, sonbern) beförbert, bas muß öffentlich gesagt werben, bas ist ber Publicität nicht bloß

<sup>\*)</sup> Ebendaf. Anhang. I. — Bb. V. S. 446—459. S. 451, 52,

fähig, sondern bedürftig. Hier fällt die politische Forderung mit ber moralischen selbst zusammen.

Dieses Kennzeichen ber Publicität besteht bie Probe. Geheimnisse ber politischen Moral find zwar aller Welt bekannt und nicht schwer zu begreifen, aber ber Polititer, ber im Sinne jener staatsklugen Regeln handelt, wird fich wohl huten, es öffentlich zu sagen; im Gegentheil, er wird alles thun, um ben entgegengesetten Schein öffentlich ju erzeugen, und feine mabre Denkweise forgfältig geheim halten; ber Despotismus bebarf ber Berschwiegenheit: ber beste Beweis, daß er die Gerechtigkeit von fich ausschließt. Eben so wird fich bas vermeintliche Recht zur Revolution nie öffentlich aussprechen, es wird die Publicität forgfältig vermeiben und eben baburch zeigen, wie wenig es fich mit ber öffentlichen Gerechtigkeit verträgt. Benn bie Staats: klugheit gegen alle Chrlichkeit bazu antreibt, geschlossene Berträge zu brechen, so wird man doch nie biesen Sat öffentlich ausspreden wollen, weil man allen öffentlichen Credit einbugen murbe, ben auch die Interessenvolitit braucht. Seten wir den Kall, ein größerer Staat fande es im Interesse seiner Macht, sich auf Rosten kleinerer Staaten zu vergrößern und biese kleineren Staaten bei guter Gelegenheit zu verschlingen, so wurde er fehr zwedwidrig bandeln, wenn er seine Absicht vor der That ausspräche: diese Absicht, weil sie ihrer Natur nach ungerecht ift, verträgt fich nicht mit ber Publicitat.

Nehmen wir im entgegengesetzen Fall eine Absicht, welche bie öffentliche Gerechtigkeit befördert, wie z. B. die Idee einer Bölkersöberation zum Zwecke des ewigen Friedens, so wissen wir schon, daß eine solche Forderung die Publicität bedarf, daß die öffentliche Gedankenfreiheit zu ihren Bedingungen gehört, daß die öffentliche Einsicht in die Nothwendigkeit dieser Idee selbst

ein Mittel zu ihrer Verwirklichung bilbet. Gilt; also die Publiz cität als ein beweisendes Kennzeichen für oder gegen den moralisschen Werth politischer Forderungen, so ist die Einhelligkeit zwisschen Moral und Politik in den kantischen Rechtsibeen, insbesons dere für die Theorie vom ewigen Frieden, gesichert\*).

<sup>\*)</sup> Ebendas. Anh. II. — Bb. V. S. 459—466. S. 465.

# Sechszehntes Capitel.

## Die Naturgeschichte der Menschheit.

Die Einwände gegen die praktische Geltung der sittlichen Bernunftzwecke sind ungültig; diese Zwecke sollen ausgeführt werben und sind der Ausführung fähig, sie werden verwirklicht, indem die Menschheit ihre moralischen Anlagen entwickelt und nach einem gesehmäßigen Ziele fortschreitet: diese Entwicklung ist die Geschichte der Menschheit, die Weltgeschichte als der Inbegriff dessen, was in der Zeitfolge der Begebenheiten die Menschheit aus sich selbst gemacht hat.

Die Entwicklung ber menschlichen Freiheit setzt voraus die natürliche Bildungsgeschichte der Menschheit; wir werden baher in der Entwicklung des Menschengeschlechts Natur: und Freisheitsgeschichte unterscheiden mussen. Der gegebene Naturzustand, in welchem die Menschheit sich vorfindet, ist aus natürlichen Bedingungen entstanden; diese Entstehung ist auch eine Geschichte, die natürliche Geschichte der Menschheit ist auch eine Entwicklung: die Entwicklung ihrer natürlichen Unlagen, wie die Freisheitsgeschichte die der moralischen.

Die Naturgeschichte ift von der Naturbeschreibung wohl zu 20\*

unterscheiden. Das Object ber letteren ift die vorhandene Natur= erscheinung in ihren Eigenschaften und Merkmalen, bas ber ersten bagegen bie Entstehung ober Genesis ber gegebenen Natur= erscheinung. So batte Kant in einer seiner frühsten Schriften bie "Naturgeschichte bes himmels" unternommen; er stellte fich bamals die Frage: wie ift die Einrichtung bes mechanischen Belt= alls, welche Copernifus, Galilei, Reppler, Newton erklart has ben, entstanden? Wie läßt sich diese Entstehung selbst natur: wissenschaftlich begreifen? Er wollte sie rein mechanisch erklaren als eine mechanische Evolution. Aber schon bamals setzte er ber mechanischen Erklärungsweise eine bebeutsame Grenze im Sinblick auf die lebendigen Naturkörper. Diesen gegenüber schien ihm die mechanische Erklärungsweise unzureichend, also die teleologische nothwendig. Es wird in der Naturerklärung der 3med= begriff einen gewissen von ber Erfahrung bezeichneten und begrenzten Spielraum haben; es wird zur Erklärung ber Organismen erlaubt fein muffen, von ben teleologischen Principien Gebrauch zu machen.

Nur in den lebendigen Körpern giebt es entwicklungsfähige Reime, natürliche Anlagen, die entfaltet sein wollen. Darum kann nur auf diesem Gebiete von einer Entwicklung oder Naturgeschichte im engeren Sinne die Rede sein. Wo aber Anlagen entwicklt werden, da ist auch ein Zweck, eine Naturabsicht vorhanden, worauf die Organisation und die Entwicklung abzielt. Es wird also die Naturgeschichte der Menscheit, da sie nicht bloß mechanisch erklärt werden kann, des Zweckbegriffs zu ihrer Erklärung bedürfen. Auch dei Gelegenheit der moralischen Weltzwecke hatte Kant sich wiederholt auf die menschlichen Naturzwecke berufen, welche die Menschheit unwillkürlich auf eben dassselbe Ziel hintreiben, welches die sittliche Vernunft gebietet; auch

hier hatte ihm ber natürliche 3wedbegriff ein wichtiges, seine Abeorie unterftügendes Zeugniß geleistet.

L

Menschengattung und Racen.

1. Problem ber Menfchenracen.

Die Naturgeschichte ber Menschheit enthält ein Problem, zu bessen Lösung die Entwicklungstheorie und ber natürliche 3wed: begriff unserem Philosophen burchaus erforderlich scheinen. finden die geschichtliche Menschheit eingetheilt in Bölker, Bölkerfamilien, Racen: Unterschiebe, bie nicht bie Billfur gemacht, fondern die menschliche Natur selbst aus sich erzeugt hat. Auf welchem Wege find fie geworben? Bahrend alle übrigen Unterschiede fließender Art sind, in einander übergeben und mit ber Beit verschwinden, zeigen sich die ber Menschenracen so fest und ausschließend, daß sie die Menschheit in so viele Arten zu spalten und die wirkliche Einheit ber Gattung aufzuheben scheinen. Benn aber die Racendifferenz in ber That die menschliche Gattungseinheit aufhebt, so ift damit auch die Einheit ber fittlichen Entwidlung, ber gemeinschaftliche Fortschritt, bie Geschichte als Entwidlung ber menschlichen Freiheit in Frage gestellt. Man fieht, daß neben dem naturgeschichtlichen Interesse bas Problem der Racenunterschiede auch ein moralisches hat. Es ift die Frage, ob die menschlichen Erbbewohner wirklich ein einziges Geschlecht bilden, ob alle insgesammt an berselben Entwicklung Theil haben können (zwar nicht benselben Theil, doch jeder ben seinigen), ob es im mahren Berftande eine Beltgeschichte giebt ober nicht? Seten wir ben Kall, die Racen maren wirklich trennende Artunterschiede, so hindert nichts mehr, daß die bessere Race die Menschenwürde zu ihrem Alleinbesitz macht und

bie niederen Racen als untergeordnete Geschöpfe ansieht, auf die sie ein Sachenrecht habe, die sie von Rechtswegen in Besitz nehmen, unter das Sclavenjoch bringen, wie Thiere brauchen und verbrauchen dürfe. So hat die Theorie der Racen neben ihrer naturwissenschaftlichen und geschichtsphilosophischen zugleich eine sehr solgenreiche naturrechtliche Bedeutung.

Offenbar hatte Kant bieses boppelte und dreifache Interesse, ben Unterschied ber Racen zu untersuchen und ben Begriff bieses Unterschiedes zu bestimmen. Er hat Diesen Gegenstand in zwei verschiedenen Schriften behandelt, die um ein Jahrzehnd von ein= ander abstehen; beibe fallen in die fritische Periode, die eine erscheint vor der Kritik ber reinen Bernunft, die andere nach ben Prolegomena, in der Zeit, wo Rant feine geschichtsphilosophischen Auffätze schreibt. Die erste Schrift, die einzige, die Kant in bem Zeitraume zwischen ber Inauguralbiffertation und ber Kritik ber reinen Vernunft (im Jahre 1775) herausgab, handelte "von ben verschiedenen Racen ber Menschen". Behn Jahre später gab er in ber genauesten und bundigsten Fassung seine "Bestimmung bes Begriffs einer Menschenrace". Er hatte fich in seiner Theorie teleologischer Begriffe bedient und aus dem Naturzwecke ber Menschheit die Berschiedenheit der Racen zu erklären versucht. Gegen diese Erklärungsweise richtete sich Georg Forster, der berühmte Reisende und Naturforscher, er bestritt im beutschen Merkur (1786) bie naturwissenschaftliche Geltung ber kantischen Erklärungsgrunde. Kant antwortete in berfelben Zeitschrift zwei Jahre später. Bu seiner Bertheidigung und Rechtfertigung schrieb er ben Auffat: "über ben Gebrauch teleologischer Principien in der Philosophie", wo er zum drittenmal die Untersuchung über bie Racenunterschiebe aufnahm \*).

<sup>\*)</sup> Bon ben verschiebenen Racen ber Menschen (Rgeb. 1775). Be-

#### 2. Begriff ber Race.

Bevor man die Entstehung der Racen erklärt, muß man wissen, was sie sind und worin ihre Unterschiede bestehen. Alle natürliche Eintheilung im Thierreiche gründet sich auf das gemeinschaftliche Gesetz der Fortpslanzung; die Einheit der Gattung ist die Einheit der zeugenden Kraft. Die Schuleintheilung geht nach Aehnlichkeiten, die Natureintheilung nach Verwandtschaft, diese liegt in der gemeinschaftlichen Abkunft, in der Abstammung; das Schulspstem besteht in Classen, das Naturspstem in Stämmen. Thiere, die mit einander fruchtbare Junge erzeugen, geshören zu derselben Naturgattung, zu einem gemeinschaftlichen Stamm.

Innerhalb berselben Gattung giebt es keine Arten, sondern nur Differenzen, Modificationen, Abweichungen. Der Gatztungstypus erbt durch die Zeugung fort: diese Forterbung ist Nachartung. Die Abweichungen oder Differenzen innerhalb des gemeinschaftlichen Stammes sind (nicht Arten, sondern) Abarztungen. Ist die Abweichung größer als die Nachartung, so daß sie den Gattungstypus oder die ursprüngliche Stammbildung nicht mehr herstellt, so überschreitet sie die Grenze der Abartung und wird Ausartung.

Die Menschenracen sind Abartungen. Nicht alle Abartungen sind Racen. Der Unterschied liegt in der Beharrlichkeit der Forterbung; diese geschieht durch Fortpflanzung und ist bedingt durch die Zeugungsverhältnisse, welche selbst abhängig sind theils von localen und klimatischen Bedingungen, theils von der Natur der zeugenden Factoren. Die Verpflanzung ändert die äußeren,

stimmung bes Begriffs einer Menschenrace (Berl. Monatsschr. Nov. 1785). Ueber ben Gebrauch teleologischer Principien in ber Philosophie (Deutscher Merk. Jan. und Febr. 1788). — Ges. Ausgb. Bb. X.

bie Vermischung bie inneren Bebingungen ber Zeugung. Wenn eine Abartung in ber Vermischung mit einer anderen sich erblich fortpflanzt, so ist die Zeugung "halbschlächtig".

Nun giebt es Abartungen, die sich zwar in der Verpstanzung, aber nicht in der Vermischung mit anderen erblich erhalten (nicht halbschlächtig zeugen): das sind die Spielarten. Es giebt umgekehrt Abartungen, die sich zwar in der Vermischung mit anderen erblich erhalten (halbschlächtig zeugen), aber nicht in der Verpstanzung fortbauern: das ist, was man einen besonderen "Schlag" nennt. Keine dieser beiden Abartungen ist unaußbleiblich erblich; keine macht einen classischen Unterschied.

Die Racen sind weber Spielarten noch Menschenschlag: sie sind erbliche Classenunterschiede, die weder durch Verpflanzung noch durch Vermischung ausgelöscht werden; sie sind unausbleiblich erblich. Wenn sich verschiedene Racen vermischen, so zeugen sie nothwendig halbschlächtig. Daß sie fruchtbare Kinder zeugen, ist der Beweis ihrer gemeinschaftlichen Abstammung, ihrer Gattungseinheit; daß sie unter allen Umständen halbschlächtig zeugen, ist der Beweis ihres Racenunterschiedes. Darin liegt zugleich die Möglichkeit, den Racenunterschied durch Erperimente sestzusstellen, also naturwissenschaftlich zu beweisen\*).

Solcher Racenunterschiede findet Rant im Menschengeschlechte vier: die weiße, gelbe, schwarze, kupferrothe Race, alle auf der Erde klimatisch vertheilt, jede von den andern klimatisch gesondert. Klima und Race entsprechen sich gegenseitig. Wo sich beide nicht entsprechen, da erklärt sich die Unähnlichkeit durch Berpslanzung der schon gewordenen Racen \*\*).

<sup>\*)</sup> Bon ben versch. Racen ber Menschen. 1. Best. bes Begr. einer Menschenrace. 1 — 6.

<sup>\*\*)</sup> Bon ben versch. Racen. 2. 3. (Schluß). Best. bes Begr. einer Menschenrace. 2.

### 3. Erflarung bes Racenunterichiebes.

Wie sind die Racen geworden? Das ist die naturgeschichtliche Frage, mährend die Darstellung ihrer charakteristischen Bersschiedenheiten der Naturbeschreibung gehört. Die naturgeschichtsliche Frage erlaubt zunächst eine doppelte Antwort: entweder man nimmt an, die Racen sind gar nicht geworden, sondern so viele ursprünglich gegebene Localschöpfungen, oder man behauptet ihre gemeinschaftliche Abstammung und leitet sie aus einer Gattung ab. Hier ist wieder ein doppelter Fall möglich: entweder waren es nur äußere klimatische Einslüsse, welche die Entstehung der Racen verursacht haben, oder sie sind aus inneren Bedingungen, aus der ursprünglichen Naturanlage der Gattung selbst hervorgegangen.

Es ist bekanntlich ein Regulativ ber Wissenschaft, daß man die Principien nicht ohne Noth vermehren soll; was man aus einer Naturursache erklären kann, soll man nicht aus einer Mehrheit von Ursachen ableiten. Setzt man die Racenuntersschiede als ursprünglich, dann muß man so viele verschiedene Ursachen ihrer Entstehung, so viele Localschöpfungen annehmen und sie selbst als verschiedene Stämme oder Arten betrachten.

Gegen diese Annahme zeugt die Natur selbst. Alle Geschöpfe, die sich zu fruchtbarer Zeugung vermischen und durch gemeinschaftliche Zeugung fortpflanzen, gehören zu einer Gattung, haben also eine gemeinschaftliche Abstammung. Nach diesem Naturgesetz zu urtheilen, haben die Racen in derselben ursprünglichen Gattung ihren gemeinschaftlichen Ursprung. Innershalb berselben Race erben die charakteristischen Unterschiede in allen Zeugungen fort, bei aller Verpflanzung. Wenn sich Anzehörige verschiedener Racen vermischen, so erben die charakteristischen Unterschiede halbschlächtig fort mit berselben Beständigs

keit. Also find die Racen nicht Menschenstämme, sondern Abstammungen von einem Geschlecht; sie find nicht Arten, sons bern Abarten, beren gemeinschaftliche Zeugungen halbschlächtig nacharten.

Benn aber die Racen von einer Gattung abstammen, fo können es nicht bloß äußere Ursachen gewesen sein, welche bie Racenunterschiede erzeugt haben, sondern jene ursprüngliche Gattung muß eine Naturanlage in sich felbst enthalten, aus ber fich unter außeren Ginfluffen die verschiebenen Racen entwideln. Jebe Anlage ift zu etwas angelegt, sie ist Naturabsicht, Naturzwed. hier ift ber Punkt, wo Kant fich genothigt fieht, zur Erklärung ber Racen teleologische Principien anzuwenden. menschliche Geschlecht ift von Natur dazu bestimmt, in ber, größten Einheit die größte Mannigfaltigkeit zu entwickeln, fich über bie gange Erbe zu verbreiten und unter allen himmelsftrichen zu wohnen. Diesen 3med ju erreichen, giebt es bei ber Berschiebenheit ber Erdklimata keine andere natürliche Beranstaltung, als die Bildung ber Racenunterschiede. Das menschliche Beschlecht bat von Natur die Anlage, sich ben Klimaten zu assimi= liren, ben verschiedenen Simmelsftrichen gleichsam anzuarten. In biefer Anartung besteht die Racenverschiedenheit. Die Ent= wicklung dieser Anlage richtet fich nach bem Klima. Um aber überhaupt bem Klima anarten zu konnen, bazu ist eben bie natürliche Anlage nothwendig. Die Uebereinstimmung zwischen Race und Klima, zwischen den Erdtheilen und ihren Bewohnern springt in die Augen. Diese Uebereinstimmung muß angesehen werden nicht als zufällig ober durch mechanische Ursachen entstanden, sondern als präformirt in der menschlichen Zeugungskraft, als eine natürliche Anlage, Die fich unter bem Ginfluß, ben guft und Sonne auf die Beugungefraft ausüben, zu ben Berschiebenheiten ber Racen entwickeln. Die Anlage ber Menschheit für alle Klimate ift bie zweckmäßige Ursache ihrer Abartung.

Die klimatischen Berschiedenheiten in Rucksicht der Buft und Sonne laffen fich in ber Sauptsache burch vier entgegengesette Qualitäten bestimmen. Der eine Gegensatz besteht zwischen trodner Ralte und feuchter Site, ber anbere zwischen feuchter Ralte und trodner Sige. Die menschliche Natur kann allen biesen klimatischen Formen anarten, aber sie wird sich unter dem Ginfluß der trocknen Kälte ganz anders entwickeln als unter bem der feuchten Site. Anders erscheint die Menschenbildung in ihrer zwedmäßigen Uebereinstimmung mit ben Bebingungen ber Giszone, anders in ihrer Angemessenheit zu bem entgegengesetzten himmelsftriche ber heißen Bone. Unter bem Ginfluffe ber trod: nen Kälte bebarf ber menschliche Organismus zu seiner Erhal: tung einer größeren Blutwarme, alfo eines ichnelleren Duls: schlages, eines furzeren Blutumlaufs, einer fleineren Statur; bie Ertremitäten verfurgen fich, um bem Beerbe ber Blutwarme näher zu fein, es entsteht ein Digverhaltniß zwischen ben Beinen und ber Leibeshöhe; die Entwicklung ber Körperfafte wird unter diesem austrocknenden Himmelsstriche gehemmt, die Reime des Haarwuchses verlieren sich, die hervortretenden Theile des Gefichts platten fich ab, die Augen muffen fich durch eine wulftige Erhöhung gegen die Rälte, burch blinzendes Busammenzieben gegen bas Schneelicht schüpen, so entsteht bas bartlose Rinn, bie geplätschte Rafe, bunne Lippen, blinzende Augen, bas flache Gesicht, die rothliche braune Karbe mit dem schwarzen Saare, mit einem Bort bie kalmudische Gesichtsbilbung. bie charakteristischen Grundzuge biefer Bilbung auch außerhalb bes nördlichen Weltstrichs finden, wie z. B. in Usien und in Amerika, so erklärt sich bieß burch spätere Einwanderungen aus

ber nörblichen Zone in untere Klimata, und zugleich wird bas burch bewiesen, wie wenig die Berpflanzung die Racenunters schiede auslöscht.

Unter bem entgegengeschten Einslusse ber seuchten Sie erzeugt sich die entgegengesette Race, das Widerspiel der kalmucisschen Bildung. Die seuchte und heiße Atmosphäre begünstigt die Begetation des menschlichen Körpers; die sleischigen Theile nehmen zu, die starken Ausdunstungen wollen gemäßigt, die schädlichen Einsaugungen verhütet sein. So erzeugt sich die dicke Stülpnase, die Wulftlippen, die geölte Haut, die Ausdünstung phosphorischer Säuren und dadurch der üble Geruch, der Ueberssluß der Eisentheile im Blut, die durch das Oberhäutchen durchsscheinende Schwärze, das wollige Haupthaar: die Negerrace in der vollkommensten Uebereinstimmung mit ihrem Erdtheil und Klima.

Die 3wedmäßigkeit ber Racenbilbung in Rücksicht auf bas Klima läßt sich nirgends beutlicher zeigen, als an ben Negern. Bon hier aus barf man nach einer wohlbegründeten Analogie auf bie 3wedmäßigkeit ber Racenbildung überhaupt schließen. gleichen wir bas Klima Senegambiens mit ber Organisation bes menschlichen Körpers, so leuchtet ein, daß in dieser Atmosphäre bas Blut so fehr mit Phlogiston überladen wird, daß zur Erhaltung bes Lebens Mittel nothig find, welche jenen Stoff aus bem Blute in weit größerem Dage wegschaffen, als es bei unferer Organisation geschehen kann. Durch die Lunge kann bei weitem nicht genug bes schädlichen Stoffs weggeschafft werben. Also muß die Haut im Stande sein, das Blut zu dephlogistisiren. Bu biefem 3wede muß an bie Enben ber Arterien fo viel Phlogiston hingeschafft werben, bas Blut muß unter ber Saut mit diesem Stoff überlaben sein: bas ift ber Grund, warum es

schwarz durchscheint, während es im Innern des Körpers roth genug ist \*).

Es ist überhaupt keineswegs zufällig, daß sich der Racenunterschied am deutlichsten ausspricht in der Hautsarbe. Denn zur Lebenserhaltung in einer bestimmten, klimatisch bedingten Atmosphäre muß die Absonderung durch Ausdunstung die wichtigste Vorsorge der Natur sein. Nun ist das Organ dieser Absonderung die Haut, darum muß hier die Verschiedenheit des klimatisch bedingten Naturcharakters, der die Naceneintheilung bedingt, am sichtbarsten hervortreten \*\*).

#### П.

## Teleologische Ertlarung.

Rant und Georg Forfter.

Die kantische Theorie ber Racen läuft also barauf hinaus, baß die Menschen nur burch Zeugung, ihre Racenunterschiebe nur durch Entwicklung entstehen, baß die gesammte Menscheit von einer Gattung abstammt, beren Entstehung selbst eine Frage ausmacht, welche die Grenzen ber naturwissenschaftlichen Erklärung überschreitet, baher innerhalb dieser Grenzen nothwendig ungelöst bleibt. Diese Theorie erweitert sich und will für alle organischen Geschöpfe gelten. Innerhalb ihrer Gattung entstehen die organischen Geschöpfe durch Zeugung, ihre spezisischen Unterschiede durch Entwicklung. Damit ist von selbst dem Organischen gegenüber der teleologischen Erklärungsweise ein Spielraum geöffnet.

hier liegt die Differenz zwischen Kant und Forster. Rud: sichtlich ber Racen behauptet Forster eine ursprüngliche Stammes-

<sup>\*)</sup> Bon ben versch. Racen. 3. — Best. b. Begr. einer Menschenrace.

<sup>\*\*)</sup> Ebenbaselbst. 2. — Bb. X. S. 50.

verschiedenheit, die er auf ben Gegensatz ber Neger und Beigen beschränkt haben will. Und ber lette natürliche Grund ber Menschenentstehung ift ihm nicht bie Zeugung, sonbern es find außere Naturursachen, aus beren fruchtbarer Zusammenkunft ber Mensch Diese Theorie gilt für alles Organische. Die nahervorgeht. türlichen Entstehungsgrunde ber Organismen mussen in ber unorganischen Natur gesucht werben und laffen fich bier finden. Rant vertheidigt die "generatio ab ovo", Forster die "generatio aequivoca". Der teleologischen Erklärungsweise sett Forster bie physisch = mechanische entgegen, als die einzige, die dem Natur= gesetz und ber Erfahrung entspricht. Ohne Zeugung von ihres Gleichen entspringen Pflanzen und Thiere aus dem fruchtbaren Erbschlamm, barauf grunden fich die Localzeugungen organischer Gattungen: so sind die Neger eine Localzeugung Afrika's, die übrigen Racen Localzeugungen Afiens; in unendlicher Abstufung geht bie Naturkette organischer Wesen vom Menschen bis zum Ballfisch und so weiter hinab bis zu Moosen und Flechten.

Dieser Vorstellungsweise, die Bonnet besonders zu Ansehen gebracht hatte, seht Kant keinen andern Grund entgegen, als daß sie den Leitsaden der Ersahrung verlasse und sich in grenzenlose Einbildungen verliere. Er verwirft Forster's Theorie nicht aus moralischen oder religiösen, sondern lediglich aus kritischen Gründen. Einmal ist die Hypothese nicht zureichend, sie erklären möchte; dann ist sie unmöglich, denn sie beruft sich aus Grundkräfte der Natur, die es in der Ersahrung nicht giebt.

Die Möglichkeit bei Seite gesetzt, so ist die Hypothese uns brauchbar. Sie setz Ursachen, die den Wirkungen keineswegs proportional sind. Ist die zu erklärende Wirkung der organische Körper, so überlege man sich, was der organische Körper thatsächlich ist. Er ist eine Materie, beren Theile mit einander zweckmäßig verknüpft sind. Das zeigt die Erfahrung, darum verlangt diese zur Erklärung organischer Körper Ursachen, welche im Stande sind, die Theile einer Materie zweckmäßig zu versknüpfen, also organisirende Ursachen, die gedacht werden müssen als wirksam nach Zwecken. Hier aber ist auch die Grenze der Erfahrung, die den Gebrauch teleologischer Principien in der Naturerklärung einschränkt.

Es ist unmöglich, organische Geschöpfe durch Ursachen zu erklären, die nicht zweckmäßig wirken, die alle Zweckhätigkeit von sich ausschließen, also bloß mechanische Ursachen sind. Wersmöge der Erfahrung sind uns zweckthätige Ursachen nur in uns gegeben, in den Vermögen, welche die Kunstwerke hervordringen, im Verstand und Willen des Menschen. Hier sind die zweckthätigen Ursachen zugleich bewußte Vorstellungen, aber intelligenter Natur. Zweckthätige Ursachen nicht intelligenter Natur sind uns in der Erfahrung nicht gegeben. Wir können die zweckthätige Kraft nicht als blinde Naturkraft vorstellen, und die Natur als äußere Sinnenwelt zeigt uns nirgends intelligente Ursachen.

So verbietet uns die Erfahrung, von den Naturursachen die zwedmäßige und organisirende Wirksamkeit, von der Naturerklärung die teleologischen Begriffe vollkommen auszuschließen; sie verbietet es gegenüber der organischen Natur. Ebenso verbietet uns die Erfahrung, von den zwedthätigen Ursachen die Intelligenz auszuschließen, da wir keine anderen zwedthätigen Bermögen kennen als intelligente. Mithin erlaubt die Erfahrung überhaupt nicht, die Grundkraft oder erste Ursache zu bestimmen, woraus die lebendigen Geschöpfe hervorgehen; welche Bestimmung wir auch versuchen, jede erscheint in Rücksicht auf

ihren naturwissenschaftlichen Werth als eine bloße Erdichtung. Setzen wir jene Grundkraft als nur mechanisch wirksam, so läßt sich das Leben nicht erklären; bestimmen wir sie als blinde Zwecksthätigkeit, so ist sie (als solche) kein Gegenstand unserer Ersahzung; nehmen wir sie als intelligente Zweckthätigkeit, so überzschreiten wir mit diesem Begriffe die Grenzen wissenschaftlicher Naturerklärung und suchen aus den Bedingungen der moralischen Welt die Phänomene der sinnlichen abzuleiten. In allen Fällen wird der kritische Gesichtspunkt versehlt und irgend ein dogmatischer ergriffen. Die Streitsrage zwischen Kant und Forster über die Entstehung der Racen fällt unter den Gegensat dieser beiden Gesichtspunkte\*).

<sup>\*)</sup> Ueber ben Gebrauch teleol. Principien in der Philosophie. — Bb. X. S. 67—94.

# Siebzehntes Capitel.

## Die Freiheitsgeschichte der Menschheit. Geschichtsphilosophie.

I.

Die weltgeschichtlichen Grenzpunkte.

## 1. Der Unfang.

Die menschliche Naturgeschichte blickt zurück auf den dunklen Ursprung der Menscheit, die Freiheitsgeschichte blickt vorwärts auf den hellen Bernunftzweck, welchen die Menscheit zu verwirklichen durch ihre moralische Anlage bestimmt ist. Die beiden Grenzpunkte der Freiheitsgeschichte sind der Ansang und das Ziel moralischer Entwicklung. Die Bestimmung dieser beiden Grundpunkte versucht Kant in seiner Schrift über den "muthmaßlichen Ansang der Menschengeschichte" und in seiner "Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht".

Es muß in der Geschichte der Menschheit einen Punkt geben, wo die natürliche Entwicklung in die moralische übergeht, wo sich die Freiheitsgeschichte von der Naturgeschichte scheibet und der Mensch von der Naturmacht, die ihn dis dahin ganz beherrscht hatte, befreit. Der erste Schritt zu dieser Befreiung ist der Ansfang zur Menschengeschichte. In der Abhängigkeit von der Natur

folgt ber Mensch gang seinem Instincte; in ber Unabhängigkeit von der Natur folgt er gang feinem eigenen Willen. Schritt zu seiner Befreiung liegt baber in bem Uebergange von ber herrschaft bes Instincts zur eigenen Willensthat. Go lange ber Instinct herrscht, hat ber Mensch keine anderen Bedürfnisse, als welche die Natur in ihm empfindet und die Natur außer ihm befriedigt. In diefer glücklichen und harmlofen Ginheit mit ber Natur ift sein physischer Zustand bas Paradies, sein moralischer bie Unschuld. Der Stand ber Freiheit beginnt, wenn ber Mensch biesen Naturstand aufhebt, bas Paradies und mit ihm die Unschuld verläßt. Er hebt seinen Naturstand auf, indem er ben eigenen Willen geltend macht und das von außen gegebene Gesetz Die erste That bes eigenen (gesethlosen) Willens ift gesetwidrig, sie ist ber Austritt aus dem Stande ber Unschuld, ber fittliche Kall bes Menschen, ber Ursprung bes Bofen. Freiheit beginnt mit dem Abfall, ihr Ausgangspunkt ist das Bose, in ihrem Gefolge ift bas Heer ber Uebel, die mit dem Bofen und burch baffelbe entstehen.

Test erwachen in der menschlichen Natur Bedürfnisse und Leidenschaften, die unter der Herrschaft des Instinctes schlummerten. Test will der Mensch die Natur beherrschen und sich unterthan machen, wie er dis dahin ihr unterthan war. Diesen 3med auszuführen, muß er arbeiten. An die Stelle des undefangenen Naturgenusses tritt die Arbeit, an die Stelle des harmslosen Jusammenledens die Berschiedenheit einander ausschließender Wirkungstreise. Mit der Arbeit kommt die Zwietracht; der Täger bekämpst den Hirten, deide den Ackerdauer. Das Beschrsiß, sich zu sichern, zwingt die Ackerdauenden, sich in sessen Wohnsigen zu vereinigen, es entstehen Dörfer, die durch größere Bereinigung und stärkere Besessigung Städte werden; das seß-

hafte Leben scheibet sich vom nomadischen, die Kunste entstehen, das gesellige Leben, das feste Eigenthum, die bürgerliche Unsgleichheit. Aus einem Werke der Natur wird das menschliche Leben sein eigenes Werk, ein Product der Arbeit und der Ersinzbung, mit einem Worte ein Erzeugniß der Bildung.

Mit der Cultur erweitern und verfeinern sich die Bedürfnisse und Genüsse, vermehren sich ebendeßhalb die Leidenschaften
und Laster. Damit verglichen erscheint der Naturzustand ungleich einsacher, ärmer an Uebeln, glücklicher und ebendeßhalb
besser. Der Fortschritt der Cultur bezieht sich immer nur auf
das Ganze; die Gattung schreitet fort, während die Einzelnen
unter den Widersprüchen zwischen Natur und Bildung, unter
dem Drucke der bürgerlichen Ungleichheit mit moralischen und
physischen Uebeln überhäust werden.

Betrachtet man die Bildung unter dem Gesichtspunkte bloß der Glückseligkeit, nimmt man das Individuum und dessen Wohl zum Iwecke der Geschichte, so begreift sich Rousseau mit seinen Theorien, mit seiner zurückgewandten Sehnsucht nach dem Parazdiese und der Unschuld der Menschheit, mit seinem Verlangen nach einer Rücksehr zum Naturzustande.

Aber es ist die Frage, ob nicht das Ziel der Menschheit hoch über dem Wohle des Einzelnen liegt, ob nicht auf dem Wege nach jenem Ziele das Heer der Uebel ein nothwendiges Gefolge bildet, ob nicht alle diese Uebel eben so viele Bedingungen sind, welche die Entwicklung des Ganzen fördern? Welches aber ist das Ziel in dem geschichtlichen Fortschritte der Menschheit?

Kant hatte sich in seiner Erklärung der Racen in einer unswillkurlichen Uebereinstimmung mit der biblischen Erzählung bestunden, sofern diese die Menschen von einem Paare abstammen läßt. Wie er jett in seiner Theorie vom Ansange der Menschen-

geschichte ben Uebergang beschreibt vom Stande ber Natur in den Stand der Freiheit, braucht er die biblische Erzählung vom Pazradiese, dem Sündenfalle, der Vertreibung der ersten Menschen aus dem Garten Gottes u. s. f. als das willsommenste Sinnbild, um seine philosophische Idee anschaulich zu machen. Es ist nicht das erste und nicht das letzte Beispiel einer allegorischen Umdeuztung dieser biblischen Sage.

Bas ihn in ber ganzen Untersuchung offenbar am meisten anzieht, ift bas Berhältniß zwischen Natur und Bilbung, bie richtige Bestimmung beffelben, die Ginficht in die Widerspruche beiber und zugleich in die Nothwendigkeit dieser Widerspruche, in ihre sittliche Nothwendigkeit. Er versteht Rousseau vollkommen; zugleich ift er ihm in ber Beurtheilung ber Sache weit überlegen. Denn Rousseau sieht in jenen Widerspruchen nichts als so viele Gebrechen ber Menschheit, von benen er leibenschaftlich behauptet, daß sie nicht sein sollen. Rant verhält sich zu Rousseau ähnlich als Schiller. Man weiß, wie lebhaft Schiller von dem großen Thema des Contrastes zwischen Natur und Bildung auch poetisch ergriffen war, wie er von biefem Widerstreit ausging in feiner Unterscheidung der naiven und sentimentalischen Dichtung. Uebereinstimmend mit Kant erblickte auch Schiller in ber Scheidung des Ackerbaues von dem Nomadenleben den ersten großen Sieg in dem Kampfe der Bildung mit der roben Natur, den befestigten und unvertilgbaren Anfang ber menschlichen Freiheitsgeschich: te; er hat diesen Moment poetisch geschildert in seinem "eleusi= fchen Fefte"\*).

<sup>\*)</sup> Muthmaßlicher Anfang ber Menschengeschichte (Berl. Monats: schrift, Jan. 1786). — Bb. IV. S. 339—358. Bgl. meine Schrift "Schiller als Philosoph". Rr. IX.

### 2. Der Bielpuntt. Endzwed ber Gefcichte.

Wenn die geschichtlichen Begebenheiten einen Zusammenhang im Ganzen und Großen haben, so kann dieser kein anderer sein als die Entwicklung des menschlichen Geschlechts, als die Entwicklung derjenigen Anlage, kraft deren sich die Menschheit von ihrer Naturabhängigkeit losiöst und in die Bahn selbstthätiger Bildung einlenkt. Die Beltgeschichte im Großen betrachtet, als eine gesehmäßige Ordnung von Begebenheiten, kann nichts anderes sein als die Entwicklung der menschlichen Freiheit. "Die Beltgeschichte ist der Fortschritt im Bewußtsein der Freiheit": so hat hegel den Begriff der Geschichte bestimmt. Der Gedanke ist von älterem Datum, er entspringt im Geiste der kantischen Philosophie.

Ist aber die Weltgeschichte eine Entwicklung ber Freiheit, so ist damit zugleich der 3weck bestimmt, der als Plan dem geschicht= lichen Weltleben zu Grunde liegt. Der Zielpunkt ift bann bie im Menschenleben entwickelte ober verwirklichte Freiheit, Die in ber staatsbürgerlichen und völkerrechtlichen Sphäre burchgeführte Gerechtigfeit. Die gerechte Staatsverfassung ift bei Rant ber höchste Begriff bes Vernunftrechts, die Grundlage und Bedingung aller völkerrechtlichen Orbnungen. Diese vernunftgemäße Staatsverfassung ift noch nicht gegeben, aber fie foll fein, fie soll durchgeführt werden, nicht durch den gewaltsamen Umsturz ber Dinge, sonbern auf bem gesehmäßigen Bege einer allmäligen Nicht die Revolution, sondern die "Evolution" Entwicklung. ift die vernunftgemäße Form ihrer Bilbung. Die Beltgeschichte selbst ist diese Evolution. Entweder es giebt überhaupt keinen einmuthigen Zusammenhang in ber Weltgeschichte und barum auch teine Geschichtsphilosophie, ober wenn es eine folche giebt,

so kann die philosophische Geschichtsbetrachtung nur den Gebanken ber Evolution zu ihrem Princip haben. Es ist ben großen Natur= forschern gelungen, ben mechanischen Beltbau aus oberften Befeten zu erklären, die Ordnungen bes natürlichen Rosmos. Für bie Ordnungen bes geschichtlichen Rosmos fehlen noch bie Reppler und Newton, die im Stande maren, aus einem Grundgebanken die complicirten Bewegungen der Beltgeschichte aufzu-Diesen Grundgebanken festzustellen und damit bas Problem einer möglichen Geschichtsphilosophie zu bestimmen, macht fich Rant gur Aufgabe. Es ift auch hier weit mehr die richtige Kassung bes Problems, als die Lösung, die ihn beschäftigt. kam eben von ber Bernunftkritik her, bie mit ber Aussicht in bie Ordnungen der sittlichen Belt ihren Umfreis geschloffen hatte. Die softematischen Arbeiten in Rudficht ber Natur: und Sitten: lehre lagen noch vor ihm. Die Grundsäte ber Naturwissenschaft waren schon burch die Bernunftfritit genau entwickelt, die Doglichkeit einer Geschichtsphilosophie bagegen noch gar nicht berührt. Unwillfürlich tritt ihm diese Frage entgegen: mas kann in Rudficht ber Geschichte burch die bloge Bernunft erkannt und ausgemacht werben? Wie erscheint die Geschichte unter bem Gesichtspunkte ber kritischen Philosophie? Rant mochte auch von außen manche Aufforderungen empfangen, sich über biesen Punkt zu erklären. Die erfte öffentliche Erklärung gab er in bem programmatisch entworfenen Auffat : "Ibee zu einer allgemeinen Beschichte in weltburgerlicher Absicht". Gine munbliche Meuße= rung Kant's, welche in die Tagesliteratur übergegangen mar, gab bazu bie zufällige Beranlaffung. Die gothaischen gelehrten Beitungen brachten unter bem 11. Februar 1784 folgende Notig: "Gine Lieblingsidee bes herrn Prof. Kant ift, daß ber Endzwed bes Menschengeschlechts bie Erreichung ber vollkommensten

Staatsversassung sei, und er wünscht, daß ein philosophischer Geschichtsschreiber es unternehmen möchte, uns in dieser Rückssicht eine Geschichte der Menschheit zu liesern und zu zeigen, wie weit die Menschheit in den verschiedenen Zeiten diesem Endzwecke sich genähert oder von demselben entsernt habe, und was zur Erzreichung desselben noch zu thun sei." In Rücksicht auf diese Notiz schiedte Kant seinem Aufsatz die Bemerkung voraus: die Nachricht sei ohne Zweisel aus seiner Unterredung mit einem durchreisenden Gelehrten genommen worden und nöthige ihm die öffentliche Erklärung ab, ohne die jene Notiz keinen begreislichen Sinn haben würde\*).

Ist nämlich ber geschichtliche Weltzweck bie Entwicklung einer ursprünglichen moralischen Unlage, so liegt bas Biel ber Geschichte nicht im Individuum, fondern in der Gattung, nicht im Bohle bes Einzelnen, sondern in ber Bollkommenheit bes Gangen, so sind die Uebel, welche ben Einzelnen treffen, keine Einwürfe gegen ben geschichtlichen Fortschritt. Der 3wed ber Geschichte ift nicht zugleich ber 3weck bes Ginzelnen. Im Gegentheil, die Individuen handeln in Rudficht des Ganzen planlos, sie folgen ihren selbstsüchtigen Leibenschaften und eigennützigen Interessen. In Diesem widerstrebenden Stoff arbeitet die Beltgeschichte. Aber gerade biese sproben, scheinbar entgegenwirkenben Rrafte, dieser burchgangige Untagonismus ber menschlichen Gesellschaft wird im geschichtlichen Gange ber Dinge Mittel jum Gesammtzweck, Ursache jur gesehmäßigen Ordnung. Egoismus erzeugt die 3wietracht, entzündet die Begierde jum Saben und Berrichen; ber Wettstreit beginnt und entwickelt neben

<sup>\*)</sup> Joee zu einer allgemeinen Geschichte in weltburgerlicher Absicht. (Berl. Monatöschr. Nov. 1784). Ges. Ausg. Bb. IV. S. 291—309. Bgl. Goth. Gel. Zeitg. XI Jahrg. XII Stud. S. 95.

fo vielen Uebeln zugleich alle Anlagen ber menschlichen Natur; bie Entfaltung ber Anlagen, die Befriedigung der Bedürfnisse, die Berzweigung der Arbeit verlangt die Freiheit des Individuums und zur Sicherung derselben die bürgerliche Bereinigung, innerhalb deren die antagonistischen Interessen der Menschen sich entwickeln und wetteisern. Die Noth erzwingt den Staat. Der Staat allein gewährt und sichert jedem die größtmögliche Freiheit; er sichert sie durch äußere Gesehe, die mit der größten Gewalt bekleidet sind. Der Staat kann seinen Zweck nur erfüllen durch die Bereinigung der Freiheit mit der Gesehmäßigkeit, d. h. durch die Gerechtigkeit in der vollkommensten Form, die für den Wetteiser der menschlichen Kräfte, für den Fortschritt der Bildung die einzig sichere Grundlage ausmacht.

Benn es zunächst ber Eigennut und die Zwietracht ist, welche bie gesellige Bereinigung verlangt und fliftet, so fordert jest biefe Bereinigung die Form ber Gerechtigkeit. Aus ber "pathologischen Zusammenstimmung" soll bie "moralische", aus bem Nothstaate der Vernunftstaat werden: das ist die Absicht der menschlichen Natur, ber verborgene 3wed ihrer Entwicklung und Geschichte, ber im Laufe ber Zeiten, im Fortschritte ber Cultur immer klarer und beutlicher hervortritt und sich zuletzt in die bewußte und moralische Absicht ber Menschheit selbst verwandelt. "Dank fei alfo ber Ratur fur bie Unvertragfamkeit, fur bie mißgunftig wetteifernde Gitelkeit, für die nicht zu befriedigende Begierbe jum Saben ober auch jum Berrichen! Dhne fie wurden alle vortrefflichen Naturanlagen in der Menschheit ewig unent= widelt schlummern, ber Mensch will Eintracht; aber die Natur weiß besser, mas für seine Gattung gut ist; sie will 3wietracht." Die antagonistischen Reigungen muffen fich entwickeln konnen, ohne fich gegenseitig zu vernichten und zu ftoren; bas geschieht in

bem Gesetze ber burgerlichen Vereinigung; "so wie Baume in einem Balbe eben baburch, bag ein jeder bem anderen Luft und Sonne zu benehmen sucht, einander nöthigen, beides über sich zu suchen und dadurch einen schönen geraden Buchs bekommen, statt daß die, welche in Freiheit und von einander abgesondert, ihre Aeste nach Wohlgefallen treiben, früppelig, schief und frumm Der Staat ift Gewalt. Seine Gewalt lieat in menschlichen Sanben. Gine vollkommen gerechte Staatsverfasfung fett alfo im Menschen felbst vollkommene Gerechtigkeit voraus, und biefe wieder Ausbildung ber Begriffe, Reichthum ber Belterfahrung und Menschenkenntniß, guten Billen, insgesammt Bedingungen, welche bie reifften und spätesten Früchte weit vorgeschrittener Entwicklung find. Es ift barum bie Berwirklichung einer gerechten Staatsverfassung unter allen geschichtlichen Aufgaben die schwerste; die Lösung dieser Aufgabe kann ihrer Natur nach nur die späteste sein: sie ist das Biel, dem die Menschheit in einer fortichreitenben Unnäherung auftrebt \*).

Es gehört zur Lösung dieser Aufgabe noch eine zweite Bebingung. Selbst die vollkommenste Staatsverfassung ist probles
matisch und unsicher, so lange die Staaten sich im Naturzustande
einer barbarischen Freiheit besinden, so lange der Antagonismus
der Staaten sich noch nicht in einer geregelten Sphäre bewegt.
Benn der Krieg die Staaten entzweit und bedroht, so ist keiner
sicher, ebensowenig als der Einzelne im Stande der ungebundenen Freiheit. Der Antagonismus der Staaten ist wohlthätig,
denn er nöthigt sie, einen geseymäßigen Zustand zu suchen: einen Amphiktyonendund der Bölker, der den Krieg vermeidet, den
Frieden sichert, seine Dauer begründet und so die Gerechtigkeit
in ihrem weltbürgerlichen Umfange verwirklicht.

<sup>\*)</sup> Ebendas. IV — VI Sat. — Bb. IV. S. 297—301.

Ohne die Begründung des ewigen Friedens ist der geschicht= liche Weltzwed nicht ausführbar. Ift die Gerechtigkeit im weltburgerlichen Umfange unmöglich, so ist die Weltgeschichte selbst ziel = und planlos, so ift die 3wedmäßigkeit nur im Einzelnen, nicht im Ganzen, und die Beltordnung bemnach im Biberftreite Ift diese lette Stufe unerreichbar, bann hat mit sich selbst. Rouffeau so Unrecht nicht, wenn er ben Zustand ber Wilben vor-So lange ber Eigennut herrscht, ist biefe Stufe unerreich-Dieses Biel will erstrebt werden um ber Menschheit willen, aus moralischer Gefinnung, ohne bie in ber Belt nichts gut ift. Man kann in hohem Grabe cultivirt und civilisirt sein, und boch ift die Burgel bes inneren Lebens bei aller Cultur die robe Gelbftsucht; es fehlt die moralische Bilbung. In diesem Bustande ber Cultur und Civilisation befindet sich die gegenwärtige Belt. Bas ihr fehlt, ift bas sittliche Bollen \*).

Die Zuversicht, daß in der Menschheit ein Zustand der Gerechtigkeit im größten Umfange einheimisch werden könne, ersscheint als ein "philosophischer Chiliasmus". Läßt sich diese Zuversicht begründen? Oder ist dieser Chiliasmus auch eine bloße Schwärmerei? Ist er es nicht, so müßte man zeigen können, daß wir uns dem Ziese annähern, so weit wir noch davon entfernt sind. Man müßte zeigen können, daß die Gegenwart, mit der Bergangenheit verglichen, dem Ziese näher gekommen ist, so weit sie noch davon absteht. Und in der That läßt sich aus der zurückgelegten geschichtlichen Bahn der Menscheit so viel schließen, daß sie vorgerückt ist. Die Staaten wetteisern schon, jeder den anderen durch Bildung und Macht zu übertressen; zu der bürgerlichen Bohlsahrt erscheint der freie Spielraum der Kräfte nothwendig, die drückenden Fesselln werden von außen und innen ges

<sup>\*)</sup> Chendas. VII Say. — Bb. IV. S. 301 — 304.

töst, die Last der Vorurtheile aus dem Wege geräumt: die Weltzgeschichte ist in das Zeitalter der Ausklärung eingetreten, und es ist zu erwarten, daß dieses Zeitalter die moralische Bildung gründet, verbreitet und damit die Bedingung erzeugt, die dem sittlichen Weltzweck offene Bahn macht. Wenn man die zurückgelegte geschichtliche Bahn der Menscheit unter diesem Gesichtspunkte ausschichtliche Bahn der Menscheit unter diesem Gesichtspunkte ausschieden. Eine solche philosophische Beltgeschichte philosophisch geschrieben. Eine solche philosophische Geschichtsvorstellung ist mögslich, sie würde aus der Vergangenheit das Ziel erhellen, den Erschrungsbeweis für seine Erreichbarkeit führen und oben darum für die Erreichung selbst förderlich sein. Das ist die "Idee", welche Kant aufstellt "zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürzgerlicher Absicht").

Das ganze Programm begreift fich in folgenden Saten: Jebe Unlage ift bestimmt zur Entwicklung. Die menschlichen Unlagen konnen fich vollständig nur in der Gattung entwickeln, bazu ist die volle Entfaltung aller menschlichen Rräfte, also beren Antagonismus nothwendig; biefe Entfaltung ift nur mog: lich, wenn fie ficher ift, fie ift ficher nur im Staate, ber ficherfte Staat ift ber Rechtsftaat, Die gerechte Berfaffung, Die Sicher: heit bes Rechtsstaats ift bedingt burch ben Friedenszustand ber Da die Sicherheit zur Selbsterhaltung gehört, so ist es ein natürlicher 3med ber Geschichte, bag bie Gerechtigkeit im größten Umfange verwirklicht werbe. Aber die Entwicklung ber menschlichen Unlagen ift nicht instinctiv, sondern vernunftgemäß, einfichtsvoll, felbstthätig. Darum ift bie moralische Ginficht und Besinnung nothig, um ben Beltzwed zu erreichen. Diese Ginsicht wird gefordert burch philosophische Geschichtsbetrachtung; fie wird gegrundet burch mahre Gelbsterkenntniß, beren erfte Be-

<sup>\*)</sup> Chendas. VIII—IX Sat — Bb. IV. S. 304—309.

bingung die Aufklärung ist. hier stehen wir ber Frage bicht gegenüber, die Kant seiner Idee einer Geschichtsphilosophie unmitztelbar folgen läßt: "was ist Aufklärung\*)?"

#### II.

Das gegenwärtige Beitalter. Die Aufflarung \*\*).

## 1. Die Mufflarerei.

Es lag nicht in der Aufgabe Kant's, selbst eine Philosophie der Geschichte zu schreiben; er wollte nur deren Begriff und Problem bestimmen unter dem Gesichtspunkte der kritischen Betrachtungsweise. Drei Punkte sind es, die er aus dem geschichtlichen Entwicklungsgange der Menschheit hervorhebt und genauer unterssucht, drei Punkte, die zugleich bestimmend sind für die Bahn, welche die Weltgeschichte durchläuft: der Ansang, das Ziel, und zwischen beiben das eigene Zeitalter des Philosophen.

Dieses Zeitalter gilt als bas ber Aufklärung. Wenn bas Gegentheil ber Aufklärung die im Dunkel lebende Vernunft ist, die auf guten Glauben alles Mögliche annimmt und ohne Prüfung glaubt, so wird es Kant in ber entschiedensten Weise mit der Aufklärung halten. Denn die Absicht seiner ganzen Philossophie ist die deutliche und klare Selbsterkenntniß, die Wurzel und Grundbedingung aller menschlichen Aufklärung. Damit ist nicht gesagt, daß Kant sich denen zugesellt, die man damals in

<sup>\*)</sup> Chendas. VIII Sak. - Bb. IV. S. 306.

<sup>\*\*)</sup> Beantwortung der Frage: Was ift Auftlärung? (Berliner Monatsschrift. December 1784). — Bb. I. S. 109—118. Diese Schrift gehört unter die geschichtsphilosophischen Abhandlungen Kant's, und es ist nicht einzusehen, aus welchem Grunde die von mir citirte Gesammtausgabe dieselben unter den Collectivitiel "Logit" gebracht hat. Es handelt sich hier um die Austlärung nicht als logische Operation, sondern als Reitalter.

besonderer Beise die "Aufklärer" nannte. Es giebt von der Aufklärung einen dogmatischen und einen kritischen Begriff; der kantische Begriff wird in keinem Falle der dogmatische sein.

Dogmatisch betrachtet, gilt die Aufklärung als Inbegriff selbsterworbener Vernunfteinsichten, die sich den Vorurtheilen des Beitalters entgegenstellen. Aufklaren in biefem Sinne, beißt nichts anderes als die Vorurtheile vertreiben und an ihre Stelle bie Bernunfteinsichten setzen, die herkömmliche und eingewohnte Borstellungsweise durch die neue und aufgeklärte stürzen. Es giebt hier Ansichten, die im Unterschiede von anderen "aufgeklärt" beißen; man kann hier aufgeklart werben blog baburch, bag man feine bisherigen Ansichten aufgiebt und die neuen annimmt. fer Beise hatten sich z. B. die Glaubensansichten ber Deisten ben orthodoren Borftellungen der Kirchenlehre und Bolksreligion ent= gegengestellt. Wenn nun bas Bolk ben Glauben an die Kirche mit bem Glauben an die Lehren der Aufklärung vertauscht, so ist das Werk der letteren gelungen und ihre Aufgabe gelöst. Gine folche dogmatische Aufklärungsweise nannte man nicht übel die "Aufklärerei" bes Zeitalters. Und biefe Aufklärerei ift es, ber Kant in keiner Beise das Bort redet; vielmehr bekämpst er die Aufklärerei eben so fehr als bas Gegentheil ber mahren Aufklärung.

Die Aufklärung haftet nicht an der Meinung oder dem Lehrbegriff. Sie besteht lediglich in der Beise, wie man seine Meinung gewinnt. Wenn man sie bloß von anderen empfängt und
ohne weitere Prüfung annimmt, so mag die Meinung sein welche sie wolle, der Empfangende ist im Innersten unaufgeklärt,
er ist durchaus abhängig von der Leitung einer fremden Vernunft,
und der Deist in diesem Sinne steht in seiner Denkweise nicht
höher als der Kirchengläubige. Im Gegentheil, wenn der letztere seinen Glauben durchdacht hat, so steht er im Sinne der

Aufklärung selbst höher; wenn beibe bloß glauben, mas andere lehren und weil andere es lehren, so steben fie im Sinne ber Aufklärung auf völlig gleichem Auße. Aufklärung ist nichts anderes als "Selbstbenken". Der Eine sei burch eigenes Nachbenken jum Brrthum gekommen, ber Andere habe bie lautere Bahrheit gebankenloß empfangen: wer von beiben ist von der Aufklärung bem Geifte nach mehr burchdrungen? Die menschliche Aufflärung kann ben Irrthum nicht ausschließen, sie begegnet ihm überall, aber fie foll unter allen Umftanben bas eigene Denten ein= schließen. Run will das felbstthätige Denken gebilbet und erzo-Wo diese Bildung und Erziehung fehlt, da fehlt für die Aufklärung alles fruchtbare Feld, ba ift fie am unrechten Plate, ba giebt es keine mahre Aufklärung, sondern eitle, erfolglose und eben darum schäbliche Aufklärerei. In diesem Punkte benkt Kant genau, wie Lessing bachte, als er die josephinischen Experimente in Destreich vermarf.

Besteht aber die achte Aufklärung im Selbstenken, so ist sie keineswegs so leicht und so populär, als die gewöhnlichen Aufklärer meinen. Nur das Leichte ist populär. Selbst denken ist schwer, benn es kostet Mühe und Zeit. Nichts ist leichter als einnen Vormund haben, der unsere Angelegenheiten besorgt; nichts ist bequemer als die Unmundigkeit. Die Liebe zur Bequemlichkeit ist Faulheit, die Abneigung gegen das Schwierige ist Furcht und Feigheit. Die Aufklärung verlangt Anstrengung und Muth, sie verlangt einen Auswand von Kräften, den die menschliche Natur, faul und surchtsam wie sie ist, eher vermeidet als sucht. Die Menschen lassen lieber andere für sich denken und sorgen, als daß sie selbst denken und selbst ihre Angelegenheiten führen; in ihrer eigenen Natur lebt der größte Keind aller wahren Aufklärrung. Wenn das Ioch der Vorurtheile auf den menschlichen

Seistern ruht, so muß man sich nicht einbilden, daß nur 3wang und Unterdrückung von außen dieses Joch sesthalten, daß die Menschen selbst darunter seufzen; vielmehr tragen sie es gern und fühlen das Joch gar nicht, unter dem ihre natürliche Trägheit sich wohlbefindet.

Auch lassen sich die altgewordenen und eingelebten Vorurtheile nicht mit einemmale abwerfen, wie ein abgetragenes Kleid. Das eigene Denken, das allein die Kraft sie abzuwerfen besitzt, reift langsam; nur das gereifte Denken ist zur wirklichen Einsicht und Aufklärung fähig, nur auf Erziehung und Bildung läßt sich Aufklärung gründen. Sie reift langsam in allmäligem Fortschritt, in ruhiger Entwicklung. Die ächte Aufklärungsweise geschieht durch Reform, nicht durch eine Revolution, wie die Aufklärungssucht die Geister plöslich ändern möchte.

### 2. Die achte Aufflarung.

Um ächte Aufklärung zu begründen, giebt es nur einen richtigen Weg. Der falsche Weg ist, wenn man den Menschen neue Meinungen dictirt, neue Begriffe einführt, gleichsam mit Commando durchsett, auf dem Gediete der Borstellungen einen Spestemwechsel beschließt, unbekummert um die Empfänglichkeit, den Bildungsgrad, die Fassungskraft derer, die man so schnell auf die Höhe der Zeit befördern möchte. Das ist die Beise des sogenannten ausgeklärten Despotismus. Die Absicht mag löblich sein, der Erfolg ist niemals wirkliche Ausklärung, die Methode ist immer bespotisch. Joseph der Zweite ist das Beispiel eines solschen ausgeklärten Despotismus.

Der richtige Weg ist, daß man die Meinungen und Ginsfichten frei läßt, ihnen keinerlei 3wang anthut und die Bebingungen einführt, ohne welche Aufklärung jeder Art unmöglich

ift: daß man dem freien Bernunftgebrauche, dem felbstthatigen Denken die Bahn öffnet, ohne ihm bas Biel vorzuschreiben. 2Bo ein Staat das Recht öffentlich zu benten anerkennt und einräumt, ohne die Geister zu bestimmten Lehrbegriffen zu zwingen, ba ift bie Aufklärung in der Wurzel begründet. Das Rafonnement, b. i. das Urtheil, muß freigegeben sein. "Mun hore ich aber," fagt Kant, "von allen Seiten rufen: rafonnirt nicht! Offizier fagt: rasonnirt nicht, sondern erercirt! Der Finangrath: rasonnirt nicht, sondern bezahlt! Der Geiftliche: rasonnirt nicht. sondern glaubt! Rur ein einziger herr in ber Belt fagt: rafonnirt, fo viel ihr wollt und moraber ihr wollt, aber gehorcht\*)!" Der Staat forbert bie puntt: liche Gesetzefüllung, ben burgerlichen Gehorsam; wenn er mit dieser bürgerlichen Pflicht bas Recht ber Urtheilsfreiheit verbindet, so hat er die Aufklarung in ihrem mahren Beifte begrunbet. Das Beispiel bieser achten Aufklärung ift Preußen unter Friedrich bem Großen.

Gebankenfreiheit ist die Bedingung zur Aufklärung. Es giebt keine Freiheit im Denken, wenn nicht die Mittheilung der Gedanken, der öffentliche Ideenverkehr freisteht. Darum bedeuz tet Gedankenfreiheit so viel als das Recht des Menschen, von seizner Vernunft öffentlichen Gebrauch zu machen. Der Ideenverkehr in seinem weitesten Umfange ist nur möglich durch die Preßefreiheit. Wo diese gilt, da ist der Ausklärung ihre einzige naturgemäße Quelle geöffnet; wo sie nicht gilt, da ist diese Quelle verschlossen. Hier kann die Ausklärung nicht einmal entspringen, vielweniger sich verbreiten.

Natürlich hat die Gedankenfreiheit, sofern fie ein öffentliches

<sup>\*)</sup> Beantwortung ber Frage: Was ist Auflarung? — Banb I. S. 113.

Recht ift, ihre Grenze. Neben biesem Rechte gelten die öffents lichen Gesetz, die pünktlichen und unbedingten Gehorsam verlanzen. An diesem Gehorsam hat die Gedankenfreiheit ihre Grenze. Dhne den bürgerlichen Gehorsam ist der Staat, ohne den öffentslichen Bernunftgebrauch ist die Aufklärung nicht möglich; beide müssen sich vereinigen lassen, so daß ein Recht das andere nicht aushebt. Worin besteht diese Vereinigung?

Wir mussen hier zwischen der burgerlichen Pflicht und dem menschlichen Rechte wohl unterscheiden. Es ist möglich, daß beide in einen Conflict gerathen, daß die Ausübung der vorgesschriedenen Amtspflicht mit der persönlichen Ueberzeugung nicht übereinstimmt, daß sich dieselbe Person in gewisser Weise gezwungen sieht, anders zu handeln als sie denkt. Ein solcher Fall wird besonders da eintreten, wo es in der Bedingung des Amtes liegt, vorgeschriedene Glaubenslehren, die ihrer Natur nach Gedankenobjecte sind, aufrecht zu halten und anderen nach der vorgezeichneten Richtschnur zu überliesern. So ist z. B. der Geistliche durch seine Amtspflicht an die Symbole und den öffentslich eingeführten Katechismus gedunden. Wenn nun seine wissenschaftliche Ueberzeugung mit diesen vorgeschriedenen Lehren in Conslict geräth, was soll er thun? Was soll die öffentliche Gewalt ihm zu thun erlauben?

Die Amtspflicht muß erfüllt werben. Es giebt nichts, das von dieser Erfüllung losspricht, so lange man im Namen des Amtes handelt. Hier verlangt die Pflicht, daß die persönliche Ueberzeugung dem Gehorsam gegen die Gesetze unbedingt unterzgeordnet werde. In den Kirchen und Schulen werde gelehrt, was die Gesetze vorschreiben. Kann die persönliche Ueberzeugung sich in keiner Weise mit der festgesetzen Lehre vertragen, so bleibt dem Beamten nichts übrig, als mit seiner Amtspflicht zugleich

bem Amte selbst zu entsagen. Doch wird in den meisten Fällen die wissenschaftliche Untersuchung sich mit der vorgeschriebenen Lehre so weit vertragen können, daß die Erfüllung der Amtspflicht nicht darunter leidet. In seinem Amt handelt jeder im Namen des Gesetzes, nicht in seinem eigenen; darum ist das Amt, welches es auch sei, niemals der Ort, seinen persönlichen Meinungen Raum zu geben.

Dagegen hindert das Amt nicht, außerhalb besselben seine Meinung zu sagen. Der Geistliche ist zugleich wissenschaftlicher Theolog. Was ihm als Kirchenlehrer zu sagen nicht freisteht, muß ihm als Gelehrten zu sagen erlaubt sein; er darf in wissenschaftlichen Schriften ungehindert beurtheilen, was er in seinem Amte zu lehren verpslichtet ist. Dasselbe gilt in allen übrigen Fällen der bürgerlichen Amtspslichten. Es ist dem Juristen nicht erlaubt, in seinen Amtshandlungen die Landesgesetz zu corrigiren; es muß ihm als Gelehrten erlaubt sein, diese Gesetz öffentlich zu beurtheilen. Mit der Kritist der Gesetz, welcher Art sie auch seien, verträgt sich sehr wohl der bürgerliche Gehorsam gezgen die Gesetz; der amtliche Wirtungstreis und das wissenschaftzliche Gebiet der Kritik schließen sich aus und bestehen friedlich nebeneinander. Das ist die Weise, in der sich Staat und Aufstlärung vereinigen.

Jede Kritik ber Gesetze hat ben 3weck, dieselben zu veränbern und zu verbessern; diese Beränderung will Zeit haben; diese Zeit braucht die Kritik, um zur öffentlichen Ueberzeugung zu werden. Wenn sie es nicht werden kann, so bleibt sie ein Recht ohne Erfolg und hat die praktische Probe nicht bestanden. Unterdessen die Gesetze in Kraft, die der reise Zeitpunkt zu ihrer Reform eingetreten ist; sie bleiben in Kraft und werden unbedingt befolgt. Auf diese Weise geht der bürgerliche Gehorsam seinen Weg, und die öffentliche Kritik geht nebenher den ihrigen, beide ohne sich zu stören. Das ist der Weg der rusigen Reform, der allmäligen, stetigen Entwicklung, die jede Revolution von sich ausschließt.

Nur in bem einen Falle ware die öffentliche Kritik vollkommen zwedwidrig und barum unmöglich, wenn bie Gefete jeber Beränderung, jeder Berbefferung volltommen unzugänglich find, wenn fie für ewige Zeiten gelten. Dann freilich ift jede Aufklärung unmöglich und mit ihr auch jeder Rechtsstaat. "Ein Contract," fagt Rant mit besonderem Hinblick auf die kirchlichen Glaubensgesete, "ber auf immer alle weitere Aufflarung vom Menschengeschlechte abzuhalten geschloffen wurde, ift schlechterbings null und nichtig; und follte er auch burch die oberfte Ge walt, durch Reichstage und die feierlichsten Friedensschlusse beflätigt sein. Ein Zeitalter kann sich nicht verbinden und barauf verschwören, bas folgende in einen Buftand zu seten, barin es ibm unmöglich werden muß, seine Erkenntniß zu erweitern, von Irrthumern zu reinigen und überhaupt in ber Aufklarung weiter zu schreiten. Das mare ein Berbrechen wider die menschliche Natur, beren ursprüngliche Bestimmung gerabe in diesem Fortschreiten besteht; und die Nachkommen sind also vollkommen bazu berechtigt, jene Beschlusse als unbefugter und frevelhafter Beise genommen, zu verwerfen." "Ein Menfch kann zwar für seine Person und auch alsbann nur auf einige Zeit in bem, was ihm zu wiffen obliegt, die Aufklarung aufschieben; aber auf fie Bergicht thun, es sei für seine Person, mehr aber noch für seine Nachkommenschaft, beißt die beiligen Rechte der Menschheit verleten und mit Außen treten. Bas aber nicht einmal ein Bolt über sich selbst beschließen barf, das barf noch weniger ein Do= narch über bas Bolt beschließen; benn sein gesetzgebendes Ansehen

beruht eben barauf, daß er ben gesammten Bolkswillen in bem seinigen vereinigt."

Der erste Fürst, der die Nothwendigkeit der Aufklärung ertannt und öffentlich erklärt hat, ist Friedrich der Große. Er wollte nicht bloß aus Großmuth, gegen die Meinungen seiner Unterthanen, insbesondere die religiösen, tolerant sein, sondern er hat es für seine Regentenpslicht gehalten, die Freiheit des Dentens anzuerkennen; er hat die Bedingungen begriffen und eingessührt, unter denen die Aufklärung entsteht und sich mit dem Staate verträgt. So sinden wir hier in einer absoluten Monarachie, die ihrer Natur nach die bürgerliche Freiheit einschränkt, einen Spielraum der Geistesfreiheit eröffnet, den kaum ein republikanischer Staat ertragen würde. Ein geringerer Grad bürgerlicher Freiheit vereinigt sich hier mit einem größeren Grade geistiger Freiheit unter der Hand eines einsichtsvollen und großen Monarchen.

Der Aufklärung ist die Quelle geöffnet. Sie hat begonnen; es fehlt noch viel zu ihrer Bollendung. Wir leben noch nicht in einem aufgeklärten Zeitalter, wohl aber in einem Zeitalter der Aufklärung. Dieses Zeitalter der Aufklärung ist das Jahrhundert Friedrich's. Die Kritik besteht zugleich mit dem Gehorsam. Ein Monarch sagt, was ein Freistaat nicht wagen darf: "räsonnirt, so viel ihr wollt und worüber ihr wollt, nur gehorcht\*)!"

#### Ш.

Rant's Rritit ber herber'ichen Gefchichts: philosophie.

In bemselben Jahre, als Kant's "Ibee zu einer allgemeinen Geschichte in weltburgerlicher Absicht" erscheint, veröffentlicht

<sup>\*)</sup> Cbenbas. — Bb. I. S. 116. S. 17 figb.

herber sein berühmtes Werk: "Ibeen zur Philosophie ber Geschichte ber Menschheit." Es ist Kant's ehemaliger Schüler, ber jett in ber kösung ber großen Aufgabe einer Philosophie der Geschichte unwillkürlich mit bem Meister wetteisert. Das Werk kam für Kant wie gerusen und mußte seine Ausmerksamkeit in hohem Grade sessen. Es lag ihm nahe, diese Arbeit mit der von ihm selbst gestellten Aufgabe, Herder's geschichtsphilosophisschen Gesichtspunkt mit dem seinigen zu vergleichen und zur Charakteristik beider die vorhandene Differenz öffentlich zu erörtern. In dieser Absicht schrieder seinen Recensionen über die beiden erssten Theile von Herder's Ideen\*).

Mit aller Unerkennung für Berber's großes schriftstellerisches Talent, für seine berebte Darftellung, seinen umfassenden, oft in genialer Beise combinatorischen Blid, namentlich seine in theologischer Rudficht unabhängige Dentweise, mußte boch Rant die Schwäche und Unsicherheit dieses philosophischen Standpunktes burchschauen, ben Mangel grundlicher und wohlgeprufter Begriffe, die Sprunge von einer Borftellung gur anderen, die übereilten Analogien und Schluffolgerungen, die oft mehr lebhaft als durchbacht maren. Er entdeckte diese Mängel und legte sie bloß mit einem feinen, bem reizbaren Berber fehr empfindlichen Tabel. In diefen Recensionen wurde ber Grund gelegt, ber Herber gegen Rant so feinbselig stimmte und jenen Groll erzeugte, ber fich fpater in ber "Metakritik" und "Kalligone" auf eine zugleich gebaffige und verfehlte Beife Luft machte. Gegen Rant's erfte Recension wurde herber im beutschen Merkur von einem Ungenannten vertheidigt, der sich als "Pfarrer" unterzeichnete und

<sup>\*)</sup> Ibeen zur Philosophie ber Geschichte ber Menscheit von J. G. Herber (1784). Erfter Theil. — Kant's Recension. Allg. Literaturz zeitung (1785). — Gef. Ausgb. Bb. IV. S. 313—323.

sehr eifrig gegen die kantische Scholastik, wie er sie nannte, auftrat. Diefer bamalige Gegner Kant's war Karl Leonhard Reinhold, ber sich balb nachher zu Kant's eifrigstem Unhänger bekehrte und jene Briefe über bie kritische Philosophie schrieb, bie von Kant felbst vorzuglich anerkannt wurden \*). Schon im zweiten Theile ber Ibeen zeigte fich gelegentlich Berber's Empfindlichkeit gegen Rant und seine wegen der Recension des ersten Theils übel erregte Stimmung. Er bekampfte seinerseits einige Sate aus Kant's geschichtsphilosophischer Schrift, namentlich ben Ausspruch, bag ber Mensch ein Thier sei, bas einen Herrn nöthig habe. Das sei "ein zwar leichter, aber boser Grundsat". Rant hatte mit bem Sabe, ber etwas parabor ausgebrückt mar, nichts anderes gemeint als das aristotelische ζωον πολιτικόν. Berber nahm ben Sat, als ob er im übelften und verwerflichsten Sinne gemeint mare; und Rant bemerkte in ber zweiten Recenfion, nachbem er ben Ginn jenes Sates erklart, mit einer feinen Unspielung auf Berber's nicht genug verhehlte personliche Berlettheit: "jener Grundsat ift also nicht so bose, als ber Berfaffer meint. Es mag ihn wohl ein bofer Mann gefagt haben \*\*)!"

Um aber die sachliche Streitfrage hervorzuheben, so fassen wir die Differenz der beiden geschichtsphilosophischen Standpunkte, die hier einander gegenüber traten, näher in's Auge. Kant hatte kein anderes Interesse als diese kritische Bergleichung. Herder's Borstellungsweise ist die dogmatische, näher die leibnizische, anz gewendet auf die Geschichte. Zwischen Kant und herder liegt

<sup>\*)</sup> Ueber den Gebrauch teleologischer Principien in der Philosophie (Schluß). — Bb. X. S. 96. Bgl. Bb. V dieses Werks. I Buch. Cap. II. S. 43.

<sup>\*\*)</sup> Kant's Recension bes zweiten Theiles ber herber'schen Jbeen. — Bb. IV. S. 328 — 337.

bie Vernunftkritik. Als Kant die Naturgeschichte des Himmels schrieb, war seine Auffassung der Menschheit, die sich hier beis läusig kundgab, den Ideen verwandt, auf denen Herder's phistosophische Geschichtsbetrachtung ruht. Jetzt ist Kant von diesen Ideen um den Abstand der kritischen Spoche entsernt. Was ihm damals noch als eine erlaubte Hypothese erschien, gilt ihm jetzt als eine vollkommen unmögliche.

#### 1. Das herder'sche Stufenreich.

Herber's Borftellungsweise ift in ihren Elementen naturphilosophisch nach Art ber leibnizischen Metaphysik; auch die Geschichte erklärt er mehr physiologisch als moralisch; sie erscheint ihm mehr als höhere Naturgeschichte bes Menschen, benn als Freiheitsgeschichte. Gerade biefer Begriff, ber ben fantischen Gesichtspunkt ausmacht und charakterisirt, fehlt bei Berber fo gut als gang. Die gesammte Belt ift ein Stufenreich, ein ficht: bares Stufenreich ber Korper, ein unsichtbares organisirenber Rrafte; die Erbe nimmt unter ben Weltkorpern einen mittleren Plat ein, ber Mensch unter ben Beltbewohnern eine mittlere Stellung; es besteht eine Unalogie zwischen bem Beltkorper und seinen Bewohnern. Der Mensch ist felbst ein Mittelgeschöpf in bem Stufenreiche ber Befen; in ihm erreicht bie irbische Natur ihre Bluthe, ihren hochften Entwicklungsgrad, jenfeits beffen das Reich höherer Geister beginnt. So vereinigt der Mensch gleichsam zwei Belten in fich, die Belt ber unteren Ordnungen vollendend, die der höheren beginnend; er ift gleichsam ein Compendium ber Belt: Mitrofosmus. Ber erkennt in biefen Gebanken nicht alle Grundzüge ber Monabenlehre?

2. Die falschen Hnpothesen. (Kant und Moscati.)

Um die Bestimmung bes Menschen zu erkennen, muffen

seine natürlichen Bebingungen und Vorstusen erkannt sein. Er ist die Blüthe der Erdgeschöpfe. Man muß die Wurzeln des menschlichen Daseins dis in ihre dunkelsten Tiesen versolgen. Die Erde in ihren Revolutionen, die Kugelgestalt, die Ekliptik, der Erdbau, die irdischen Organisationen in Steinen, Pflanzen und Thieren, die emporsteigende Reihe der Geschöpfe von der bildenzden Kraft im Steine zur treibenden in der Pflanze, zur empfindenden im Thiere, zur denkenden im Menschen: das ist die Reihe der Vorbedingungen des Menschenlebens. Auch die denkende Kraft, die Vernunft, hat ihre organische Bedingung: die auszechte Gestalt. Sie ist gleichsam die Signatur des Geistes. Aus dieser Figur entwickelt Herder alles Menschliche, alle charakterissischen Merkmale der Humanität.

Eine solche Ableitung ber Bernunft mußte bem fritischen Philosophen seltsam vorkommen. Mit diefer Folge verglichen, erscheint dieser Grund in der That wenig zureichend! Es ift noch bie Frage, ob die aufrechte Gestalt die Bernunft gemacht und nicht vielmehr die Bernunft die Gestalt aufgerichtet, ob überhaupt die Natur im Menschen die aufrechte Gestalt gewollt habe? Ein italienischer Anatom, Peter Moscati, batte in einer akabemischen Rebe bas Gegentheil zu beweisen versucht; er zeigt, baß eine Menge organischer Uebelftanbe namentlich fur bie Geburt bes Menschen von der aufrechten Gestalt herrühren, daß die thierische Natur des Menschen eigentlich vierfüßig sei, daß der Mensch sich gegen ben Instinct ber Natur aufgerichtet habe. Rant batte Moscati's Schrift "über ben Unterschied ber Structur ber Thiere und Menschen" lange vor bem herber'schen Buche beifällig beurtheilt. "So parador auch biefer Sat unferes italienischen Doctors scheinen mag," fagt er am Schluß feiner Beurtheilung, "fo erhalt er boch in ben Banben eines so scharffinnigen und philoso=

phischen Zergliederers beinahe eine völlige Gewißheit. Man fieht baraus: die erste Vorsorge ber Natur sei gewesen, daß der Mensch als ein Thier für sich und seine Art erhalten werde, und hierzu mar diejenige Stellung, welche seinem inwendigen Bau, ber Lage ber Frucht und ber Erhaltung in Gefahren am gemäßesten ift, die vierfüßige: daß in ihn aber auch ein Reim von Bernunft gelegt sei, wodurch er, wenn sich solcher entwickelt, fur die Gesellschaft bestimmt ift, und vermittelst beren er für beständig bie biezu geschickteste Stellung, nämlich die zweifüßige annimmt, wodurch er auf einer Seite unendlich viel über die Thiere gewinnt, aber auch mit ben Ungemächlichkeiten vorlieb nehmen muß, bie ihm baraus entspringen, bag er fein Saupt über feine alten Cameraden so ftolz erhoben hat\*)." Nach diesem Urtheile Rant's über die Ansicht Moscati's, mußte es ihm ungereimt erscheinen, wenn herber mit ber aufrechten Gestalt viel Staat machte und, indem er aus ihr bie Bernunft felbft erklaren wollten nicht, niger verwechselte als Grund und Folge.

UNIVERSIT.
5. Die falschen Analogiem, OF

Das Stufenreich der irdischen Geschöpfe enthält zugleich der ren Berwandtschaft. Mit dieser Berwandtschaft eröffnet sich eine reiche Aussicht in Bergleichungen und Analogien, denen Herber mit besonderer Borliebe nachgeht. Kant bezeichnet diese Eigenthümlichkeit Herber's mit lobendem Tadel als eine "Sagacität in Analogien", als einen "nicht lange genug verweilenden, viel umfassenden Blick". Herber liebte es, den Menschen die Blüthe der Erdgeschöpfe, die Blüthenkrone der Schöpfung zu nennen,

<sup>\*)</sup> Rant's Recension ber Schrift von Moscati u. s. f. Königsb. gel. und polit. Zeitungen 1771 (67 St. 23. Aug.) Bgl. Reide's Kanstiana, Rachtr. zu J. Kant's Schriften. S. 66—68,

er führt bieses Bild weiter aus in ber oft wiederholten Bergleischung ber menschlichen Gestalt mit bem Bau ber Pflanze.

Die höhere Bestimmung läßt fich nur ahnen im Glauben. Der Mensch ist bestimmt, nach seinem Tobe in die Ordnungen der höheren Besen überzugehen, welche höhere Beltkörper bewohnen. Der Glaube an die Unsterblichkeit grundet fich auf ben Gedanken ber Metamorphofe. Es giebt für die Unsterblichkeit teinen Beweisarund aus der unfichtbaren Welt der Geiffer, Die wir nur ahnen, nicht schauen; boch giebt es einen Beweis aus ben Analogien ber sichtbaren Belt: Die Aehnlichkeit mit ber Metamorphose ber Thiere. Bie aus ber Raupe ber Schmetterling wird, so entsteht aus bem irbischen Leben bes Menschen bas jukünftige, höhere. Indessen diese Analogie, mit der man so oft ben Unsterblichkeitsglauben hat stüten wollen, ist wenig haltbar. Die Palingenesie folgt in dem thierischen Leben nicht auf den Tod, sondern auf den Puppenzustand; im menschlichen Leben foll fie auf ben Tob folgen. Aber Tob und Berpuppung sind auch im thierischen Leben sehr verschiedene Bustande: auf die Nichtbeach= tung biefes Unterschiedes grundet fich jene vermeintliche Unalogie.

Eine andere für die Unsterblichkeit angeführte Analogie ift die Stufenleiter der Dinge. Eingeräumt, daß eine solche Stufenleiter wirklich in der Natur vorhanden sei und die zum Mensschen fortschreite, so darf man vielleicht schließen, daß nach diesser Analogie auch jenseits des Menschen sich das Stufenreich in höheren Wesen forsetzen werde, aber daraus folgt für die Unsterdslichkeit des Menschen offendar nichts. Die Unsterdlichkeit ist Stufenerhebung, sie besteht darin, daß sich das selbe Individum auf die höhere Stufe erhebt und also in verschiedenen Stufen der Weltleiter seine Lebenszustände sortentwickelt. Aber in

jener angenommenen Stufenordnung der Dinge eristiren auf versschiedenen Stufen der Weltleiter verschiedene Individuen, versschiedene Arten. Es giebt keine Analogie zwischen der Stufenershebung und Stufenleiter, so wenig als zwischen Tod und Berpuppung.

So gründet fich ein großer Theil der Ideen Herder's bald auf verfehlte Analogien, bald auf ungereimte Hypothesen. ift ungereimt, aus ber aufrechten Gestalt bie Bernunft, aus unfichtbar organisirenben Naturfraften bie menschliche Geele ableiten zu wollen. Die menschliche Seele ift unerkennbar; jene unsicht= baren Grundfrafte find noch weniger erkennbar, benn es ift von ihnen nichts in ber Erfahrung gegeben. Bas also thut Berber ? Bas er nicht begreift, will er ableiten aus dem, was er noch weniger begreift! Solche Hopothesen und Erklärungen überfteigen alle menschliche Bernunft, "fie mag nun," wie fich Rant ausbrudt, "am physiologischen Leitfaben tappen ober am metaphyfischen fliegen wollen \*)." Sier ftellt fich Rant's fritischer Standpunkt bem bogmatischen Herber's, Dieser Art poetischer Metaphyfit, unverholen und nachdrudlich entgegen. Rant hat begriffen, daß die Geschichte der Menschheit bedingt ist durch den mensche lichen Endzweck; daß keine Physiologie, keine Metaphysik, sonbern allein die moralische Bernunft uns biefen Endamed erleuch Darum sagt er bem Bertheibiger Berber's, ber sehr unzeis tig ihm scholastische Metaphysik vorwirft, daß nach seiner Ueberzeugung "bie Geschichte ber Menscheit im Ganzen ihrer Beftimmung weber in ber Metaphysik noch im Naturaliencabinet durch Bergleichung bes menschlichen Stelets mit dem anderer Thiergattungen aufgesucht werben burfe \*\*)."

<sup>\*)</sup> Kant's Recens. bes I Th. ber herber'schen Ibeen — Bb. IV. S. 823. 24.

<sup>\*\*)</sup> Erläuterungen bes Recenfenten ber herber'schen Ibeen zu einer

Bas in der Beltgeschichte erreicht werden soll nach dem ihr inwohnenden Plane, ift ber moralische Beltzweck, bas Biel ber menschlichen Bernunft. Diefer 3med tann seinen gemäßen Ausbruck nicht in bem Individuum, sondern nur in der Gattung, im Bangen bes Menschengeschlechts, erreichen. Darum will Rant die Geschichte begriffen wissen als eine Entwicklung ber Menschheit im Ganzen. Bas in biesem Entwicklungsgange fortschreitet, ift die Menschheit als Sattung. Unter Diesem Gesichtspunkte läßt fich ber weltgeschichtliche Entwicklungsgang, Die fittliche Bahn der Menscheit einer asymptotischen Linie vergleichen, bie ihrem Ziele sich unaufhörlich annähert, aber in keinem ihrer Theile gleichkommt. Wenn Berber biese kantische Borftellungs: weise als "averroische Philosophie" bezeichnet, so hat er bieselbe vollkommen verkannt. Als ob Kant die Realität des Individuums leugnete, als ob er ber Menschengattung Merkmale zuschriebe, Die er ben einzelnen Menschen abspräche; als ob er überhaupt von bem logischen Gattungsbegriff bes Menschen handelte! Es ift klar, mas Kant hier unter Gattung versteht. Nicht bie Merk: male, welche ben Collectivbegriff Mensch ausmachen, sondern die Reihenfolge ber Generationen, in benen bas Menschenge= schlecht sich von Jahrhundert zu Jahrhundert fortpflanzt. Der logische Gattungsbegriff, verglichen mit bem Individuum, ift eine Theilvorstellung; es ware ein Widerspruch, wenn biefer Theilbegriff Merkmale enthielte, die bem Ganzen fehlen. gegen find die Individuen, in der Reihenfolge der Geschlechter betrachtet, Theile des Ganzen; jedes Einzelleben ift ein Bruchftud bes geschichtlichen Weltlebens. Es ift fein Biberfpruch, wenn bas Bange mehr enthält als ber einzelne Theil, mehr als

Phil. ber Gefch. ber Menscheit über ein im Febr. bes beutschen Merkur (1785) gegen biese Recens. gerichtetes Schr. — Bb. IV. S. 325 — 328.

bieser vermag und erreicht. Das ist der Unterschied zwischen dem Gattungsbegriffe der Menschheit im logischen und im geschichtlichen Verstande; die logische Gattung begreift die Individuen unter sich, die geschichtliche begreift sie in sich: diesen von Kant wohlbegriffenen Unterschied hatte sich Herber nicht klar gemacht, als er die kantische Philosophie mit der des Averroes verglich \*).

## 4. Das Stufenreich ber Dinge und bie menfcliche Freiheit.

(Rant und Schulz.)

Ueberhaupt steht die seit Leibnig in der Metaphysik einheis misch gewordene Theorie vom Stufenreich der Dinge in Widersspruch mit der kritischen Philosophie. Jene Theorie bildet eine metaphysische Weltansicht, welche die Möglichkeit einer Erkenntsniß der Dinge an sich voraussetz; eben diese Voraussetung ist von der Vernunftkritik widerlegt worden und mit ihr die Grundslage, worauf die Vorstellungsweise von einer stetigen Stufensolge der Dinge beruht.

Nicht bloß die Boraussetzungen, auch die Folgerungen jener Weltansicht widerstreiten der kritischen Philosophie. Die Bedinsgungen der moralischen Welt sind unmöglich, wenn die Dinge in einer solchen Stusenkette mit einander verknüpft sind. Die moralische Welt fordert im Menschen das Vermögen der Freiheit, der unbedingten Causalität im Gegensate zur mechanischen. Ist dieser Gegensat in der Weltverfassung unmöglich, so giebt es kein moralisches Vermögen, keine moralische Welt. Die Stussenleiter der Dinge in ihrem strengen Verstande hebt alle Gegenssäte auf, also auch diesen; an die Stelle der Gegensäte treten

<sup>\*)</sup> Rant's Recenf. bes II Theils ber herber'schen Jbeen. — Bb. IV. S. 336 — 37.

die graduellen Unterschiede, zulett die unendlich kleinen Differen-Es giebt keinen Gegensat zwischen lebloser und lebendiger Natur, zwischen Natur und Freiheit, zwischen Wahrheit und Irrthum, zwischen Tugend und Laster; es giebt überall nur höhere und niedere Grade der Bollkommenheit; Lebloses und Lebendiges find verschiedene Grade der Lebenskraft, Wahrheit und Arrthum verschiedene Grade des Urtheils, Tugend und Lafter verschiedene Grade ber Selbstliebe. Es giebt keinen freien Willen, darum auch keine Burechnungsfähigkeit, auch keine Strafwurbigkeit der Handlungen. Alle Beränderungen in der Belt, auch in der sittlichen, erfolgen mit mathematischer Nothwendigkeit nach bem Gesetze ber stetigen Folge, die keinem Bermögen erlaubt, von fich aus eine Reihe von Begebenheiten zu beginnen. biese Kolgerungen aus ber Theorie bes natürlichen Stufenreiches, die ben sittlichen Begriffen der kantischen Philosophie widerstreiten : es ift ber Streit ber Freiheit mit bem Lehrbegriff eines allgemeis nen Fatalismus.

In diesem solgerichtigen, die Freiheitslehre ausschließenden Berstande hatte Schulz die Theorie des natürlichen Stusenreichs entwickelt in seinem "Bersuch einer Anleitung zur Sittenlehre sur alle Menschen ohne Unterschied der Religion". Kant hatte die Schrift mit der Anerkennung ihrer Folgerichtigkeit gewürdigt, zurgleich aber dagegen den Widerspruch erhoben, den die Sittenzlehre der kritischen Philosophie auf Grund ihres Princips der Freizheit und Autonomie einlegt\*). Einige Jahre später stellte Kant in seinen Recensionen Herder's einer ähnlichen, nur weniger scharz

<sup>\*)</sup> Recension von Schulz's Versuch einer Anleitung zur Sittenlehre für alle Menschen ohne Unterschied ber Religion. Theil I. (Räsonniz rendes Bücherverzeichniß. Königsberg 1783). — Band V. S. 337—344.

fen und folgerichtigen Denkart seine moralische Geschichtsauffasfung entgegen. Er anerkannte ben Bersuch, ben Schulz gemacht hatte, eine Sittenlehre unabhängig von der Religion aufzustellen. Dieß war auch Rant's Absicht. Einmuthig, wie die Stufenkette ber Dinge, ift nach Schulz bas Gefet ber Rothwenbigkeit; er nennt biesen Begriff "eine felige Lehre", bie bas menschliche Gemuth von falschen Begriffen befreie, von allen Einbildungen reinige und durch die Erkenntniß bes Beltgesetes vollkommen beruhige. Aehnlich war in diesem Punkte die Sit= tenlehre Spinoza's. Beiden stellt sich die fritische Philosophie entgegen. Sie unterscheibet vom Gesetze ber Nothwendigkeit bas Gesetz ber Freiheit. Ueberall auf die richtigen Grenzen ber Begriffe bedacht, fest fie auch bem Begriffe ber Nothwendigkeit feine Grenzen: er gilt für bas Reich ber natürlichen Erscheinungen, aber nicht fur bie Innenwelt ber Gefinnnung; bie Ratur gehorcht ber Nothwendigkeit, Die fittliche Welt bem Gefete ber Freiheit. Auf dieses Gesetz grundet sich die kantische Sittenlehre, die auf solcher Grundlage sich unabhängig weiß von ben Unterschieden ber Diese Unabhängigkeit ift nicht Inbifferenz. Bielmehr verhält fich diese Sittenlehre selbst begründend zur Religion, tritisch zu ben verschiedenen Religionen, bejahend zu berjenigen, Die mit ber achten Moral übereinstimmt. Die Recension ift früher als die Grundlegung der kantischen Sittenlehre, aber sie enthält schon beren bewegenden Sauptpunkt. "Der praktische Begriff ber Freiheit", heißt es am Schluß, "hat in ber That mit bem speculativen, der den Metaphysikern ganglich überlaffen bleibt, gar nichts zu thun. Denn woher mir ursprünglich ber Zustand, in welchem ich jett handeln foll, gekommen fei, kann mir ganz gleichgültig sein; ich sage nur, was ich nun zu thun habe, und da ist die Freiheit eine nothwendige praktische Voraussetzung und eine Ibee, unter ber allein ich die Gebote der Bernunft als gültig ansehen kann. Selbst der hartnäckigste Skeptiker gesteht, daß, wenn es zum Handeln kommt, alle sophistischen Bedenklichkeiten wegen eines allgemein täuschenden Scheins wegfallen müssen. Ebenso muß der entschlossenske Fatalist, der es ist, so lange er sich der bloßen Speculation ergiebt, sobald es ihm um Beisheit und Pflicht zu thun ist, jederzeit so handeln, als ob er frei wäre, und diese Idee bringt auch wirklich die damit einstimmige That hervor und kann sie auch allein hervordringen." Die Causalität der Freiheit oder die intelligible Causalität ist der Grundbegriff, der die ganze kantische Sittenlehre trägt.

Nachdem wir die Metaphysik der Sitten in allen ihren Theis Ien entwickelt haben, stehen wir auf dem Uebergange von der Bernunftwissenschaft zum Bernunftglauben, von der Moral zur Religion.

### Zweites Buch. I. Abschnitt.

## Religionslehre.

Der Streit amifden Satung und Rritit.



### Erstes Capitel.

# Vernunftbedürfniß und Vernunftglaube. Problem der Cheodicee. Das Weltende.

Bevor wir die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Bernunft betrachten, mussen wir, um uns bilblich auszudrücken, genau den Ort bestimmen, den sie auf dem glodus intellectualis der kritischen Philosophie einnimmt. Schon vor der kritischen Epoche und noch unter dem Einsluß einer skeptischen Ersahrungsphilosophie hatte Kant ausdrücklich erklärt, daß die Sittlichkeit unabhängig sei von aller wissenschaftlichen Einsicht, daß der relizische Glaube abhängig sei nur von der sittlichen Gemüthsversassung. Darin lag indirect die Unabhängigkeit der Religion von der Erkenntniß. Dieses Berhältniß bleibt gültig; es wird durch die kritischen Untersuchungen nicht geändert, nur tieser begründet und aus der Natur der menschlichen Bernunft selbst begriffen.

Die Vernunftkritik macht die Entdeckung, daß unsere einzigen Erkenntnisvermögen Sinnlichkeit und Verstand, unsere einzigen Erkenntnisobjecte die sinnlichen Erscheinungen sind, daß aus diesem Grunde eine Erkenntnis übersinnlicher Objecte unmöglich ist. Solche Objecte sind benkbar, aber nicht erkennbar. Sie sind Vernunftpostulate, aber nicht Vernunftobjecte; sie sind moralische Ideen, nicht wissenschaftliche Begriffe. Es giebt dars

um von den Objecten der Religion keinerlei wissenschaftliche Einficht. Entweder ist die Wirklichkeit und Eristenz solcher Objecte völlig ungewiß, oder die Gewißheit, welche sie mit sich führen, ist ganz anderer Art, als die wissenschaftliche Ueberzeugung. Es war die moralische Gewißheit, der Vernunftglaube, den schon die Methodenlehre der Kritik in ihrem Kanon ausgestellt und von Wissen sowohl als Meinen unterschieden hatte. Hier ist der Ueberzgang von der Vernunftkritik zur Religionslehre.

Alles Wiffen geht ben Weg ber Unschauung und Erfahrung; bier treffen wir nirgends ein Uebersinnliches. Die Vernunft bildet den Begriff des Unbedingten und Ueberfinnlichen (Freiheit, Gott, Unsterblichkeit), aber biese Ibeen stellen keine Objecte vor, bie burch Erkenntnig erreichbar, beren Dasein burch wissenschaftliche Grunbe erweislich mare. Erst bas Sittengesetz entbeckt uns das Dasein der Freiheit. So gewiß in uns das moralische Geset ift, so gewiß ist in uns bas Bermögen ber Freiheit; ebenso gewiß ist ber moralische Endzweck und die Bedingungen, unter benen berselbe allein erreicht werben kann: das Dasein Gottes und die Unsterblichkeit der Seele. So war es bie Kritif ber praktischen Bernunft, welche bie Objecte bes Bernunftalaubens befestigte; es war naber gesagt die Tugend als pflichtmäßige Gefinnung, worauf fich ber Glaube an einen moralischen Beltgesetgeber grundete: bie Tugenblehre enthielt ben Schluffel zur Religionslehre.

Diese Unterscheibung ber Religion von der Wissenschaft und überhaupt aller theoretischen Einsicht, diese Berbindung der Religion mit der Moral bestimmt durchgängig den religionsphilosophischen Charakter der kritischen Philosophie. Die Religion ist kein theoretisches Berhalten. Ihre Gegenstände sind in keiner Beise Erkenntnissobjecte. Es giebt in der menschlichen Bernunft

keine Einsicht in die Natur des Uebersinnlichen. Wo eine solche Einsicht behauptet wird, gleichviel auf welche Weise, da erhebt die kritische Philosophie ihren Widerspruch.

I.

Berftandesmetaphysit und Glaubensphilosophie. Rant's Berhältniß zu Mendelssohn und Schloffer.

Mun finden fich in bem kantischen Zeitalter felbst zwei Rich= tungen, welche in eben diesem Punkte der Bernunftkritik juwis berlaufen; sie gründen beide die Religion auf Erkenntniß, ben Glauben auf eine Ginficht in die Glaubensobjecte. Doch find biese beiben Richtungen in ber Art, wie sie jene Erkenntniß bes stimmen, selbst einander entgegengesett: die Einen wollen hier nur bie natürliche Einsicht, die Anderen nur eine übernatürliche Ertenntnifart gelten laffen; auf der einen Seite steht die Berstan= besphilosophie mit ihrer logischen Aufklärung, auf ber anderen bie Gefühls : ober Glaubensphilosophie mit ihrer Abneigung gegen alle Berftandesmetaphysit, mit ihrer Berufung auf ben innerlich erleuchteten Sinn. Benn eine natürliche Erkenntniß be8 Ueberfinnlichen möglich mare, so könnte fie niemals im Bege ber finnlichen Anschauung, sondern nur des Berftandes stattfinden. Das Uebersinnliche kann von Seiten ber menschlichen Natur nicht angeschaut, sondern nur gebacht werben. Soll es erkennbar fein, fo mußte es aus blogen Begriffen bewiesen werben konnen, es mußte eine bemonftrative Beweisart vom Dafein Gottes, von ber Unsterblichkeit ber Seele geben, und eine folche Beweisart hatte Mendelssohn in feinen "Morgenstunden" auszuführen gesucht. Alle Streitigkeiten, die in Ansehung der Glaubensobjecte von jeher geführt worden, sollten burch diese klaren Vernunftbeweise geschlichtet und für immer beseitigt werben; ber Streit sollte nicht in ber Sache, sondern bloß in Worten bestehen und volls kommen aufhören, sobald sich nur die Gegner über die Worte verständigen wollten. Aber ber Streit trifft die Sache felbft. Die dogmatische Metaphysit als eine Erkenntnig ber Dinge an sich gerfällt auf jedem ihrer Punkte in entgegengesette Systeme. Diese Rothwendigkeit hat bie Bernunftkritik begriffen; sie hat auch gezeigt, daß jener Streit schlechterdings nur fritisch aufzu-Eine bloße Wortverständigung hilft bier nichts; fie ist biesem Streite gegenüber so ohnmächtig als ber Strobhalm, ber ben Durchbruch bes Dceans aufhalten foll. So nuchtern biefe Bernunftbeweise und streng ihre Form ju fein scheinen, in Bahrheit überspringen sie alle Grenzen ber menschlichen Bernunft und gerathen in's Gebiet der leeren Einbildungen, womit sich keine Jebe Erweiterung der Bernunft ächte Wiffenschaft verträgt. über ihre natürlichen Grenzen ist eine Schwärmerei, die den mahren Bernunftgebrauch tobtet. Gine folche Schwarmerei findet Kant in jenem Bersuche Mendelssohn's und hält sie ihm vor in ben Bemerkungen, womit er Jacob's "Prüfung ber Morgenstunden" begleitet \*).

Es war die Zeit jenes berühmten und folgenreichen Streites, ber zwischen Mendelssohn und Jacobi über Lessing's Spinozismus entstanden war. In den Morgenstunden hatte Mendelssohn sein letztes Wort gesprochen. Jacobi hatte sich veranlaßt
gefunden, die wahre Lehre Spinoza's darzustellen und zu beurtheilen, und dieses Urtheil erklärte zuletzt, daß die Philosophie
Spinoza's vollkommen consequent und vollkommen atheistisch sei.
Der reine Verstand könne nicht anders als atheistisch denken; das

<sup>\*)</sup> Einige Bemerkungen zu L. H. Jacob's "Prüfung ber Menbels- sohn'schen Morgenstunden". (Leipz. 1786.) Ges. Ausgb. Bb. VI.

Unbedingte, bie Freiheit, Gott seien undenkbar, ba alles Denten begründend und bedingend verfahre; die Erkenntnig des gottlichen Dafeins sei baber nur möglich in einer vom Berstande gang verschiedenen Gegend ber menschlichen Natur. Durch unsere Sinne und Gebanken werben wir nur unserer Gindrucke, unse rer Borftellungen, also unseres Daseins inne, nicht eines anberen von uns unabhangigen, unbebingten, gottlichen Seins. Diefes erkennen wir nur burch Offenbarung; es offenbart fich nur in unserem Gefühl: wir fühlen, bag es ift. Dieses Gefühl ift bas Bahrnehmungsvermögen bes Ueberfinnlichen, unfer hohes res Erkenntnigvermögen, beffen Blid in bas reale Dasein einbringt: eine poetische Rraft ber Einsicht, hinter welcher ber bloß logische Berftand, die bloß sinnliche Anschauung weit zuruckbleiben. Jacobi finbet seine Bermandtschaft in Berber und hamann; biefen folgt ein jungeres, geniefuchtiges Geschlecht, aus beffen Reihe mir hier besonders 3. G. Schloffer hervorheben; sie alle erklaren ber fritischen Philosophie ben Rrieg, die sie aus poetischen Grunden bekampfen und aus religiofen verbachtigen \*).

## 1. Das Bernunftbeburfniß. Der orientirende Gefichtspuntt.

Kant bekämpft aus kritischen Gründen Mendelssohn ebenso sehr als Jacobi; der Streit beider hatte ihn, wie es scheint, zuserst nachdrücklicher auf die Lehre Spinoza's ausmerksam gemacht. Was er bei beiden verwirft, bei dem dogmatischen Metaphysiker wie bei dem Gefühlsphilosophen, ist ihre Nichtbeachtung der Verznunftgrenzen, ihre unkritische Denkart. Mendelssohn verkennt die Grenzen des Verstandes, indem er das Dasein Gottes des

<sup>\*)</sup> Ueber Jacobi vgl. Bb. V b. B. I Buch. Cap. XI. S. 195 figb.

monstrirt; Jacobi und seine Anhänger verkennen die Grenzen zwischen Anschauung und Verstand, indem sie ein höheres inztellectuelles Anschauungsvermögen im Gefühl, einen intuitiven Verstand geltend machen. Das Uebersinnliche ist nicht erkennbar weber durch Demonstration noch durch Offenbarung; dem Verzstande sehlt die Anschauung, der anschauende Verstand sehlt in der Einrichtung der menschlichen Vernunst. Wenn man auf Unzmöglichkeiten speculirt, so entsteht die Schwärmerei; wenn man die Vernunstgrenzen nicht mehr beachtet, so entsteht die Verwirzung, womit alle Klarheit aushört und die Vorstellungen in ein dunkles Chaos zusammensließen, worin niemand mehr weiß, wie sich orientiren.

Dieser Schwärmerei und Verwirrung Einhalt zu thun, schreibt Kant gegen beide Richtungen, sowohl die dogmatische Metaphysik als die Gefühlsphilosophie, den vortrefflichen Aufsat: "Was heißt sich im Denken orientiren?" Wie finden wir uns im Denken, d. i. unter den Gegenständen des Denkens, unter bloßen Gedankendingen, in der intelligibeln Welt, in der "Nacht des Uebersinnlichen" zurecht \*)?

Um uns irgendwo zurecht zu finden, muffen wir eine Richtung kennen, wonach wir die übrigen bestimmen. Sich in den Beltgegenden zurechtfinden, heißt sich geographisch orientiren; sich im Raume zurechtfinden, heißt sich mathematisch orientiren; sich in den Vorstellungen und Begriffen zurechtsinden, heißt sich

<sup>\*)</sup> Was heißt sich im Denken orientiren? (Berliner Monatssichr. October 1786.) Ges. Ausgb. Bb. I. Dieser Auffat gehört seinem Inhalt und seiner Absicht nach ebenso wenig als die "Beurtheilung der Frage: was ist Auftlärung" in die Logit, unter beren Titel der Herausgeber ihn gebracht hat. Wer aus diesem Titel auf den Charakter beider Aufsste schließen wollte, wurde sich eine grundsalsche Borstellung machen.

logisch orientiren. Man darf die letzte Art der Orientirung nach der Analogie der beiden ersten Arten beurtheilen. Wenn ich eine Weltgegend kenne, z. B. die Richtung nach Norden durch den Compaß, so sinde ich mich in Betreff der übrigen Weltgegenden leicht und sicher zurecht. Das Gesicht nach Norden gekehrt, habe ich Osten zu meiner Rechten, Westen zu meiner Linken; also muß ich zu meiner Drientirung außer der bezeichneten Weltgezgend noch den Unterschied zwischen der rechten und linken Seite kennen: diesen Unterschied macht das Gefühl, der Unterscheidungszgrund ist lediglich subjectiv. Ohne dieses Gefühl, diese subjective Bestimmung, kann ich mich weder im Weltraume noch sonst in einem gegebenen Raume, weder geographisch noch mathematisch, zurechtsinden.

Aehnlich verhält es sich mit ber Drientirung im logischen Benn meine Borftellungen Erfahrungsobjecte find, fo leitet mich die Erfahrung von der Wirkung zur Ursache, und von biesein Leitfaben aufwärts und abwärts fortschreitend orientire ich mich in der Natur und Sinnenwelt. Sobald ich diesen Faben verlasse und Objecte vorstelle, die nicht mehr empirisch find, so= bald ich also in ber dunkeln Welt des Ueberfinnlichen umbertappe, fo entsteht die Frage: wo finde ich hier ben leitenden Faben, ben orientirenden Gesichtspunkt? Das sinnliche Gefühl leitet bier nicht, bas Caufalitätsgeset findet bier teine Anwendung; nichts hindert, daß ich mir alles Mögliche einbilde, daß ich diese bunkle Welt mit allen möglichen Objecten bevolkere. Diesen Einbilbungen hingegeben, bin ich vollkommen besorientirt. Bu einer möglichen Drientirung in biefer Belt muß mir etwas gegeben fein, das mich hindert, ein Object ebenfo gut als das andere anzunehmen, etwas, bas mich zu bestimmten Annahmen innerlich nothiat: biefes Etwas fann nichts Unberes fein als ein Gefühl

bon bem, mas ber Bernunft nothig ift, b. h. als bas Gefühl ei= nes Bernunftbedürfniffes. Das ift ber einzige Leitstern, ber mich in ber blogen Gedankenwelt mit Sicherheit führt, in beffen Licht ich erkenne, daß von jenen bloß intelligibeln Objecten einige nothwendig und barum wirklich find. Rur burch biefes Bernunftbedürfnig läßt fich in ber Belt des Ueberfinnlichen bas Reale vom Imaginaren unterscheiben; nur durch biefen Unterscheidungsgrund wird die Drientirung möglich. Der Unterscheibungsgrund ift ein gefühltes Bedurfnig, ein Bedurfnig unserer Bernunft. Mis bloges Gefühl läßt er fich nicht burch Begriffe vorstellen, nicht miffenschaftlich bemonstriren; es giebt von ben Objecten ber intelligibeln Belt keine bemonstrative Gewißbeit: Dieß mogen Die bogmatischen Metaphysiker beherzigen, deren Bernunftbeweise hier nicht orientiren. Als Bedürfniß ift ber Unterscheidungs= grund lediglich subjectiv, ein Gefühl unseres Selbst, bedingt allein durch unsere eigene Natur, also keine Erleuchtung von oben, keine übernatürliche Anschauung, keine Offenbarung; es giebt von ben Objecten ber intelligibeln Belt keine Ginsicht burch Inspiration oder durch ein höheres Wahrnehmungsvermögen: dieß sei gegen die Gefühlsphilosophen gesagt, diese Gegenfüßler ber Berstandesmetaphysiker, die mit ihrem geheimen Bahrheitssinn uns ebensowenig in der Gebankenwelt orientiren. Bas uns bier allein orientirt, ift nicht Bernunfteinsicht noch weniger Bernunfteingebung, sonbern lediglich Bernunftbedurfniß.

Wie aber kann ein bloßes Gefühl, ein bloßes Bedürfniß uns Gewißheit verschaffen über die Wirklichkeit gewisser Gedanskenobjecte? Was wir durch das Gefühl wahrnehmen, ist ja nur der eigene Zustand; was uns das Bedürfniß vorstellt, ist ja nur ein begehrtes oder gewünschtes Object. Was in das Reich der Wünsche gehört, das gehört darum noch lange nicht in das Reich

ber Wesen. Was uns als nöthig erscheint, das ist darum bei weitem noch nicht wirklich. Es scheint sehr kühn, auf ein Bebürfniß die Gewißheit eines Objects zu gründen, sehr gewagt, sich von einem bloßen Bedürfniß in einer völlig unbekannten Welt leiten oder orientiren zu lassen.

#### 2. Der Bernunftglaube.

Indessen ift das Bedürfnig, von dem hier geredet wird, nicht jedes beliebige; es ist nicht von ben gabllosen Bunschen eis ner, mit benen die menschliche Einbildung spielt, die man haben ober nicht haben kann, die der Gine hat, der Andere nicht hat. Diefes Bedürfniß gehört zur Natur, zur Berfaffung ber menfchlichen Vernunft als solcher. So wenig die menschliche Vernunft sich ihrer ursprünglichen Unschauungen, der Kategorien, der Ideen entaugern tann, ebensowenig tann fie fich biefes Bedurfniffes entäußern. Es ift nothwendig, wie die Bernunft felbst. muß es empfinden, also ist es allgemein und nothwendig d. h. objectiv. Bas fich auf dieses Bedürfniß grundet, mas anzunehmen dieses Bedürfnig uns nothigt, das gilt ebendeghalb allgemein und nothwendig, das behauptet ebendeßhalb felbst eine objective Realität. Weil das Bedürfnig vernunftnothwendig ift, barum sind die Objecte, die es vorstellt, vollkommen gewiß; weil aber diese Bernunftnothwendigkeit ein Bedurfnig ift, barum ist die Gewißheit der angenommenen Objecte nicht die wissenschaft= liche der Demonstration, nicht die mystische der Offenbarung, sondern die bloß subjective der perfönlichen Ueberzeugung, die wir als Glauben vom Biffen und Deinen unterscheiben. das Bernunftbedürfniß grundet fich ber Bernunftglaube.

Nichts nöthigt bie Vernunft, überfinnliche Gegenstände ans zunehmen zur Erklärung ber finnlichen. Gin solches Bedurfniß

könnte erst eintreten, wenn die wissenschaftliche Erklärung an der Grenze der Sinnenwelt stände. An dieser Grenze steht sie nie. Darum gründet sich die Annahme geistiger Naturwesen, geheimnisvoller Kräfte u. s. f. auf kein Bernunftbedürfnis. Weber die Monadenlehre noch sonst eine Art der Metaphysik darf sich auf ein Bedürsnis der Bernunft berufen. Solche Annahmen sind theoretischer Art. Mit theoretischen Annahmen hat der Bernunftglaube nichts zu thun; sie fallen in den Kampf der wissenschaftlichen Meinungen, von denen der Vernunftglaube nicht berührt wird.

Hieraus erhellt, welcher Art das Vernunftbedürfniß und der Vernunftglaube ist; er ist lediglich moralischer Art; die Annahmen, die er macht, sind praktisch. Die intelligibeln Objecte, die das Vernunftbedürfniß erfaßt, über allen Zweisel erhebt, mit voller Sicherheit sesstschie bas Dasein Gottes, die Freiheit, die Unsterblichkeit der Seele: das sind die einzigen Objecte des Vernunftglaubens, dessen Charakter lediglich der moralische ist. Wenn wir diesen Vernunftglauben in der Form von Lehrbegriffen ausdrücken, so haben diese Begriffe gar keine doctrinale, sondern nur eine moralische Bedeutung. Die Glaubenslehre der Vernunft ist theistisch, aber dieser Theismus beruht allein auf moralischen Gründen: wir haben nicht Physikotheologie, sondern Moraltheologie.

Dieser Vernunftglaube ist in Rücksicht der intelligibeln Welt der einzige und orientirende Compaß und Begweiser. Er ist der Grund des religiösen Glaubens. Nehmen wir dem Glauben die Bernunft als Grundlage, so ist die Religion nur noch durch übernatürliche Offenbarungen möglich. Aber wie sind göttliche Offenbarungen möglich, ohne daß wir sie empfangen, wahrnehmen, verstehen können? Wie können wir diese Offenbarungen wahr-

nehmen und eine gottliche Erscheinung von einer anderen unterscheiden, ohne zu wissen, was göttlicher Natur ist, also ohne einen Vernunftbegriff Gottes, wonach wir felbst die Thatsache eis ner Offenbarung beurtheilen? Ohne Vernunft ift Religion unmöglich. Der Bernunftglaube ift in allen gallen ihre Bedingung. Nehmen wir der Bernunft das gläubige Berhalten und bamit bie Möglichkeit einer moralischen Gewißheit, so find die Bernunft: grenzen aufgehoben und aller Schwärmerei, allem Aberglauben und Atheismus Thor und Thur geöffnet. Bas heißt alfo, fich im Denken orientiren? Es kommt barauf an, in welcher Belt fich bas Denken zurechtfinden foll, ob in ber finnlichen ober in ber intelligibeln? In der Sinnenwelt orientirt uns Unschauung, Erfahrung, Biffenschaft; in ber intelligibeln Belt Bernunftbeburfniß, moralischer Glaube, Religion: in beiben Welten ift es also die Bernunft allein, die fich zurechtfindet, entweder die erkennende oder die moralische Bernunft, entweder Bernunftwiffenschaft ober Bernunftglaube.

### 3. Die intellectuelle Anschauung und die modernen Platoniter.

Der bornehme Ton und der etwige Friede in der Philosophie.

Die Religion orientirt im Denken und gehört barum zu bessen Aufklärung. Wenn dieser Leitstern sehlt ober erlischt, so wird es in einer Gegend unserer geistigen Natur vollkommen dunztel und in der hereindrechenden Verwirrung endet alle Freiheit des Denkens. In der Religion sind Vernunft und Glaube eines. Wenn sich Wissenschaft und Glaube nicht richtig in das Vernunftzgebiet theilen, so entsteht ein unbegrenzter und darum gesehloser Vernunftzebrauch, eine Willkürherrschaft, die mit der Aritikalle Denksreiheit ausseht. Wenn auf Grund der Vernunft aller

Slaube verbannt wird, so entsteht die Freigeisterei, der Vernunftunglaube, der mit dem religiösen Glauben einen Kampf eingeht, den nicht mehr die Vernunft, sondern zuletzt die Gewalt entscheidet. Wenn sich die Religion auf einem anderen Grunde als dem der Vernunft aufrichten will, so entsteht ein der Vernunft widerstreitender Glaube, der sich auf Autorität stützt und mit dieser steht und fällt. In beiden Fällen ist es um die Denkfreiheit geschehen; sie ist besonders bedroht, wenn das Genie die Jügel ergreisen will, die nur die besonnenste Kritik richtig sühren kann, wenn an die Stelle der Wissenschaft sich die sogenannte Gefühlsphilosophie drängt mit ihren Berufungen auf das höhere Wahrnehmungsvermögen, auf den geheimen Wahrheitsessinn und die mystische Vernunfterleuchtung.

Belches Ende diefe Richtung nimmt und wie die Geniephilosophie zulett in den Aberglauben einmundet, hat Kant mit vorhersehendem Scharfblide verkundet. "Der Gang ber Dinge ift ungefähr biefer. Buerft gefällt fich bas Genie febr in feinem kuhnen Schwunge, ba es ben Faben, woran es sonst bie Vernunft lenkte, abgestreift hat. Es bezaubert auch bald andere durch Machtsprüche und große Erwartungen und scheint sich selbst nunmehr auf einen Thron gefett zu haben, ben langfame, schwerfällige Vernunft so schlecht zierte; wobei es gleichwohl immer bie Sprache berselben führt. Die alsbann angenommene Marime ber Ungültigkeit einer zu oberft gesetzgebenden Bernunft nennen wir gemeine Menschen Schwarmerei, jene Gunftlinge ber gutigen Natur aber Erleuchtung. Beil indessen eine Sprachverwirrung unter biefen selbst entspringen muß, indem, da Bernunft allein für jebermann gultig gebieten tann, jest jeder feiner Gingebung folgt, so mussen zulett aus inneren Eingebungen burch Zeugnisse äußere bewährte Facta, aus Traditionen, die anfänglich selbst gewählt waren, mit ber Zeit aufgebrungene Urkunden, mit einem Worte die gänzliche Unterwerfung der Vernunft unter Facta, d. i. der Aberglaube entspringen, weil dieser sich boch wenigstens in eine gesetzliche Form und dadurch in einen Ruhesstand bringen läßt."

Die kritische Philosophie widerspricht zwar der Berftandesaufklärung eines Menbelssohn eben so fehr als ber Gefühlsrich: tung eines Jacobi, boch hat sie mit jenem wenigstens ben wichtigen Berührungspunkt, daß es unter allen Umftanben bie Ber: nunft allein ift, bie uns richtig orientiren kann im Gebiete fowohl ber Erkenntniß als bes Glaubens, daß die Bernunft nur durch Bernunft beurtheilt werben barf, daß über bie Grenzen bes Bernunftgebrauchs bie Bernunft felbft und allein entscheibet. Dagegen die Gefühls: und Glaubensphilosophie verwirft allen logischen Bernunftgebrauch, wo es sich um bas Erkennen bes wirklichen Daseins handelt; diese Einsicht sei burch keine Anftrengung menschlicher Bernunftfrafte, burch teine Untersuchung, nur burch Offenbarung möglich; bas Bermogen in uns, welches bie Offenbarung vernimmt, sei weber Sinnlichkeit noch Berstand, sondern eine intellectuelle Anschauung, der allein die überfinnliche Belt einleuchte. Diese intellectuelle Unschauung verhalt sich zu dem Ueberfinnlichen, wie die platonische Philosophie ju ihrer Ibeenwelt; baber wird von ben Gefühlsphilosophen bie platonische Philosophie gegen die kritische geltend gemacht: jene besite für bas Uebersinnliche bas empfängliche Organ, welches die kritische Philosophie nicht habe, vielmehr verneine und in ihren Unhängern zerftore. In biesem Sinne wiberrath namentlich 3. G. Schlosser bas Studium ber kritischen Philosophie in seinen beiben "Senbichreiben an einen jungen Mann, ber fie ftubiren mollte". Er tabelt und beklagt bie prosaisch : fritische Denkweise, die den poetischen Sinn in der Philosophie töbtet und "allen Ahnungen, Ausbliden auf's Uebersinnliche, jenem Genius der Dichtkunst die Flügel abschneibet."

Woher kommt jene Anschauung des Uebersinnlichen, welche die kritische Philosophie nur deßhalb nicht hat, weil sie dieselbe in der Berfassung unserer Bernunft nicht findet? Sie fehlt in ber gewöhnlichen Menschenvernunft und muß daher eine ungewöhnliche Ausruftung sein, die nur die wenigsten haben, eine besondere Bernunftbegabung, ein Privilegium bes menschlichen In biefer Rudficht soll sich ber geniale Denker vom fritischen unterscheiben. An die Stelle der Schule tritt bas gebeimnifvolle Drakel bes inspirirten Philosophen, an bie Stelle bes schulmäßigen Denkens tritt bas geniemäßige. Daburch bestimmt fich ber Ton, ben biefes neue Philosophengeschlecht rebet. Sie laffen fich nicht auf Untersuchungen und Prüfungen ein; ba fie sich privilegirt erscheinen, so reben sie "vornehm"; sie sind die begabten, auserwählten, poetischen Philosophen; bie anderen, an ihrer Spite die fritischen Philosophen, sind die prosaischen. Sie berufen sich gegen Kant auf Plato, in dem Philosophie und Runft eines war, beffen poetische Bernunft in ber Unschauung ber Ibeenwelt lebte. Es mußte Rant fehr ungereimt erscheinen, daß, nachdem die Vernunftkritik ihre Untersuchungen vollendet hatte, man Plato zum Borbilbe nehmen und die Philosophie, bie eben mit so vieler Anstrengung kritisch geworben war, mit einem mal poetisch machen wollte. Bon ber Philosophie forbern, fie folle poetisch werben, bas schien in Rant's Mugen eben fo weise, als ob man von ben Kaufleuten verlangen wollte, sie mochten ihre Sanbelsbucher funftig in Berfen schreiben \*).

<sup>\*)</sup> Bon einem neuerbings erhobenen vornehmen Tone in der Phistosophie. (Berl. Monatsschr. Mai 1796.) Ges. Ausgb. Bb. I. S. 173—194.

Als die Vernunftkritik auf den Schauplat der Philosophie trat, standen ihr die Dogmatifer und Steptifer gegenüber. Der Dogmatismus mar ber Tob ber Philosophie, ber Stepticismus mar minbeftens feine Belebung. Die kritische Denkweise erweckte in ber Philosophie von neuem bie schon erstorbene Lebensfraft; sie entrig sie ben Banben ber Dogmatifer und Skeptifer, bie beibe an ihrem Untergange arbeiteten. Die entgegengesetten Ansichten im Gebiete ber Metaphysik murben von der Kritik bargethan, beurtheilt, widerlegt; jeber unrechtmäßige Streit wurde unmöglich gemacht, jeder rechtmäßige burch bie Bernunft felbst geschlichtet. Es schien, als ob durch die Rritit bie speculative Bernunft in die Berfassung eingetreten sei, welche Kant für die Staaten und das Berhältniß ber Bölker forbert: eine Berfaffung, die alle Aussichten gewährt, alle Bedingungen entbalt zu einem ewigen Frieden.

Diese Aussicht ift wieder bebenklich geworben burch jenen neuerdings erhobenen "vornehmen Ton" antikritischer Philosophen. Die neuen Platoniker widerrathen öffentlich das Studium ber kritischen Philosophie und bringen sie in Migcredit, indem sie die Grunbfate berfelben falfch auslegen, fei es aus Untunbe ober auch aus einigem bofen Sange gur Chicane. Diese Art des Rampfes ist unrechtmäßig und verewigt ben 3wift. Wenn jene Platoniker, deren unbedachten Wortführer gegen die kritische Philosophie Schlosser abgiebt, die Grundsäte der letteren falfc auslegen, so ist ein doppelter Kall möglich: entweder sie verstehen jene Grundsätze felbst richtig und erklären sie gegen besseres Biffen, bann ift ihr Verfahren eine bewußte Unwahrheit; ober fie haben jene Grundfage felbst falfc verftanden, bann konnen fie ihrer eigenen Auslegung nicht gewiß sein, und wenn sie thun, als ob ihre Auslegung die ficherste mare, so handeln fie nicht weniger unwahr. Sie tragen eine Gewißheit zur Schau, die sie nicht haben, von der sie auch fühlen, daß sie ihnen sehlt. Der unrechtmäßige Kampf gegen die kritische Philosophie wird aushören, wenn ihre Gegner einen Grundsatz annehmen wollen, den die kritische Sittenlehre als die erste Pflicht des Menschen gegen sich selbst behauptet: du sollst nicht lügen! "Das Gebot: du sollst (und wenn es auch in der frömmsten Absicht wäre) nicht lügen, zum Grundsatz in die Philosophie als eine Weisheitslehre innigst aufgenommen, würde allein den ewigen Frieden in ihr nicht nur bewirken, sondern auch in alle Zukunst sichern können\*)."

#### II.

#### Die Theodicee in der Philosophie.

### 1. Das Problem.

Das eigentliche Object der Religion ist wissenschaftlich unerstennbar. Bezeichnen wir genau die Grenze zwischen Glauben und Wissen. Was ist, genau bestimmt, der Gegenstand unseres Glaubens, dieses dem Wissen stetst unerreichbare Object? Die Freiheit fordert das höchste Gut als Endzweck, d. h. die vollenz dete Uebereinstimmung zwischen Tugend und Glückseligkeit, die Glückseligkeit als Folge der Tugend: ein Zusammenhang, der nur möglich ist durch eine moralische Weltregierung, durch die

<sup>\*)</sup> Berkündigung bes nahen Abschlusses eines Tractates zum ewisgen Frieden in der Philosophie (Berl. Monatsschr. Dec. 1796). Ges. Ausgb. Bb. III. S. 395—408. Dieser Auflat und der vorige geshören aus chronologischen, sachlichen und persönlichen Gründen genau zusammen. Der Herausgeber hat Unrecht gethan, sie von einander zu trennen, sogar durch verschiedene Bände; er hat außerdem Unrecht gesthan, den ersten unter die Logit und den zweiten unter die Metaphysik zu bringen.

Gerechtigkeit ber gottlichen Borsehung in ber Belt. Sier ift es, wo ber Glaube beginnt. Sein Object ist die moralische Beltregierung, die Gerechtigkeit Gottes in ber Belt, die Ueberein= stimmung ber natürlichen und sittlichen Weltordnung, ber Naturund Sittengesete: mit einem Bort bie Bebingung, unter ber allein aus ber Tugend die Glückfeligkeit bervorgebt. Das kann nur geschehen, wenn auch die Natur so eingerichtet ift, baß fie mit bem moralischen Beltzwede zusammenftimmt. In einer zwedmäßig geordneten Ratur offenbart sich der göttliche Wille als Runftweisheit, in ben Ordnungen ber sittlichen Belt offen: bart er sich als moralische Weisheit: ber Begriff jener hochsten Runstweisheit ift Physikotheologie, ber Begriff dieser hochsten moralischen Beisbeit ift Moraltheologie. Die Uebereinstim= mung ber Kunftweisheit und moralischen Beisheit, diese Einheit der Physikotheologie und Moraltheologie, ift bas eigentliche Glaubensobject. Bon dieser Einheit giebt es teinen wissenschaftlichen Begriff.

Wenn wir die Gerechtigkeit Gottes in der Welt begreifen könnten, so müßten wir sie aus dem Laufe der Welt beweisen und rechtsertigen können. Diese Rechtsertigung wäre eine Theodicee im philosophischen Sinn. Das Glaubensobject fällt daher in der Hauptsache mit dem Inhalte der Theodicee zusammen. Wäre der Glaubensinhalt der Vernunft erkennbar, so müßte es eine Theodicee im philosophischen Sinne geben. Wenn aber alle philosophischen Versuche in der Theodicee mißlingen, so liegt eben darin der thatsächliche Beweis, daß es von dem Glaubensobjecte keine Wissenschaft giebt, daß sich die Religion nicht auf die theoretische Vernunft stüßen darf. Die Religion beruht nur auf der praktischen oder moralischen Vernunft. Negativ ausgedrückt: sie beruht nicht auf der theoretischen, oder, was dasselbe heißt,

eine Theodicee im philosophischen Sinn ist unmöglich. Diesen Beweis schickt Kant seiner Religionsphilosophie voraus, gleichs sam als beren negative Begründung \*).

Eine philosophische Theodicee soll durch Gründe der Bernunfteinsicht die Einwürfe heben, die von jeher gegen die Theorie
einer göttlichen Weltregierung gemacht worden. Eine göttliche Weltregierung ist plan: und zwedmäßig; nun eristirt in der Welt so viel Zwedwidriges: wie reimt sich mit jener Theorie diese Erfahrung? Giebt es keine wissenschaftliche Lösung dieses Widerspruchs, so giebt es keine philosophische Theodicee.

Der Wiberspruch gegen die zwedmäßige Weltordnung erhebt fich in breifacher Gestalt. Wir erklären ben Weltzweck burch bas Gute im absoluten Ginn, burch bas Gute in relativer Bebeutung und durch das richtige Berhältniß beiber. Das absolut Gute ift bie moralische Gefinnung, bas relativ Gute ift bas natürliche Wohl, das richtige Berhältniß beiber ift die ber Tugend angemeffene Glückfeligkeit (bie Gerechtigkeit in ber Beltorbnung). Nun eristirt im Biberspruche mit bem Guten so viel Boses in ber Welt, im Widerspruche mit bem Wohl so viele Uebel und Leiben, im Widerspruche mit der Gerechtigkeit so viel Digverhaltniß zwischen Tugend und Gludfeligkeit. Das find die Ginmande, welche, ber lette am ftartften, gegen bie gottliche Beltregierung in die Wagschaale fallen. Das Dasein bes Bosen in ber Welt ftreitet mit ber Beiligkeit, bas Dafein ber Uebel mit ber Gute, bas Migverhältnig zwischen Tugend und Glud mit ber Gerechtigfeit Gottes.

Wenn es unmöglich ist, diesen breifachen Ginwand wissen: schaftlich zu widerlegen, diesen breifachen Widerspruch durch Be-

<sup>\*)</sup> Ueber das Mißlingen aller philosophischen Bersuche ber Theobicee. (Berl. Monatsschrift, Septbr. 1791.) Ges. Ausgb. Bb. VI.

griffe aufzulösen, so giebt es teine philosophische Theobicee. Sier behält P. Baple gegen Leibnig Recht. ist unmöglich. Philosophisch läßt sich die sittliche Weltregierung nicht beweisen. Mit mas für Gründen wollen die Bertheidiger ber gottlichen Beiligkeit, Gute, Gerechtigkeit in ber Belt gegen bie Unkläger auftommen, wenn diese auf die Thatsache bes Bofen, bes Uebels, ber Ungerechtigkeit in ber Belt mit fo vielen Erfahrungen bin= Sat Gott bas Bose gewollt, so ift er nicht heilig; hat Gott bas Bose nicht gewollt, sondern zugelassen, weil er es nicht verhindern konnte, so ift das Bose eine unvermeidliche Rolge ber endlichen Befen, fo ift es felbst unvermeidlich, also nothwendig; bamit wird die Burechnungsfähigkeit, die Schuld, bas Bofe selbst aufgehoben. Entweder also verneint man die Heiligkeit Gottes ober bas Bose in ber Welt. In feinem Falle läßt fich burch Bernunftgrunde einsehen, wie mit der Beiligkeit das Bose übereinstimmt.

# 2. Die moralische Beltregierung.

Der bedeutenbste Einwurf ist die in der Welt herrschende Ungerechtigkeit: auf der einen Seite das straflose Verbrechen, das sich wohlbesindet, auf der andern die verkannte, unterduckte, in's Elend gestoßene Tugend. Jum Verbrechen gehört die Strase, nicht bloß die innere des Gewissens, die vielleicht mit dem zunehmenden Laster immer mehr abnimmt, sondern die äußere der Weltgerechtigkeit. Wenn diese Strase ausbleibt, so steht die Gerechtigkeit in Frage. Jur Tugend gehört das Leiden, aber nur als die Bedingung, unter der sich die Tugend erprobt, nicht als die Folge der Tugend, als deren letzte Folge. Wenn nun doch die Ersahrung so viele Fälle in der Welt antrifft, die den Ausspruch des Dichters beweisen: "dem Schlechten folgt es mit

Liebesblick, nicht bem Guten gehöret die Erde", so ist wenigstens in dieser so beschaffenen Welt die Gerechtigkeit nicht einheimisch. Wegreden läßt sich dieser Widerspruch nicht. Erwartet man seine Lösung in einer anderen, kunftigen Welt, so ist dieß eine gläubige Hoffnung, aber kein wissenschaftlicher Beweis.

#### 3. Unmöglichfeit einer boctrinalen Theobicee.

Das Ergebniß heißt: man kann die göttliche Weltregierung nicht dogmatisch beweisen, auch nicht deren Gegentheil. Die dafür ausgebrachten Beweise lassen sich durch so viele Zweisel entkräften, aber ebensowenig gelten die Beweise dagegen. So hat in der philosophischen Theodicee weder der Vertheidiger noch der Ankläger Necht; der Richter in dieser Sache kann weder losprechen noch verurtheilen, es bleibt ihm nichts übrig, um verz gleichungsweise zu reden, als von der Instanz zu absolviren und die ganze Frage abzuweisen als eine solche, die keine richterliche Entscheidung zuläßt.

Benn wir bessenungeachtet die göttliche Beltregierung und beren absolute Gerechtigkeit aus Bernunftgründen annehmen mussen, so werden diese Gründe nicht wissenschaftliche, sondern nur moralische sein können. Die Theodicee ist kein Gegenstand der Einsicht, sondern des Glaubens; sie ist nicht philosophisch, sondern moralisch. Bergleichen wir damit die Theodicee in der ehre würdigen Form der altbiblischen Erzählung, den Streit zwischen Siod und seinen Freunden, so wollen die letzteren die vernünstelnden Bertheidiger der göttlichen Gerechtigkeit sein, die Philosophen der Theodicee, die "doctrinalen Interpreten" der göttlichen Weltregierung; sie schließen aus Hiod's Leiden auf dessen Sünden, sie können das Leiden nur als verschuldetes lebel begreifen und machen die göttliche Gerechtigkeit zum Obersat ihrer

Schlußfolgerungen, als ob sie von ihr eine bemonstrative Gewißsheit hätten. Siob bagegen, sich des unverschuldeten Leidens bezwußt, stützt sich wider seine vernünftelnden Ankläger auf den moralischen Glauben an die göttliche Gerechtigkeit, der nicht zu begreifen ist durch menschliche Vernunftschlüsse, aber unbedingt gilt als Gottes unerforschlicher Rathschluß.

Wenn überhaupt die Theodicee ihrem Inhalte nach ein Gegenstand unserer Bernunft sein kann, so ist sie dieser Gezgenstand nur in moralischer, nie in philosophischer Hinsicht.

#### III.

#### Das Enbe aller Dinge.

Es ist also einzuräumen, daß in dem Beltlaufe so viele Widersprüche mit ber gottlichen Beltregierung, so viele 3med. widrigkeiten eriftiren, daß die Natur bes Beltlaufs diefelben mit sich führt und uns beren Lösung wenigstens nicht wissenschaftlich Die vollkommene Auflösung aller biefer Bibereinleuchtet. fpruche, ber eintretende Buftand gottlicher Gerechtigkeit mare auf Erben zugleich bas Endziel bes Weltlaufs, "bas Ende aller Dinge". Die driftliche Glaubenslehre bat in ihrer Eschatologie biese Borftellung theoretisch gemacht, nachbem unter den biblis schen Schriften die Apokalppse sie bilblich ausgeführt hatte. beffen ist eine solche Vorstellung ebenso unmöglich als ber philosophische Bersuch einer Theodicee, welcher Urt er auch sei. Es ift eine vollkommene Schmarmerei, eine Borftellung auszubilben, beren Object jenseits aller Erfahrungsgrenzen liegt. Ueber biese Grenzen hinaus reicht nur der moralische Glaube. Wie erscheint nun unter bem prattischen Glaubensgesichtspunkte bas Enbe aller Dinge? 218 Rant biese Frage aufwarf und ben merkwürdigen Auffat schrieb, der fie behandelt, mar seine moralische Glaubens:

lehre, die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Bernunft, schon erschienen. Man muß sich die besonderen Schickale zurückzusen, welche die kantische Religionsphilosophie im Kampse mit dem Kirchenglauben erlebt hatte, um das Schriftchen, welches die Ueberschrift führt: "das Ende aller Dinge", ganz und richtig zu würdigen. Der überraschende und seine Contrast, in dem Ansang und Ende der Schrift mit einander stehen, macht einen sast epigrammatischen Eindruck. Kant beginnt mit der Fernsicht nach dem jüngsten Tage, wo die Gläubigen das Ende aller Dinge suchen, und endet mit einem sehr deutlichen Hindlick auf die Gegenwart, die nach der vorausgegangenen Bestimmung selbst wie das Ende aller Dinge ausstieht\*).

#### 1. Unitarier und Dualiften.

Der jüngste Zag wird vorgestellt als das jüngste Gericht, an dem sich die göttliche Gerechtigkeit in ihrer Bollendung offenbart und jedem zutheilt, was er nach seinem sittlichen Werthe verdient hat. Hier trifft den Bösen ewige Strase und den Tuzgendhaften ewige Glückseligkeit. Unmöglich können alle selig gesprochen werden, sonst wäre entweder Gott nicht gerecht oder die Menschen nicht bose. Wenn man sich also das Ende aller Dinge als den Zustand einer allgemeinen und ausnahmslosen Seligkeit vorstellt, so hat man eine falsche Vorstellung entweder von der göttlichen Gerechtigkeit oder von der menschlichen Verzberdis. In diesem Punkte unterscheidet Kant die "Unitarier" von den "Dualisten"; jene sehen das Ende aller Dinge gleich der Seligkeit aller, diese sehen es gleich dem jüngsten Gerichte, das nach dem Maße des sittlichen Werthes den Einen Verdammniß,

<sup>\*)</sup> Das Enbe aller Dinge. (Berl. Monatsichr. Juni 1794.) Gef. Ausgb. Bb. IV. S. 391-408.

ben Andern Seligkeit zutheilt. Wenn der praktische Glaube zwischen beiden Vorstellungen entscheiden soll, so wird er zwar in theoretischer Rücksicht keine von beiden annehmen, aber in moralischer die dualistische vorziehen.

#### 2. Das naturliche und übernaturliche Enbe.

In Beziehung auf bas Reich ber Dinge, auf Welt und Natur, läßt sich bas Ende der Dinge verschieden auffassen. Entweder ist dieses Ende eine vollkommene Weltverwandlung oder Weltvernichtung oder Weltumkehrung. Im ersten Fall ist es eine Epoche, die im Laufe der Weltbegebenheiten eintritt, den vorhandenen Weltsauf oder die bestehende Ordnung der Dinge abschließt und eine neue einsührt: so erscheint es als ein Wendepunkt im Weltsauf, als ein relativ letztes Glied in der Kette der Dinge, als ein "natürliches Ende". Im zweiten Fall ist es als vollkommene Vernichtung nicht innerhalb der Natur möglich, also in natürliche"; im letzten Fall ist es "widernatürlich", weil es die natürliche und moralische Ordnung der Dinge nicht bloß besschließt oder vernichtet, sondern umkehrt.

Das natürliche Ende aller Dinge macht einen vollkommen neuen Weltzustand, bessen Seligkeit die Leiden und Uebel von sich ausschließt: dieser Zustand ist eine ewige Dauer, worin entweder gar kein Wechsel oder eine ununterbrochene Beränderung stattssindet. Eines von beiden muß der Fall sein. Sehen wir, der Zustand, in dem alle Dinge enden, sei eine ewige Dauer ohne allen Wechsel, so ist von diesem Zustande alle Beränderung, mitchin auch alle Zeit ausgeschlossen: er ist zeitlos, alles Dasein darin ist wie versteinert; in dem Momente, wo die Dinge ausphören, hat auch die Zeit ausgeschlossen; in diesem Momente muß zusgleich der zeitlose Zustand angesangen haben. Ist dieß nicht ein

vollkommener Biberfpruch: die zeitlofe Dauer habe angefan = gen? ift nicht Anfang ein Beitpunkt?, wie tann bas Beitlofe einen Beitvunkt haben? wie kann die Beit übergeben in die zeit= lose Dauer? Gin folder Uebergang ift schlechterbings undenkbar. So ist auch bas natürliche Ende ber Dinge undenkbar als zeit= und wechsellose Dauer. Wenn aber ber Wechsel und die Beranberung ewig fortbauert, so kann bieser wandelbare und veranberliche Bustand wenigstens keine Seligkeit sein, benn wo Bechsel ist, da sind auch Uebel, und wo Uebel sind, da giebt es keine wahrhafte Befriedigung. Go ift bas natürliche Ende aller Dinge in jeder Beise undenkbar. Seligkeit ift weder in der wechsel= losen Ruhe bes Daseins noch in ber ewigen Banbelbarkeit und Beranderung deffelben einheimisch. Da nun bas Dasein boch eines von beiden fein muß, entweder wechsellos ober mandelbar, fo ift überhaupt die Geligkeit nicht im Dasein, sondern im Aufboren alles Daseins, in ber Bernichtung, im Nichts zu suchen. Das Nichts allein ist die ewige Rube. Das ist die buddhistische Borstellung vom Ende aller Dinge, womit Kant in der Philosophie die spinozistische vergleicht. Nach dem Naturgesetz giebt es nur Bermandlung und Metamorphose, keine Bernichtung. Das Naturgefet erklart: aus nichts kann nichts werben, es giebt kein Entstehen und Bergeben, weber Schöpfung noch Untergang. So übersteigt ber Begriff einer vollkommenen Vernichtung alle naturgesetliche Möglichkeit. Darum nennt Kant diesen eschatologischen Glauben eine mostische Vorstellungsweise und die ewige Rube, die dem Nichts gleichkommt, bas "übernatürliche Ende aller Dinge".

3. Das wibernatürliche Enbe. Benn bie Ordnung der Dinge nicht aufhört (sei es relativ

burch Bermanblung ober ganglich burch Bernichtung), sonbern fich umtehrt, so tritt bas Ende aller Dinge ein, welches Kant als "widernaturlich" bezeichnet. Die Ordnung unserer Belt ift eine natürliche und moralische; unser Naturzweck ift Glud: feligkeit, unfer moralischer 3wed ift die Burbigkeit gludfelig ju Daß beide Ordnungen, die natürliche und moralische, übereinstimmen, daß bie Tugend am Ende gur Gludfeligkeit führt, daß die gesammte Beltordnung in ihrem letten Grunde moralisch regiert wird: eben dieß ift unfer Glaube. Glaube grundet fich auf bas moralische Gefet, bas bie Pflichterfüllung fordert um ber Pflicht willen, nicht in ber Absicht ober Hoffnung auf eine kunftige Gludfeligkeit. Diese Ordnung wird volltommen umgekehrt und ihrem Gefete widersprochen, wenn die Moral abhängig gemacht wird vom Glauben, wenn der Glaube abhängig gemacht wird von äußeren Gefeten, die burch Rurcht vor Strafe, burch hoffnung auf gobn ben Glauben erzwingen wollen: wenn mit einem Worte der Glaube, fatt sich bloß auf die Bernunft zu gründen, sich bloß auf die Autorität und beren Gemalt grundet.

In dem Vernunftglauben ist das Motiv der Pflichterfüllung die Pflicht, in dem Autoritätsglauben ist dieses Motiv die Furcht; bort ist die innerste Burzel des Handelns die Freiheit, hier deren äußerstes Gegentheil, die Unfreiheit in der Form der Unmundigzeit und Selbstscheil. Der Vernunftglaube ist in seinem Kern einverstanden mit dem christlichen Glauben. Die christliche Religion will, daß die göttlichen Gebote erfüllt werden, nicht aus Furcht vor Strafe, nicht aus Hoffnung auf Lohn, sondern aus Liebe. Dieses Motiv ist nicht das rigoristische der Moral, es ist noch weniger das terroristische der Autorität. Darin besteht der menschenfreundliche Charakter, die liberale Denkungsart des

Christenthums, bag es bie Liebe jum Motive bes sittlichen Sanbelns macht: bas nennt Rant "bie Liebenswürdigkeit ber driftlichen Religion". Benn man bem Chriftenthume biefen liebenswürdigen Charafter nimmt und an die Stelle der Liebe die Aurcht als sittliches Motiv fest, so verwandeln sich die menschenfreundlichen Buge ber driftlichen Religion in die gebieterischen und abschreckenden ber Mutorität, die nur Abneigung und Widerfetlichkeit einflößen können. Damit aber ist die moralische Ordnung umgekehrt und bas Ende aller Dinge in seiner wibernatürlichen Gestalt eingetreten. "Sollte es mit bem Christenthum einmal dabin tommen, daß es aufhörte, liebenswürdig zu sein (welches fich wohl zutragen konnte, wenn es, ftatt feines fanften Beiftes, mit gebieterischer Autorität bewaffnet wurde), so mußte eine Abneigung und Bidersetlichkeit gegen baffelbe bie herrichenbe Dentart ber Menschen werben; und ber Untichrift, ber ohnehin für ben Borlaufer bes jungften Tages gehalten wird, wurde fein obzwar kurzes Regiment anfangen; alsbann aber, weil bas Christenthum allgemeine Belt= religion zu fein zwar bestimmt, aber es zu werben von bem Schickfale nicht begunftigt sein wurbe, bas (verkehrte) Ende aller Dinge in moralischer Hinsicht eintreten."

Wer erkennt in biesem so geschilberten Enbe, in bieser Umtehr ber moralischen Ordnung, in den Urhebern dieses widernatürlichen Weltendes nicht die Züge der Wöllner, hilmer, hermes, Woltersdorf u. a., die das antichristliche Princip entweber in eigener Person sind oder es herbeiführen? So ist der tantische Aussach vom Ende aller Dinge ein auf das verkehrte Treiben des damaligen Zeitalters geworsenes grelles Schlaglicht.

Die beiben Abhandlungen "über bas Mißlingen aller philosfophischen Bersuche in ber Theodicee" vom Jahre 1791 und über "das Ende aller Dinge" vom Jahre 1794 begrenzen den Zeits

raum, in welchem Kant sein religionsphilosophisches System entwidelt. Sie bilden gleichsam den Rahmen zur "Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Bernunst", deren Untersuchungen
in den Zwischenjahren (1792 und 93) erscheinen. Diese begrenzende Einfassung ist auch für den Charakter der kantischen Religionslehre durchauß bezeichnend. Der erste Aussach zeigt, daß der
eigentliche Inhalt des Glaubens keine Sache der Wissenschaft ist;
der zweite legt sein Gewicht darauf, daß der Glaube selbst keine
Sache der Autorität sei. Gegenstand des Glaubens ist nur die
moralische Weltregierung, und die moralische Weltregierung ist
Gegenstand nur des Glaubens. Dieser Glaube gründet sich auf
die bloße Vernunft, aber allein auf die moralische; er gründet
sich nicht auf Vernunsteinsicht, sondern auf Vernunstbedürsniß.

# Zweites Capitel.

Das radicale Bose in der Menschennatur.

I.

Das Gute und Bofe unter religiofem Gefichtspunkt.

1. Das menfchliche Erlofungebeburfniß.

Der Zusammenhang zwischen Moral und Religion, wie bie Fritische Philosophie benselben begriffen hat, leuchtet uns volltommen ein. Die negative Erklarung heißt: ber religiöfe Glaube grundet sich nicht auf irgend welche Einsicht in die Natur der Dinge, bie Sittlichkeit grundet fich nicht auf irgend welchen religiösen Glauben; weber kann bie Wiffenschaft ben Glauben, noch ber Glaube bie Sittlichkeit erzeugen. Im Erforschen ber Dinge begriffen, begegnen wir nirgends bem religiösen Glauben. liegt mit der Wissenschaft und überhaupt mit der theoretischen Bernunft nicht in berselben Richtung. Benn man ihn in bieser Richtung sucht, so verfehlt man ihn nothwendig; ber Glaube, welcher scheinbar bas menschliche Wiffen erganzt, ber sich in ber Naturerklärung auf die Absichten Gottes beruft und den natürlichen Gründen übernatürliche hinzufügt, ist nicht religiös, sonbern doctrinal und gehört in das Reich der Lehrmeinungen und Hypothesen. Die positive Erklärung heißt: Die Religion grundet

fich auf die Moral, und diese besteht in der Gesinnung. Es ist die Gesinnung, die den Glauben erzeugt, es ist auch klar, woburch sie ihn erzeugt. Wir haben bas religiose Element, ben eigentlichen in ber sittlichen Gemuthsverfassung enthaltenen Glaubensfactor schon erkannt. Die pflichtmäßige Gefinnung ift bie Uchtung vor bem Gefet, bie alle Empfindungen zu Boben schlägt, bie in ber Selbstliebe wurzeln. Diese Achtung muß in jedem bas Gefühl bes eigenen Unwerths, ber eigenen sittlichen Unvolls kommenheit erzeugen. Denn wer will fich, mit bem Gesetze verglichen, aufrechthalten? Gut ift feiner, jeber foll es fein. Die sittliche Bollkommenheit erscheint als bas zu erstrebende Ziel, bie eigene Unvollkommenheit als der vorhandene Zustand, der von jenem Ziele unenblich weit absteht. Unvollkommenbeit ift Mangel, Gefühl bes Mangels ift Beburfniß nach Befriedigung. Die sittliche Bolltommenheit ift nicht unser Buftand, sondern unser Bedürfniß. 2018 Zustand gedacht, als erreichtes Ziel, ift sie eine leere Einbildung, eine moralische Schwarmerei; als Bedurfniß empfunden, ist sie bie tiefste Regung der menschlichen Natur, nicht eine vorübergebende und vereinzelte Reigung zufälliger Art, sondern ein nothwendiger und allgemeiner Gemuthezus ftand, ein Bernunftbeburfnig \*).

Dieses Bedürfniß ist es, welches den Glauben macht. Jestes Bedürfniß will Befriedigung. Bas dieses Bedürfniß besfriedigt, ist keine Einsicht, keine Handlung, sondern ein Glaube, nämlich die moralische Gewißheit, daß in der That das Sittensgeset Beltgeset oder Weltzweck ist, daß in ihm die ewige Ordnung der Dinge besteht und sich vollendet. Wir sehen deutlich, wie sich mit der sittlichen Gesinnung ein Bedürfniß und mit diesem

<sup>\*)</sup> Religion innerhalb ber, Grenzen ber bloßen Bernunft. Borw, zur ersten Auflage. — Sef. Ausgb. Bb. VI. S. 160 — 170.

Bedürfniß ein Glaube nothwendig und unabtrennbar verbindet. In der moralischen Gesinnung liegt das Gesühl des eigenen Unwerths, der eigenen moralischen Unvollkommenheit; in diesem Gesühle unseres Mangels liegt das Bedürfniß, von diesem Manzgel befreit zu werden. Der Mangel ist das Uebel im moralischen Sinn; die Besreiung von diesem Uebel ist die Erlösung. Wir sind erlöst, nicht wenn wir weniger unvollkommen sind, nicht also dadurch, daß wir vollkommener, sondern daß wir wirklich vollkommen werden. Nur der Zustand der Vollkommenheit ist Erzlösung; nur diese Erlösung befriedigt unser moralisches Bedürfniß. Aber die Möglichkeit der Erlösung ist ein Object bloß des Glauzbens; darum ist es nur der Glaube, der jenem Bedürfniss zu glauben, das Vernunstbedürfniß selbst ist ein Bedürfniß zu glauben, das sich auf unser sittliches Streben gründet, weil es ohne dieses Streben gar keinen Sinn hätte.

Aller Glaube, so weit berselbe rein religiöser Natur ist, geht aus von diesem Bedürsniß und richtet sich auf dieses Ziel, das wir als die Erlösung vom Uebel bezeichnen. Das Bedürseniß wird von der Vernunft selbst empfunden, es solgt unmittelz bar aus der moralischen Vernunft: darum ist auch der Glaube, der aus dieser Bedingung hervorgeht, ein reiner Vernunftglaube oder "Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft".

# 2. Der Urfprung bes Bofen.

Der Inhalt bieses Glaubens ist schon bestimmt durch das Bedürfniß der moralischen Vernunft. Es wird geglaubt, was unssere sittliche Natur fordert: die Erlösung des Menschen vom Uebel. Das ist kurzgesagt das Thema der Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft. Von hier aus begreift sich auch die Eintheilung der kantischen Religionslehre. Es sind gleichsam

brei Stadien oder Stufen, die sich in dem Erlösungsproces der Menschheit unterscheiden. Die Herrschaft des Bösen im Menschen ist das Erste, der Ausgangspunkt der Erlösung; die vollsendete Herrschaft des Guten ist das Letze, der Zielpunkt der Erzlösung. Diese Herrschaft ist ein Sieg des Guten, der den Kampf mit dem Bösen voraussetzt: so liegt in der Mitte zwischen den beiden Ertremen, nämlich der Herrschaft des Bösen und dem Siege des Guten, "der Kampf des guten Princips mit dem bösen um die Herrschaft über den Menschen."

Die religiöse Betrachtung bes Guteh und Bosen ift von ber moralischen unterschieden. Unter bem moralischen Gesichtspunkte wird bestimmt, mas gut und bose ift. Diese Bestimmung bleibt genau bieselbe unter bem religiosen Gesichtspunkt; es giebt nicht etwa verschiedene Erklärungen bes Guten und Bofen, eine anbere von Seiten ber Moral, eine andere von Seiten ber Religion. Gut ift ber Wille, ber burch nichts anderes motivirt wird als allein burch die Borftellung ber Pflicht; bas Bose ift bas Gegentheil bes Guten. Der Glaube andert an biefen Begriffen nicht bas Minbeste, er vertieft und erweitert fie nur vermoge seiner gangen Betrachtungsweise. Sein Object ift die Erlosung b. h. bie Bollendung bes Guten. Bas erlöft wirb, muß von etwas erlöft werben; wovon wir erlöft werben follen, ift bas Uebel im moralischen Sinn (bas Bofe). Bur Bollenbung und zum wirklichen Siege bes Guten gehört, daß wir das Bose grundlich überwunden haben, daß wir in der Burgel davon erlöst sind. So ist die Burgel des Bosen eigentlich basjenige, wovon wir erlöft fein wollen. Die Vorstellung von bem Grunde bes Bosen hangt barum mit ber Vorstellung ber Erlosung auf bas genaueste zusammen. Und in biesem Punkte unterscheibet fich die religiose Betrachtungsweise von der moralischen. Diese

bestimmt, was gut und bose ist; jene verfolgt beibe Begriffe bis an die äußerste Grenze: das Gute dis zur Vollendung, das Bose dis zu seiner Burzel. Unter dem religiösen Gesichtspunkte handelt es sich nicht bloß um den Unterschied des Guten und Bosen, sondern um die Vollendung des Guten und um den Ursprung des Bosen. Von einer wissenschaftlichen Lösung dieser Fragen kann nicht die Rede sein. Die Moral verlangt, daß unter allen Umständen das Gute gethan, das Bose unterlassen werde. Auf das sittliche Handeln hat es keinen Einstuß, wie wir uns die Vollendung des Guten und den Ursprung des Bosen vorstellen: diese Vorstellungsweise ist also weder wissenschaftlich noch (im engeren Sinn) moralisch, sondern religiös. Hier tritt uns der Unterschied des Glaubens von Wissenschaft und Moral deutlich entgegen.

Die erste Frage ber religiösen Betrachtungsweise betrifft ben Urfprung bes Bofen. Das ift ber erfte Punkt, ben ber Glaube auffucht: bie Grund : und Cardinalfrage aller Religion. Erlösung ober bie Bollendung bes Guten bat keinen Ginn, wenn nicht klar ist, wovon wir zu erlösen sind. Und wovon anders find wir zu erlosen als von bem, mas allem Bofen zu Grunde liegt, von bem Grunde des Bofen felbft? Daber ftellt Rant die Frage nach dem Grunde des Bosen an die Spite seiner Reli-In neuer Gestalt begegnet ihm hier wieber bas gionslehre. Problem ber menschlichen Freiheit, bas schwierigste aller Probleme, und er wird noch einmal zu seiner Lehre vom intelligibeln Charafter zurudgeführt. In biefer gangen Untersuchung über ben Ursprung bes Bosen, in ber Art und Beise, wie Kant alle Schwierigkeiten ber Sache einfieht, auseinanderlegt und bemeiftert, erkennen wir eine jener Leistungen bes menschlichen Tieffinnes, Die nur ben größten Dentern gelingen. Es wundert uns nicht, warum

biese Gegend ber kantischen Philosophie so wenigen heimisch geworben. Um gleich die Hauptschwierigkeit unserer Frage hervorzuheben, so setzt sie voraus, daß überhaupt das Böse einen Grund hat. Wenn es einen Grund hat, so ist es nothwendig und eben darum unzurechnungsfähig und eben darum nicht böse; wenn es in Wahrzheit böse ist, so ist es zurechnungsfähig, nicht nothwendig, grundlos. Entweder also hat, wie es scheint, die Frage nach dem Grunde des Bösen keinen Sinn, oder das Böse selbst hat keinen.

Gut ift nur bie Gesinnung; also kann auch bas Bose nur in ber Gesinnung gesucht werben. Gut ist bie pflichtmäßige Gesinnung, bose bie pflichtwidrige. Die Marime ber pflichtmäßigen Gesinnung ist bas Sittengeset, bie ber pflichtwidrigen bas Gegentheil bes Sittengesetzes. Der erfte Grund zur Annehmung einer solchen Marime ist ber Ursprung alles Bosen. Gin Dbject irgend welcher Art kann bieser erste Grund nie sein; kein Db= ject macht den Menschen sittlich, kein Object macht ihn bose. In der Erfahrung kann darum der Ursprung des Bosen nicht gesucht werben, er liegt mithin vor aller Erfahrung; von außen kann ber Grund nicht kommen, ber bie Gesinnung bes Menschen verbirbt, also muß diefer Grund im Menschen selbst liegen; abgeleitet kann das Bose nicht werden, es ist mithin ursprünglich: es ift eine ber menschlichen Natur angeborene Beschaffenheit, Die den ersten Grund enthält zur Annehmung der bofen Marime. Bir nennen biesen ersten Grund "angeboren" nur in bem negativen Sinn, daß er nicht aus empirischen Bedingungen abgeleitet werden kann, daß er außerhalb der Erfahrung liegt; er ift, wie Rant sagt, mit der Geburt gegeben, nicht durch dieselbe.

Wir werden mit unserer Frage von der Erfahrung abs und hingewiesen auf die Ursprünglichkeit ber menschlichen Natur. Wir

mussen baber bie Frage verallgemeinern: was ist ber Mensch von Natur, gut ober bose \*)?

## 3. Der rigoriftifche Stanbpuntt.

Es giebt überhaupt zwei benkbare Grundverhältniffe bes Guten und Bosen: bas bisjunctive und conjunctive. ber schließen beibe einander aus und find bergestalt getrennt, daß, wo eines ist, eben deßhalb das andere nicht ist, oder sie laffen fich verbinden. In dem erften Fall ift ihr Schauplat eng und ausschließend, jedes hat den seinigen, sie können nicht beide auf bemselben Schauplage jufammen bestehen; in bem anderen Kall ist dieser Schauplatz so weit, daß er beide zugleich umfaßt und aufnimmt. Es kommt also barauf an, wie in Rücksicht bes Guten und Bosen die menschliche Natur beurtheilt wird, ob als enger ober weiter Schauplay: ben ersten Standpunkt nennt Rant "rigoristisch", ben zweiten "latitubinarisch". Und dieser lette Standpunkt hat wieder zwei Fälle: das conjunctive Berhältniß ist entweder positiv oder negativ; beide zusammen (Gutes und Boses) konnen demselben Subjecte entweder zu: oder abgesprochen werden. Die bejahende Form heißt: "sowohl bas eine als auch bas andere," bie verneinende: "weber bas eine noch bas andere." Die Bereinigung bes Guten und Bofen ift bem: nach entweder die negative der Indifferenz oder die positive der Mischung; beibe Standpunkte find nach bem Ausbrucke Rant's latitubinarisch: ben ersten nennt er "Indifferentismus", ben zweiten "Sonkretismus".

Es giebt mithin brei Standpunkte gur Beantwortung ber

<sup>\*)</sup> Rel. innerhalb b. Gr. b. bl. B. Erstes Stud. Bon ber Ginswohnung bes bosen Princips neben bem guten, ober über bas rabicale Bose in ber menschlichen Natur. — Bb. VI. S. 177—180.

Frage: was ist der Mensch von Natur in Rücksicht des Guten und Bösen? 1) Die Rigoristen urtheilen: "der Mensch ist von Natur entweder gut oder böse;" 2) die Indisferentisten: "der Mensch ist von Natur weder gut noch böse;" 3) die Synkretisten: "der Mensch ist von Natur sowohl gut als böse."

Das Gute ist die zur Marime gewordene Pflicht, bas zur Gesinnung gewordene Sittengeset. Dieses Geset ift nur eines, es gilt in allen Fällen; wenn es in einigen Fällen nicht gilt, so gilt es überhaupt nicht. Es ist unmöglich, daß es zugleich gilt und nicht gilt: mithin ist der Standpunkt des Synkretismus uns möglich.

Jebe Handlung hat ihre Motive; sie ist gut, wenn ihre alleinige Triebseber bas Sittengeset ist. Wenn ihre Triebseber bas Sittengeset ist. Wenn ihre Triebseber bas Sittengeset nicht ist, so hat sie andere Motive; alle Beweggrunde, welche bas Sittengeset nicht sind, sind bemselben entgegengesetzt. Die Abwesenheit bes Sittengesetzt ist nothwendig die Anwesenheit einer anderen, b. h. einer entgegengesetzten Triebseder: Es giebt zwischen Gutem und Bösen nichts Mittleres; es giebt in Rücksicht des Guten und Bösen keine Indisserenz: mithin ist der Standpunkt des Indisserentismus ebenfalls unmöglich.

Der einzig mögliche Standpunkt ist demnach der rigoristische. Diesen Standpunkt nimmt Kant, ohne den Vorwurf der Schrosseit zu achten, der gewöhnlich dem Rigorismus gemacht wird. Die Moral soll schross sein. Der rigoristische Standpunkt duldet keine andere Triebseder als die Pflicht, er duldet keinerlei Vereisnigung oder Vermischung der Pflicht mit der Neigung. Sehn diese Vereinigung war es, der Schiller in seiner Abhandlung über Anmuth und Würde in ästhetischer Rücksicht das Wort geredet hatte. Er wollte, daß die Neigung der Pflicht gleichkomme, daß die Pflicht selbst Neigung werde. In diese Uebereinstimmung

amischen Pflicht und Reigung, in diese freiwillige Tugend sette er ben Charafter ber schonen Sittlichkeit, ber Anmuth im Unterschied von ber Burbe, welche ben sittlichen Billen in seiner unbedingten Erhabenheit offenbart. Rant's Gegensat ju Schiller ift hier ber Gegensat ber rein moralischen und afthetischen Dentweise, bes rigoristischen und fünstlerischen Standpunktes. gleich sucht Kant einen möglichen Bereinigungspunkt in einer folden Berbindung ber Tugend mit ber Unmuth, welche ber Strenge ber Moral feinen Abbruch thut. "Berr Professor Schiller," so lauten Rant's Worte, "migbilligt in seiner mit Meifterhand verfaßten Abhandlung über Unmuth und Burde in ber Moral diese Borstellungsart ber Berbindlichkeit, als ob sie eine karthauserartige Gemuthestimmung bei fich fuhre; allein ich kann, ba wir in ben wichtigsten Punkten einig find, auch in biesem keine Uneinigkeit statuiren, wenn wir une nur unter einander verftandlich machen können. Ich gestehe gern, bag ich bem Pflichtbegriff, gerabe um feiner Burbe willen teine Unmuth beigefellen tann, benn er enthält unbedingte Nöthigung, womit Unmuth in gerabem Wiberspruch fteht. Die Majestat bes Gesetes (gleich bem auf Sinai) flögt Ehrfurcht ein (nicht Scheu, welche gurucftogt, auch nicht Reiz, ber zur Bertraulichkeit einladet), welche Achtung bes Untergebenen gegen seinen Gebieter, in biesem Fall aber, da dieser in uns liegt, ein Gefühl des Erhabenen unserer eigenen Bestimmung erwedt, mas uns mehr hinreißt als alles Schöne. Aber die Tugend, b. i. die fest gegrundete Gesinnung, seine Pflicht genau zu erfüllen, ist in ihren Folgen auch wohl: thatig, mehr wie alles, was Natur ober Kunft in ber Belt lei: ften mag; und bas herrliche Bild ber Menschheit, in biefer Ge ftalt aufgestellt, verstattet gar wohl die Begleitung der Grazien, bie aber, wenn noch von Pflicht allein die Rebe ift, fich in ehrerbietiger Entfernung halten. Wird aber auf die anmuthigen Folsgen gesehen, welche die Tugend, wenn sie überall Eingang fände, in der Welt verbreiten wurde, so zieht alsdann die moralisch gerrichtete Vernunft (durch die Einbildungskraft) die Sinnlichkeit mit in's Spiel. Nur nach bezwungenen Ungeheuern wird Herzules Musaget, vor welcher Arbeit jene guten Schwestern zurückbeben. Diese Begleiterinnen der Benus Urania sind Buhlschwesstern im Gesolge der Venus Dione, sobald sie sich in's Geschäft der Pslichtbestimmung einmischen und die Triebsedern dazu herzgeben wollen\*)."

## 4. Die menfclichen Triebfebern und beren Orbnung.

Der rigoristische Standpunkt ist festgestellt. Eines von beis ben ift der Mensch von Natur: entweder gut oder bose. Eines von beiden ist seine angeborne Beschaffenheit, da weder das eine noch das andere aus empirischen Ursachen abgeleitet werden kann. Das Moralische empirisch begründen, hieße die generatio aequivoca in die Sittenlehre einführen.

Jett ist der Punkt deutlich, wo die Schwierigkeit liegt. Sut oder bose kann der Mensch nur werden vermöge der Freibeit; doch ist er zugleich von Natur entweder das eine oder das andere, doch ist seine angeborene Beschaffenheit entweder gut oder bose. Der moralische Standpunkt behauptet die Freiheit als den alleinigen Grund des Guten und Bosen, der rigoristische behauptet das Gute oder Bose als angedorne Beschaffenheit der menschtichen Natur. Beide Standpunkte sind begründet und müssen vereinigt gelten. Bas also das Gute und Bose betrifft, so muß

<sup>\*)</sup> Ebenbas. Erstes St. Anmerkg. — Bb. VI. S. 180—184. Bgl. S. 182 Anmerkg. Bgl. Schiller über Anmuth und Burbe (Thalia, 1793). Meine Schrift "Schiller als Philosoph". VI. 5. S. 74—78.

ber Mensch angesehen werden als der freie Urheber seiner angeborenen Beschaffenheit in der einen oder in der anderen Rücksicht. Ist aber der erste Grund des Guten und Bösen die Freiheit, so kann der Ursprung der angeborenen Beschaffenheit nicht in der Zeit, also nicht im empirischen Charakter gesucht werden, sondern nur im intelligibeln.

Nun ift die angeborene Beschaffenheit, beren Urheber wir felbst find, fehr mohl zu unterscheiben von ben angeborenen Beschaffenheiten, beren Urheber wir nicht felbst find. Jene liegt innerhalb, biefe außerhalb ber Willfur. Die angeborenen Beschaffenheiten im letten Sinn nennen wir Anlagen. Unsere Anlagen find uns gegeben, wir machen fie nicht; es giebt Unlagen, bie jur Möglichkeit ber menschlichen Natur als folcher gehören: ursprüngliche Unlagen. Bon diesen Unlagen ift keine gut ober bose, benn es ift nicht ber Wille, ber sie macht. Wenn es bie Unlagen waren, welche ben Einen gut, ben Unbern bose machen, so ware beides Berk ber Natur, und von Moralität ware nicht weiter die Rede. Diese Anlagen find Naturgwede, Die felbft wieber Mittel zu moralischen 3weden find. Der sittliche Endzwed ift bas Gute. Also kann von jenen Anlagen keine zum Bofen bestimmt fein; wenn sie nothwendig jum Bofen führten, fo maren fie felbst bose. Mithin konnen die ursprunglichen Un= lagen ber Menschennatur nur zum Guten bestimmt sein, aber an biese Bestimmung ift ber Wille nicht gebunden, er kann sie in's Bose verkehren. Das Gute wie bas Bose liegt allein in ber Willensrichtung, ber gegenüber bie Anlagen bewegliche Mittel find, die von Natur dem Guten dienen follen, aber, von ber Freiheit in Besit genommen, sowohl bem Guten als bem Bofen bienen konnen. Wir werben also genau unterscheiben zwischen jener angeborenen Beschaffenheit, die entweder gut oder bose ift, und

biesen ursprünglichen Anlagen ber menschlichen Ratur, bie in ber Ordnung ber Dinge jum Guten bestimmt find.

Belches sind die ursprünglichen Anlagen zum Guten in ber Menschennatur? Der Mensch ift ein lebendiges, bentendes, moralisches Wesen. Die bloß organische Natur ift bie Thierheit, bie Bereinigung ber lebenbigen und vernünftigen Ratur ift bie Menschheit, die Vereinigung ber vernünftigen und moralischen Natur ift bie Perfonlichkeit; bie Anlage gum Leben ift animalisch, bie Anlage zur Ueberlegung und Selbsterkenntnig ift menschlich. bie Anlage zur Achtung vor bem Sittengeset ift moralisch. An sich ist keine bieser Unlagen gut ober bose; an sich ist jede berselben von ber Natur jum Guten bestimmt. Benn ber Bille die Richtung ber moralischen Anlage nimmt und bas Sittengeset zu feiner Marime macht, fo ift er gut. Darin allein befteht bas Sute. Es bangt von bem Willen ab, welche von ben ursprunglichen Anlagen, Die eben so viele Triebfebern find, er gur obersten Triebfeder macht. Benn biese oberfte Triebfeder nicht bas Sittengeset ift, nicht bieses allein, so ift ber Bille bose. fen wir uns ben Willen unter ber Herrschaft ber animalischen Triebe, so bag bie menschliche und moralische Natur unter bie thierische herabsinken, so entstehen die sogenannten viehischen gafter, wie Bollerei, Bolluft, wilde Gefetlofigkeit; benken wir uns ben Willen unter ber Herrschaft bloß ber natürlichen Bernunft, so ist sein einziges Biel bas eigene Bohl, so sucht bas Individuum nichts anderes als feine eigene Gludfeligkeit, feine eigene größtmögliche Geltung, so will es zu seinem Bortheile ben Nachtheil und Schaben bes Unberen, mit seiner Selbftliebe fleigt bie feindselige Gesinnung gegen andere, Bosheit, Neid, Undankbarkeit, Schabenfreude, sie wachsen in's Unermegliche und erzeugen die sogenannten teuflischen Laster. Also nicht in der Unlage als sol=

der liegt bas Bofe, fonbern in bem Berhaltniß ber Unlage gum Willen: in der Anlage, sofern sie Triebfeder wird. Nicht in der Triebfeber als folder liegt bas Bofe, fondern in ihrem Berhalt= niße jum Sittengeset: barin alfo, bag bie Triebfebern ber thieri= schen Natur ober ber klugen Selbstliebe im menschlichen Willen mehr gelten als bas Sittengeset, bag fie bem letteren übergeorb: net sind, nicht, wie es bas Sittengeset verlangt, schlechterbings untergeordnet. Das Sittengeset ift Marime. Bas fich bem Sittengesete vergleicht, sich mit bemfelben in gleicher ober großerer Berechtigung behauptet, gilt als Marime. Es ift also flar, worin allein das Bose besteht: nicht in der Anlage, auch nicht in der bloßen Triebfeder, sondern in der Triebfeder, sofern sie Maxime bes Willens ift, sofern sie bem Willen bie Richtung giebt und die Richtschnur ber handlungen bestimmt, in ben Triebfebern, die nicht das Sittengesetz selbst find. Wenn die un= teren Anlagen (ich meine alle Anlagen, ausgenommen bie moralische) Willensmotive werben, wenn diese Triebfedern als Marimen gelten, fo befteht in ber herrschaft biefer Maximen bas Bofe.

Sest erst ift die Frage, um die es sich handelt, so weit entwickelt, daß ihr Sinn einleuchtet und die Auflösung eintreten kann. Der Mensch ist von Natur entweder gut oder bose. Wenn der menschliche Wille vermöge seiner ursprünglichen Richtung das Sittengesetz zu seiner Marime macht, so ist er von Natur gut; wenn er vermöge seiner ursprünglichen Richtung eine andere Triebseder zur Marime macht und auf diese Weise die Ordnung der Triebsedern umkehrt, so ist er von Natur bose. Dieß ist genau der zu entscheidende Punkt\*).

<sup>\*)</sup> Religion innerhalb ber Grenzen ber bloßen Bernunft. Erstes Stud. I. Bon ber ursprunglichen Anlage zum Guten in ber menschlichen Ratur. — Bb. VI. S. 184—187,

## 5. Das bofe Berg. (Der Sang jum Richtguten.)

Der Schauplat, auf dem allein wir das Gute oder Bose antressen, ist die Willensrichtung, je nachdem der Wille diese oder jene Narime annimmt, diese oder jene Triebseder zu seiner Narime macht. Um unsere Frage zu entscheiden, müssen wir die Willensrichtung dis zu ihrer Wurzel versolgen, die der bestimmten Handlungsweise, dem empirischen Charakter selbst vorherzgeht. Das Element der Willensrichtung ist Willensneigung oder Hang. Hang ist nicht Tried. Den Tried macht die Natur, den Hang der Wille; unsere Triede sind nicht unsere eigene That, unser Hang ist Willensdissposition, elementare Willensrichtung. Wenn dieser Hang sich auf das Sittengeset richtet, so ist der Nensch von Natur gut; wenn nicht, so ist er von Natur böse.

hier haben wir bas Bofe in feinem größten Umfange beflimmt, als bas contradictorische (nicht bloß contrare) Gegentheil bes Guten. Bofe ift ber hang ju allem, mas nicht bas Sit= tengeset selbst ift: biefer Sang ift "bas bose Berg", die Empfanglichfeit für alles außer bem Sittengefet. "Der Beift bes moralifchen Gefetes," fagt Rant, "beftebt barin, bag biefes allein gur Triebfeber binreichend fei. Bas nicht aus diesem Glauben geschieht, bas ist Gunde (ber Denkungsart nach)." In biesem weitesten Umfange bes Bofen werben wir verschiedene Stufen unterscheiden dürfen, die zwar in ihrem moralischen Unwerthe gleich, aber in ihrem Bermogen bes Bofen ungleich find. Benn das Sittengeset nicht die alleinige Triebfeder des Willens ift, so find brei Falle möglich. Entweder ber Wille wird gar nicht durch Maximen bestimmt, ober er wird nicht allein burch bas Sittengeset, sonbern burch andere Triebfedern mitgeleitet, ober endlich er bestimmt sich durch Marimen, die von dem Sittengesetze bas

birecte Gegentheil bilben. Wenn überhaupt keine Marimen, sonbern nur Begierben und Neigungen den Willen treiben, so sind
die Neigungen der Natur stärker als die Marimen, stärker als
der Wille, so ist der Wille schwach: das ist "die Gebrechlichkeit"
ber menschlichen Natur; "das Wollen habe ich wohl, aber das
Bollbringen sehlt." Wenn sich mit der Pflicht noch andere Triebfedern vermischen und die Selbstliebe mit in den Beweggrund
der Handlung einsließt, so ist dieß "die Unlauterkeit" des menschlichen Herzens. Wenn endlich statt des Sittengesetzs die entgegengesetze Marime den Willen bestimmt, wenn die Selbstsucht
nicht bloß als mitwirkende Triebseder die Gesinnung trübt, sondern als alleinige Marime herrscht, so besteht darin "die Bösartigkeit" des Willens, die Verderbtheit oder Verkehrtheit des menschlichen Herzens.

Wenn nun der Wille in seiner ursprünglichen Richtung, b. h. in seinem Hange, sich von dem Sittengeset abwendet und durch diese Abweichung die Gebrechlichkeit, Unlauterkeit, Bösartigkeit in die menschliche Natur einführt, so ist der Mensch von Natur böse. Dieser Hang ist dann der erste Grund oder die Wurzel des Bösen. Als Hang ist er Willendrichtung, also Willendthat vor der wirklichen empirischen Handlung, also verschuldet und darum selbst böse. Er ist das ursprüngliche Bose, die Ursünde im Menschen, das "peccatum originarium", womit verglichen, alle anderen bösen Handlungen Folgen "peccata derivata" sind. Die ganze Frage läuft also darauf hinaus: ob sich der Wille in seinem ursprünglichen Hange vom Sittengeset abwendet oder nicht\*)?

<sup>\*)</sup> Ebenbas. Erstes Stud. II. Bon bem Hange zum Bosen in ber menschlichen Natur. — Bb. VI. S. 188—192.

#### Π.

Das radicale Bofe in ber menfchlichen Ratur.

#### 1. Die Thatfache ber bofen Gefinnung.

Diese Frage zu entscheiden, laffen wir zuerst die Erfahrung ihr Zeugniß abgeben, soweit dieselbe im Stande ift, die sittliche Natur ber Menschheit zu erkennen. Es fei bie menschenkundigfte Erfahrung in ihrem größten Umfange, bie uns Austunft gebe, wie ihr ber empirische Charakter bes Menschen erscheint in allen Beiten, in allen gagen bes Lebens, in allen Buftanden ber Bilbung. Ueberall erscheint ber Mensch im Biberspruche mit bem Sittengeset, im Biderspruche gegen baffelbe, nicht bloß in einem bem Sittengeset ungleichen Buftanbe, ben felbst die Tugend nicht gang überwindet, sondern in einer dem Sittengeset abgewendeten Richtung, die aus dem bosen Herzen hervorgeht. ben roben Naturvölkern die Triebe und Begierden bis zur äußerften Bildheit, die Leibenschaften des haffes und der Rache bis jur außersten Graufamteit finn : und jugellos malten, fo lagt fich biefer sittenlose Zustand aus dem Naturtriebe, aus der Rohbeit der Natur, aus dem Mangel aller Bildung erklären. Benn man aber bemerkt, bag bie Grausamkeit nicht bloß eine Folge blinder Leidenschaft, sondern ein Object der Lust ift, daß diese Kinder der Natur ohne jede Rachbegierde martern können, bloß um sich an fremden Qualen zu erfreuen, so hat eine solche ungereizte, burch keinen Naturtrieb motivirte Grausamkeit keinen anberen Grund, als die natürliche Bosheit. Betrachten wir die Menschen im Zuftande ber am weitesten vorgeruckten Bilbung und prüfen ihr Inneres, so versteckt es sich zwar, so gut es geht, unter bem Scheine ber Tugend, aber bicht unter ber Oberfläche zeigt sich überall ber wurmflichige Kern. Hinter bem Bertrauen,

so aufrichtig es zu sein scheint, liegt immer noch irgend eine ge= beime Kalschheit; gegen die empfangene Bohlthat regt fich ber Undant, gegen fremdes Glud ber Neid, gegen fremdes Unglud bie Schadenfreude; selbst das herzliche Wohlwollen ist nicht so rein, daß nicht die Bemerkung möglich ware: "es fei in bem Unglud unserer besten Freunde etwas, bas uns nicht gang mißfällt." Das moralische Urtheil selbst wird abgestumpft und burch ben Schein verblendet und bestochen; wer nicht das Laster unverho: len zur Schau trägt, wer ben selbstfüchtigen Sinn mit Anstand bedeckt, heißt schon gut in der gebildeten Gesellschaft: "hier gilt berjenige für gut, der ein bofer Mensch von der allgemeinen Classe Wenn man die Gesinnungen entblößt, die unter dem Tugendscheine nicht eben tief versteckt sind, und sie ernsthaft und uns verblendet anfieht, fo trifft man jeden an einer Stelle, wo er im geheimen hinterhalt liegt gegen ben Unbern; mitten im Bergen ber gebildeten Belt lebt unverwüftlich ber alte Naturzustand. Diese sittliche Verfassung ber Menschen zu erklären, reicht bie einfache Selbstliebe nicht hin. Es ist die Selbstliebe nicht in ibrer einfachen, sondern in ihrer übertriebenen Geltung, es ift bie gur Herrschaft, gur Maxime erhobene Gelbftliebe: Die Gelbftfucht, die nicht im Naturtrieb entspringt, sondern im Billen. Nicht bloß in den Einzelnen, auch in den großen Berhältniffen ber Menschheit führt sie die Zügel. Auch die Bolker liegen gegen einander in biesem geheimen hinterhalt, woraus von Zeit zu Beit die Kurie der Kriege hervorbricht, welche die Selbstsucht an allen Enden, in allen ihren Geftalten entfeffelt und feinen 3weis fel barüber läßt, wie es im Innern ber Menschen aussieht \*).

So verhalt es sich mit bem empirischen Menschencharafter.

<sup>\*)</sup> Ebenbas. Erstes Stud. III. Der Mensch ist von Ratur bose.
— Bb. VI. S. 192—195.

Wo man ihn immer findet, so weit man ihn immer verfolgt, erscheint er nicht etwa in seiner äußeren Handlungsweise, sondern in seiner Denkungsart als dem Sittengeset abgeneigt, als innerlich auf das Gegentheil des Guten gerichtet, d. h. als bose. Wie erklärt sich diese allgemeine von dem gesammten Menschengeschlecht geltende, von aller Ersahrung bezeugte Thatsache?

## 2. Der bofe Bille.

Offenbar wird der Erklärungsgrund in einer Bedingung gefucht werden muffen, die zur menschlichen Natur als solcher gehört, sonst könnte die Thatsache des Bösen nicht so umfassend sein,
als sie ist. Offenbar wird jene Bedingung keine unfreiwillige,
unwillkurliche, naturgesehliche sein durfen, sonst wurde die zu
erklärende Thatsache den Charakter des Bösen verlieren, also
überhaupt nicht stattsinden.

Nun sind die beiden Bedingungen, die zur menschlichen Natur als solcher gehören, Sinnlichkeit und Bernunft. In welcher von beiden liegt der Grund des Bösen? Wenn man ihn bloß in der Sinnlichkeit sucht, so wäre es allein die animalische Natur, welche den Menschen treibt und beherrscht, so wäre der menschliche Wille thierisch, aber nicht böse; die Sinnlichkeit also kann der zureichende Erklärungsgrund nicht sein: sie erklärt zu wenig. Wenn man den Grund des Bösen bloß in der menschlichen Vernunft sucht, so müßte sich die Vernunft in ihrem Urssprunge von dem Sittengesetze loszerissen und moralisch vollkommen verdunkelt haben, sie müßte als ein in seinem Ursprung abzgefallener und böser Seist gelten, so daß der Mensch kraft seiner Vernunft nichts anderes wollen kann, als das Gegentheil des Suten, daß er nicht anders kann als im Widerspruch gegen das Sittengesetz beharren: dann wäre der Mensch gleich einem gefal-

lenen Engel, er wäre nicht mehr Mensch, sondern Dämon; der menschliche Bille wäre dann nicht bose, sondern teuflisch, b. h. er wäre nichts als bose. Die Vernunft als solche kann demnach auch nicht der zureichende Erklärungsgrund des Bosen sein: sie erklärt zu viel.

Da wir den Grund des Bosen weder in der Sinnlichkeit noch in der Vernunft für sich genommen suchen durfen, so finden wir ihn vielleicht in der Bereinigung beider. Die Bernunft für sich, die reine Bernunft, enthält keinen anderen Antrieb als bas Sittengeset; Die Sinnlichkeit fur sich enthält keine anderen Antriebe als die natürlichen Begierben, die ihre Befriedigung suchen. Benn sich mit biesen Begierben bie Vernunft verbindet, wenn die Bernunft selbst nichts anderes sucht als das Bohl des Indi= viduums, so entsteht die natürliche Selbstliebe. In der menschlichen Natur finden sich beide Triebfedern zugleich, die Selbstliebe und bas Sittengeset. Benn in ber menschlichen Natur fein anderer Antrieb mare als das Sittengefet, fo konnte der Menfc gar nicht bofe fein; mare in ihm ber Untrieb bes Sittengefetes gar nicht, fo konnte er nur bofe fein, aber eben bamit mare ber Charakter bes Bofen aufgehoben; benn mas nur bofe fein kann, ist durch ein unwiderstehliches Gesetz dazu gezwungen, und die Möglichkeit bes Bofen reicht nur fo weit als bie Freiheit. Die Antriebe der Selbstliebe und der moralischen Bernunft wirken in der menschlichen Natur zugleich. Wenn die bloßen Untriebe gut ober bofe maren, wenn ber Unterschied bes Guten und Bosen in bem Unterschiebe ber Triebfebern enthalten mare, so mußte ber Mensch von Natur zugleich beides sein, was unmöglich ist.

Der Unterschieb bes Guten und Bosen liegt nicht in ber Beschaffenheit ber Triebfebern, sondern in deren Geltung, in bem Berthe, ben die Triebfebern im menschlichen Billen be-

haupten: ber Unterschied liegt einzig und allein in ben Mari= Nicht der Untrieb des Sittengesetzes ift aut, sondern daß biese Triebfeber bie oberfte Geltung in unserem Billen behauptet, daß alle anderen ihr schlechterdings untergeordnet find; nicht die Antriebe der Sinnlichkeit und Selbstliebe find bose, fondern daß sie im menschlichen Billen bas Regiment fuhren, baß fie mehr gelten als bas Sittengeset: barin allein befteht bas Triebfebern, fo verschiedenartig fie find, konnen gusam= menwirken und zugleich auf bemselben Schauplage wohnen; Marimen bagegen Schließen sich aus. Die Marimen bestimmen bie Geltung, bas Berhältnig, bie Ordnung ber Triebfebern. Diese Ordnung kann nur eine fein. Unmöglich konnen Gelbftliebe und Sittengeset zugleich die oberfte Triebfeder bilben. Das Bofe ift die Selbstliebe als oberfte Triebfeber ober als Marime, das Gute ift das Sittengeset als Willensprincip: unmöglich also kann ber Mensch von Natur gut und bose zugleich sein.

Das Böse liegt nicht in ben Triebsebern, sonbern in ber Ordnung der Triebsebern, in der Umkehr der moralischen Ordnung. Die Herrschaft des Sittengesetzes ist die moralische Ordnung, die Herrschaft der Selbstliebe ist deren Umkehr. Diese Umkehr macht nicht die Natur, nicht die Anlage, nicht die Materie der Triebsedern, sondern allein der Wille. Nur im Willen und durch ihn können überhaupt die Triebsedern umgekehrt werden.

Der einzige, zureichende Erklärungsgrund bes Bösen ift bemnach der menschliche Wille, der in seiner ursprünglichen Richtung die Ordnung der Triebsedern umkehrt, sich von dem Sittengeset abwendet und an die Triebsedern der Sinnlichkeit hangt. Weil dieser hang ben empirischen Charakter des Menschen besbingt, also nicht zu bessen Wirkungen gehört, darum ist er nicht erworden, sondern angeboren oder natürlich. Wir verstehen uns

ter "natürlich" an dieser Stelle nicht das Gegentheil der Will=
kur (Freiheit), sondern das der Bildung. Der Hang dum Bösen ist nicht von außen in die menschliche Natur eingeführt worden, er ist nicht im Lause der Zeit erworden, er ist der menschlichen Natur nicht angebildet, sondern ihr eigen: d. h. er ist angeboren oder natürlich.

Dieser natürliche Hang entspringt nirgendwo anders als im Billen; er ist eine Willensthat, also moralisch, zurechnungs: fähig, schul dig. Diese Schuld liegt in der ersten Willensrichztung, in der Wurzel des Willens; von hier aus ist der Wille im Princip verdorben worden: daher ist jener natürliche und zuzgleich moralische Hang zum Bösen "radical", er ist "das radicale Böse in der Menschennatur".

Das Bofe in seinen verschiedenen Gestalten der Gebrechlichkeit, Unlauterkeit, Bösartigkeit ist unsere eigene Schuld. Die Schuld ber Gebrechlichkeit und Unlauterkeit ift ber schwache Wille, ber nicht ben Borfat jum Bofen hat, bem aber bie Kraft jum Guten fehlt; die Schuld ber Bosartigkeit ift ber bose Bille, ber fich mit Absicht gegen bas Sittengeset kehrt. Der schwache Bille richtet sich auf etwas anderes als bas Sittengeset, er ift nur auf bas Gute nicht gerichtet; ber bofe Bille richtet fich auf bas Gegentheil bes Sittengesetes. Beibes ift moralische Schuld; verglichen mit der Schuld im juristischen Sinne, könnte ber schwache Wille "culpa", der bose "dolus" genannt werden. Dieser ift die eigentliche Tude bes menschlichen Bergens, die nicht bloß ben Reim des Bösen nährt, sondern den Reim des Guten untergräbt und die Befinnung in ber Selbstsucht verhartet. Die Selbstliebe gilt hier als Marime, als oberftes und alleiniges Motiv bes Billens. Das Bose wird vermieden, nur so weit es schäblich ist ober ber Selbstliebe widerspricht; das Gute wird angenommen als ber tauschende Schein, hinter bem sich bie Selbstliebe wohlbefindet, es wird angenommen, nur so weit es sich mit der Selbstliebe verträgt. So wird die Gefinnung im Innerften verdorben. Nichts wird bereut als bie schädlichen Rolgen ber handlung. Reue ift nichts anderes als ber Berbrug über eine zwedwidrige und unkluge Handlung, Berdruß aus Gelbstliebe. Diese Art Reue nennt man Gewissen, und wenn man sich über die schlimmen Folgen seiner thörichten und schlechten Handlungen nur recht von Grund aus ärgert, fo bilbet man fich ein, wunder wie gewissenhaft zu fein, labt fich an feiner eigenen Gemiffensftrenge und schmeichelt ber Gelbftliebe neben anderen Borgugen auch mit biefer Tugenb. Das unächte fogenannte Gewissen, womit die menschliche Tude das achte verdunkelt, ift bei jeder Nichtswürdigkeit ruhig, wenn nur die schlimmen Folgen ausbleiben; es ift bas Bewissen bes Spielers, bas nur aufwacht, wenn er verliert, und vollkommen schlummert ober vielmehr sich gang zufrieden fühlt, wenn er gewinnt. Die Selbstliebe als Marime kennt nur einen 3wed: ihren Bortheil; mit diesem 3mede verglichen, gilt ihr alles andere bloß als Mittel; es giebt nichts, das sie in Bahrheit hoher schapte, auch nicht die Denschenwurbe, weber die eigene noch weniger die fremde. Un die Stelle ber Menschenwurde tritt ber Scheinwerth, ben allein bie Selbstliebe sucht. hier gilt, mas jenes Mitglied bes englischen Parlaments öffentlich erklarte: "ein jeber Mensch hat feinen Preis, für den er fich weggiebt." Beurtheilen wir diese in ber Menschheit eingewurzelte Gesinnungsweise aus bem moralischen Befichtspunkte, fo muffen wir bem Ausspruche bes Apostels beiftimmen: "ba ift keiner, ber Gutes thut, auch nicht Einer \*)".

<sup>\*)</sup> Ebendas. Erstes St. III. Der Mensch ist von Natur bose. — Bb. VI. S. 192—200.

## 3. Die Erbfunbe.

Wir haben bas Bose bis zu seiner Wurzel verfolgt, bis zu jenem Hange, ben sich ber menschliche Wille in seiner ersten Richtung gegeben hat, ber bie in unserer Natur wirksamen Triebefebern umkehrt, bie Selbstliebe zur Marime bes Willens erhebt und in ben Mittelpunkt ber Gesinnung aufnimmt. Woher rührt bieser Hang? Wie erklären wir biesen Ursprung bes Bosen?

Der Grund bes Bösen ist die Freiheit. Jener Hang selbst ist eine That der Willfür; sonst ware er ein Trieb der Natur, die als solche niemals die Wurzel des Bösen sein kann. Der Hang zum Bösen ist selbst schon böse; er ist das radicale Böse. Das Böse kann nur aus dem Bösen erklärt werden, nicht aus dem, was nicht böse ist: weder aus der Natur noch aus dem Guten. Bur Erklärung des Bösen giebt es keine andere Theorie als die generatio ab ovo. Der erste Keim zum Bösen ist schon die böse Willensneigung selbst.

Die Freiheit ist eine intelligible Ursache. In der Zeitsolge ber Begebenheiten giebt es keine Freiheit; in dieser Zeitsolge darf baher die Ursache des Bosen niemals gesucht werden. Niemals erklärt sich das Bose aus dem vorhergehenden Zustande. Der Grund einer bosen Handlung liegt nicht in den früheren Handlungen; sonst wäre die gegenwärtige eine nothwendige Folge der vergangenen und eben deßhalb nicht bose. Der Grund unserer sündhaften Beschaffenheit überhaupt liegt nicht darin, daß auch unsere Eltern sündhaft waren und auch deren Eltern und zuletzt die ersten Menschen, so daß sich das Bose fortpslanzt von Geschlecht zu Geschlecht: eine solche Fortpslanzung wäre Anerbung; was wir anerben, ist nicht unsere That, also auch nicht unsere Schuld; daher läßt sich das Bose nicht anerben. Hier ist der

Punkt, wo wir die Vorstellung von einem angeerbten Bösen, weil sie der Freiheit und darum der Natur des Bösen selbst widersstreitet, zurückweisen müssen. Wie man sich diese Anerdung auch vorstellen möge, ob medicinisch als eine "Erbkrankheit", oder juristisch als eine "Erbschuld", oder theologisch als "Erbssünde": in allen Fällen gilt als der Grund des Bösen ein vorshergehender Zustand, also eine zeitliche Ursache, also nicht die Freiheit. Die kantische Theorie vom radical Bösen in der Mensschenatur muß wohl unterschieden werden von der theologischen Theorie der Erbsünde, mit der die kantische Lehre nichts weiter gemein hat als den tiefsinnigen Gedanken von der Ursprünglichzeit des Bösen. Das Böse ist nicht Race; der Grund des Bösen liegt nicht in der Zeugung, sondern nur im Willen\*).

#### 4. Das Bofe als Rall.

Nur die zeitlichen Ursachen sind erkennbar, nicht die intelligibeln; der Ursprung des Bösen ist darum unersorschlich. Wäre der Grund des Bösen erkennbar, so müßte er zeitlich sein; wäre er zeitlich, so müßte das Böse eine nothwendige Folge sein, womit seine Freiheit und mit dieser seine Schuld und Zurechnungsfähigkeit, d. h. sein ganzer Charakter ausgehoben wäre. Das Böse solgt nicht, wie eine Zeitbegebenheit auf eine andere: die Zeitfolge geschieht nach dem Gesetz der Causalität und Stetigkeit. Das Böse läßt sich nie als Zeitfolge, nie als Glied einer stetigen Veränderung begreisen: es ist nicht allmälig geworden, also überhaupt nicht geworden, sondern es ist; jenes stetige Zunehmen oder Wachsen des Bösen, wie wir es an menschlichen Charakteren in der Ersahrung wahrnehmen, setzt schon in seinem ersten

<sup>\*)</sup> Ebendas. Erstes St. IV. Bom Ursprunge bes Bosen in ber menschlichen Natur. — Bb. VI. S. 200—202.

Beginn bas Bofe voraus: es ift tein Bachfen bes Bofen, fonbern ein Bachsen im Bosen. Bollen wir uns ben Ursprung bes Bofen finnbildlich in einer Zeitbegebenbeit vorftellen, gleichfam ben Anfang ber Sunde, fo bebt fich von felbft die Borftellung bes stetigen Geschebens auf, ber Busammenhang reißt in bem Moment, wo das Bose hervortritt; mit dem früheren Bustande verglichen, erscheint bas Bose nicht als Folge, sonbern als Rall, wie auch die Bibel ben Ursprung ber erften Gunbe barftellt nicht als Folge ber Unschuld, sondern als Abfall von Gott, als ben gewollten Ungehorfam gegen bas gottliche Berbot, als ben Bang bes Menschen zur Abweichung von bem Geset, als bie Berführung bes Menschen burch einen bofen Geift, b. h. als bie unerforschliche, burch keine empirische Ursache begreifliche, bose Neigung. In diesem Spiegel erblickt jeder seine Schuld. So verhalt es fich mit bem Bofen in ber Menschennatur überhaupt. Bas von Abam erzählt wird, gilt von allen. "Mutato nomine de te fabula narratur!" In biefem Sinne, nicht in bem ber Erbfunde, gilt bas Bort: "in Abam haben alle gefundigt"\*).

#### III.

# Die Erlösung vom Bofen.

# 1. Das Gute als Selbftbefferung.

Benn aber ber Mensch von Natur bose ift, wo bleibt bie Möglichkeit bes Guten? In bieser Frage liegt bas eigentliche Glaubensproblem. Bie können wir vom radicalen Bosen erlöst werden? Die menschliche Natur ist vermöge ihrer Anlagen urssprünglich zum Guten bestimmt, aber sie ist nicht ursprünglich gut, sondern durch ihren dem Sittengeset abgewendeten Hang ursprünglich bose; sie. soll gut sein: das fordert mit unbedingter Nothwendigkeit die sittliche Bernunft, der kategorische Imperativ.

<sup>\*)</sup> Ebenbaselbst. Erstes St. IV. — Bb. VI. S. 202—206.

Bas die menschliche Natur unbedingt sein soll, muß sie auch sein können. Hier gilt der praktische Sat: "du kannst, denn du sollst!" Da wir nicht gut sind, so sollen wir es werden, also können wir es werden. Aber wie kann aus einer Natur, die radical bose ist, das Gute hervorgehen? Wie ist von dieser bosen Beschaffenheit der Uebergang möglich zum Guten? Wie kann der Bose aushören bose zu sein, wie kann er anfangen gut zu werden? In diesem Punkte liegt die Schwierigkeit.

Mur der Bille ift gut ober bofe; ber Bille find mir felbft. Was wir durch den Willen sind oder werden, dazu können nur wir allein uns felbst machen. Das Erste ift, bag wir uns felbst belfen. Aber bose, wie wir sind durch jenen ursprunglichen, unvertilgbaren Bang, icheinen wir unfähig zu einer folchen fitt: lichen Selbsthülfe? Doch ift mit dem Bofen die Möglichkeit bes Guten in uns nicht vertilgt. Das radicale Bose ift nicht bas absolut Bose. Der Antrieb bes Sittengesetzes lebt in uns augleich mit den Antrieben der Selbstliebe und Sinnlichkeit. Das radicale Bose ist die Umkehrung dieser Triebfebern. In dieser Umkehr wird die Triebfeder des Sittengesetzes den anderen Triebfebern untergeordnet. Unterordnung ift nicht Bernichtung. Dit bem Sittengesetz in uns lebt die Anlage und die Möglichkeit des Guten; bofe ift nur ber Sang jum Gegentheil, ber gewollte Widerspruch gegen bas Gute. Diefer Wiberspruch mare unmöglich, wenn nicht bas Gute als Antrieb und Anlage in uns gegenwärtig mare. So ift die Möglichkeit bes Guten selbst bem radicalen Bofen gegenüber unauslöschlich und unvertilgbar\*).

# 2. Das Gute als Biebergeburt.

Wir konnen nicht begreifen, wie bas Bofe entsteht. Bir

<sup>\*)</sup> Ebenbaselbft. Erftes St. V. Bon ber Wieberherstellung ber urs fprunglichen Anlage jum Guten in ihre Rraft. — Bb. VI. S. 206 figb.

können ebensowenig begreifen, wie das Gute entsteht, denn die Entstehung ist in beiden Fällen eine That der Freiheit, eine intelligible That, also eine durch die menschliche Vernunft nicht zu erklärende. Einen Uebergang vom Bösen zum Guten giedt es nicht. Dieser Uebergang wäre eine stetige Veränderung, in der keine Sprünge sind, wo wir also in einem und demselben Momente böse und gut zugleich sein müßten, was unmöglich ist. Wenn aber das Ende des Bösen und der Ansang des Guten nicht zugleich stattsinden, wenn nicht ein und dasselbe Wesen in einem und demselben Momente zugleich gut und böse ist, so giedt es von dem einen zum andern keinen Uebergang.

Das Gute kann nur aus dem Guten entstehen, wie das Bose nur aus dem Bosen. Wir konnen im Guten allmälig zusnehmen, allmälig zum Besseren fortschreiten, allmälig unsere Grundsätze befestigen, unsere Sitten andern, aber die Borausssetzung ist, daß wir das Gute wollen. Die stetige Beränderung, die in einem allmäligen Uebergehen zum Besseren besteht, ist Ressorm. Der Ansang des Guten im Menschen, die Burzel seiner Besserung bildet sich nicht in einer stetigen Beränderung, also nicht in Beise der Resorm.

Gut werben, heißt ben Willen auf das Sittengesetz richten und abziehen von den anderen Triebsedern, an denen er hangt, das Sittengesetz zur obersten Marime erheben und die moralische Ordnung der Triebsedern im Willen wiederherstellen. Diese Wiederherstellung, die statt der früheren Ordnung die entgegenzgesetze einführt, ist kein allmäliger Uedergang, keine Resorm, sondern eine Revolution im Innern des Menschen, eine vollkommene Umwandlung in der Denkungsart, ein unvermittelter, plötzlicher, unwandelbarer Entschluß, nicht eine Besserung der Sitzen, sondern die Gründung eines Charakters: es ist, wie die

Bibel sagt, Wiedergeburt, das Anziehen eines neuen Mensichen. In dieser Wiedergeburt besteht der Anfang des Guten; von hier aus entspringt der stetige Fortschritt und das Wachsthum im Guten. Wir begreifen, daß diese Wiedergeburt stattsinden soll, daß ohne sie gar keine Selbstbesserung möglich ist; aber wir können nicht erklären, wie sie geschieht \*).

## 3. Die Erlosung als Onabenwirkung. (Parerga.)

Die Erlösung bes Menschen vom Bösen bilbet den Kern bes Glaubens. Bas aber die Möglichkeit einer solchen Erlösung betrifft, so scheidet sich hier der Vernunftglaube vom Offenbarungszglauben, die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Verznunft von der Religion außerhalb dieser Grenzen.

Die moralische Selbsterhebung von ber bofen zur guten Gefinnung, diese innere Umwandlung ber menschlichen Natur, biefe innerfte Bergensanderung ift ein durch die naturliche Bernunft schlechterbings unbegreiflicher Borgang. Bir fonnen nicht ein= seben, wie die Selbstbefferung in der Burgel möglich ift, mahrend wir doch begreifen, daß fie nothwendig fein foll. Diese Unbegreiflichkeit giebt bem Glauben ben ersten Anstoß, die Bernunftgrenzen zu übersteigen. Auf diese Unbegreiflichkeit beruft fich die Religion außerhalb ber Grenzen ber blogen Bernunft. Ift bie Selbstbefferung unbegreiflich, so ift fie auch unmöglich, fo kann ber Mensch von sich aus und vermöge bes eigenen Billens niemals gut werben; also bleibt er entweder bose oder er muß seine Befferung von Gott erwarten. Er bedarf ju feiner Besserung ber göttlichen Gulfe, er bebarf mehr als nur bes göttlichen Beiftanbes. Benn nämlich Gott une hilft, so mußte ber

<sup>\*)</sup> Ebendaselbst. (I Ausg.) Erstes St. V. [ober II Ausgb. Allg. Anmerkg.] — Bb. VI. S. 206—214.

menschliche Wille mithelfen, er mußte auch etwas zu seiner Beferung thun; aber bose, wie er ist, kann er selbst nichts bazu beitragen. Seine Besserung ist unmöglich, soweit sie auf ihm selbst ruht, sie ist die alleinige Wirkung Gottes im Menschen, von Seiten bes Menschen durch gar nichts verdient, von Seiten Gottes baher eine Gnadenwirkung: Durchbruch der göttzlichen Gnade in der sundhaften Menschennatur, eine auf wunderzbare Weise erfolgte Umwandlung.

Auf die Unmöglichkeit der Selbstbesserung grundet fich ber Glaube an die gottliche Gnadenwirkung. Dieser Glaube ftebt bem Bernunftglauben entgegen. Die Bernunft bejaht die Gelbftbesserung und ist der Möglichkeit berselben gewiß, nicht aus missenschaftlichen, sondern aus sittlichen Grunden. Gben biefe Bewißheit ift Glaube (Bernunftglaube). Der entgegengesette Glaube erwartet alles Gute nur von Gott und nichts von dem menschlichen Willen, ber, verstrickt in bas Bose, keine Rraft bat jum Guten. Auf Grund Diefes Glaubens hoffen wir von Gott, baß er uns vermöge feiner Gute gludlich machen werbe, und wenn die Bedingung jur Gludseligkeit unsere Befferung ift, fo hoffen wir von Gott, daß er uns beffern und heiligen werbe vermoge feiner Gnabe und Allmacht; wir felbst konnen nichts weiter als biese beiden Geschenke von Gott munschen und erbitten und alles äußerlich thun, was ihm gefällig ift, bamit wir uns feinen Willen geneigt machen und seine Gunft erwerben. Go entsteht ber Glaube ohne moralischen Kern; seine Absicht ift die Erwerbung göttlicher Gunft, sein Mittel bazu bas außere Thun, bas gottesbienftliche Banbeln, ber Cultus.

Die moralische Religion ift nur eine. Im Wiberspruche mit ihr find alle anderen Religionen gottesbienftliche Handlungen (Culte), in der menschlichen Absicht geübt, sich badurch den göttlichen Willen geneigt zu machen. "Man kann alle Religionen," sagt Kant, "in die der Gunftbewerbung (bes bloßen Cultus) und die moralische, d. i. die Religion des guten Lebenswandels einstheilen \*) ".

Der Glaube an die Gnadenwirkungen beruft sich auf eine innere Erfahrung, auf eine plöhliche Erleuchtung, einen Durchsbruch göttlicher Wirksamkeit, Eine solche Erfahrung zu machen, hat die menschliche Vernunft kein Organ; eine Erfahrung aber, welche die Vernunft nicht machen kann, ist nicht wirklich, sonsdern eingebildet. Der Glaube an Einbildungen ist "Schwärmerei". Selbst wenn es solche Erfahrungen gäbe, so ließe sich durch nichts erkennen, daß sie göttliche Inadenwirkungen sind; die göttliche Ursache ist unerkennbar, also sind es auch die Gnadenwirkungen Gottes. So hat der Glaube daran keinen Grund in der theoretischen Vernunft, er hat auch keinen in der praktischen. Die praktische Vernunft sagt, was wir thun sollen, um durch Würdigkeit glückselig zu werden. Jener Glaube will, daß wir nichts thun, sondern alles von Gott erwarten sollen; mithin ist er praktisch eben so werthlos als theoretisch.

Die kantische Glaubenslehre erblickt auf jedem ihrer Standpunkte die gegenüberliegende Stellung, welche die Religion außerhalb der Grenzen der bloßen Bernunft einnimmt. Dem Glauben an die Selbstbesserung oder an die Wiedergeburt des Menschen liegt gegenüber der Glaube an die Gnadenwirkungen Gottes. Was beide Glaubensstellungen scheidet, ist die Bernunftgrenze; aber weil sie diesseits und jenseits einer gemeinschaftlichen Grenze liegen, berühren sie sich gegenseitig und sind einander benachbart. Was an die moralische Religion angrenzt und gleichsam neben ihr liegt, ohne ihr anzugehören, nennt Kant ein "Par-

<sup>\*)</sup> Cbendaselbst. Erstes St. - Bd. VI. S. 214. 15.

ergon", und als solche Parerga behandelt er jedesmal die Glau= bensstellungen jenseits ber moralischen Religion\*).

So verhält sich die moralische Religion zu bem Glauben an bie Gnabenwirkungen nicht absolut ausschließenb; sie bestreitet nicht die Möglichkeit solcher Wirkungen, sie macht baraus nur fein Glaubensobiect. Sie glaubt an die Wiebergeburt und bie Möglichkeit ber Selbstbefferung bes Menschen; fie verwirft jeben Glauben, ber eine Befferung bes Menschen ohne bie Bebingung ber Wiebergeburt und ber selbsteigenen inneren Umwandlung für möglich halt. Es konnte fein, bag bie menschliche Selbsthülfe jum Guten nicht ausreicht, bag unsere Erlofung bes göttlichen Beiftandes bedarf. Aber um ben göttlichen Beiftand zu empfangen, ift bie erfte Bebingung unsere Empfanglichkeit, und zu biefer Empfänglichkeit ift bie erfte Bedingung unsere Wiedergeburt. So hat ber Glaube an die Wiedergeburt für ben Glauben an bie Gnabenwirkungen eine offene Seite. läßt ihn als Parergon gelten; er läßt nur ben Glauben an bie Gnabenwirkungen nicht gelten, ber in seinem Grunde die Doglichkeit ber Wiedergeburt und ber menschlichen Selbstbefferung aufhebt: ein solcher Glaube ist nach der praktischen Seite todt und nach ber theoretischen eine leere Schwarmerei.

Die erste Bedingung unserer inneren Umwandlung ift ber Kampf mit bem Bosen.

<sup>\*)</sup> Ebendaselbst. Erstes St. — Bb. VI. S. 215, Anmerkg. (Zusat ber 2. Ausgb.)

# Drittes Capitel.

# Der Kampf des guten und bofen Princips.

Der Mensch ist in ber Wurzel seines Willens bose. Wenn diese Wurzel nicht ausgerottet und von Grund aus vertilgt wersen kann, so ist der Mensch nicht fähig zum Guten, so giebt es keine Erlösung vom Bösen. Wir können auf der Oberstäche unseres im Innersten selbstsüchtigen Willens Menschen von guten Sitten und legalen Handlungen werden, aber nicht sittlich gute Menschen. Der wahrhaft gute Wille ist ohne Wiedergeburt nicht möglich, die Wiedergeburt nicht ohne den Kamps mit dem Bösen. Augustin nannte die Tugenden, die nicht aus der Wiedergeburt entspringen "glänzende Laster". Kant ist in diesem Punkte nicht weniger rigoristisch in seiner Denkweise als der christliche Kirchenvater, er ist nur etwas milder in seinem Ausdruckt ohne den Kamps mit dem Bösen sind ihm alle menschlichen Tusgenden nichts als "glänzende Armseligkeiten"\*).

Das Gute und Bofe fteben fich entgegen als Principien, bie nicht auf bemfelben Schauplage jusammen bestehen konnen,

<sup>\*)</sup> Relig. innerhalb b. Gr. b. bl. B. — Zweites Stud. Bon bem Rampf bes guten Princips mit bem bosen um bie Herrschaft über ben Menschen. — Bb. VI. S. 220. Anmerkg.

bie sich baber auf Tob und Leben bekampfen; jedes von beiden beansprucht die oberfte Geltung im menschlichen Willen, die all= einige Herrschaft über ben Menschen. Getheilt amischen beibe tann biese Herrschaft nicht werben, sie gehört entweder bem Gu= ten ober bem Bofen. Bem von beiden gehört fie von Rechts wegen? Diese Frage ju lofen, muffen auf beiben Seiten bie Rechtsanspruche untersucht werben, benn nur fo läßt fich ber richtige Gesichtspunkt feststellen, ber ben Proces zwischen bem Guten und Bosen entscheidet. Es ist von beiben Seiten ein Kampf ber Rechtsansprüche. Auch läßt fich voraussehen, mit welchen Rechts= gründen jede der beiden Parteien ihren Anspruch auf die Herr= schaft über ben Menschen geltend machen wird: bas Bofe beruft fich auf sein früheres Recht, benn es hat fich bes menschlichen Billens zuerst bemächtigt, das Gute beruft sich auf sein unbebingtes und lettes Recht; das Bose ist unsere erste Willensrichtung, ber ursprüngliche Sang ber menschlichen Natur, bas Gute bagegen ber lette Billenszweck, unfere ursprüngliche und ewige Bestimmung.

I.

# Der Glaube an bas Gute.

# 1. Das moralifche Ibeal als Sohn Gottes.

Das Gute ist der Wille, dessen alleinige Marime das moralische Gesetz ausmacht, der Wille in der vollkommenen Ueberseinstimmung mit diesem Gesetz: die Menschheit in ihrer moralisschen Bollkommenheit. In dieser moralischen Bollkommenheit ist die Menschheit kein Object der Ersahrung; diese Bollkommensheit hat nicht der empirische Mensch, sondern der ideale, nicht der gegebene Mensch, sondern die Idee des Menschen. Borgestellt in einem Individuum, ist diese Idee das Ideal der Menschheit,

bas moralische Ibeal. Die Menschheit hat keinen anderen und höheren Zweck, als diesem Ideale gleichzukommen; die Welt hat keinen anderen Zweck, als vernünstige Weltwesen zu erzeugen, ihr Zweck ist die Menschheit, ihr Endzweck also die moralisch vollkommene Menschheit oder das moralische Ideal.

Benn wir von einem moralischen Beltzwede reben, fo verfteht sich von selbst, daß wir ein intelligentes Bermögen, welches allein einen folchen 3wed bestimmen und ausführen kann, also einen moralischen Welturheber vorausseten. Gilt der Weltzweck als bas moralische Ibeal, bem bie Menschheit gleichkommen foll, so muß Gott als ber moralische Welturheber gelten: er hat bie Belt erschaffen, damit fie jenen 3wed erfulle, er hat fie um bes moralischen Ibeals willen erschaffen. Also ist bas moralische Ideal selbst nicht geschaffen, sondern ewig, wie Gott selbst. Die Idee der Menschheit ift unmittelbar gottlichen Ursprungs: fie ift, symbolisch ausgebruckt, "ber ewige und eingeborene Sohn Gottes". Diese Idee ift ber 3weck, ju bem die Belt geschaffen, sie ist ber göttliche Beweggrund ber Schöpfung, bas göttliche Schopfungsmotiv, ber schöpferische Logos ober "bas Wort, burch welches alle anderen Dinge sind, und ohne das nichts eristirt, mas gemacht ist"\*).

Das moralische Ibeal ist bie in einem Individuum verkörperte Ibee der Menschheit. Dieses ideale Individuum ist ein vollkommener, d. h. göttlich gesinnter Mensch. Es ist, symbolisch zu reden, das vom himmel zu uns herabgestiegene Ebenbild Gottes oder Urbild der Menschheit: der menschgewordene Sohn Gottes. In der göttlichen Gesinnung allein liegt die Bollsom-

<sup>\*)</sup> Ebendas. II St. Erster Abschn. Bon dem Rechtsanspruch bes guten Princips auf die Herrschaft über den Menschen. a. Personisicirte 3bee bes guten Princips. — Bb. VI. S. 223 figb.

the Gefinnung, biefe innerfte Billensanderen Ausbruck, wodurch fie sich beals Leben und Lehre, feine andere Probe, nemitten bewährt, als bas Leiben, bas fie fieg-Srad bes Leibens offenbart bie Starte ber Ber jeben Biberftand erhabene Gefinnung, bie Berichauter merschütterliche, bewährt fich im außerften Leiben, 300 Beiden, bas größer mare, als ber Lob, ber jugleich und qualvolle. Run aber hat ber mahrhaft göttlich Rensch bas Bose in sich bis auf die Burgel vertilat: ge grar vermoge feiner menschlichen Natur ber Berfuchung gegeben, wie jeder Andere, aber bie Bersuchung hat ihn nie permunden; er ift in seinem Innersten vollkommen lauter, also matommen sündlos. Go ift dieser Mensch ber Einzige, beffen Beiden nicht gelten barf als eine Guhne ber eigenen Schuld. Er leidet absolut unverdient. Wo also ist hier ber moralische Zu= sommenhang zwischen Schuld und Leiben? Wie läßt sich bas außerste Leiben mit ber vollenbeten Tugend in einer moralischen Berbindung benten? Benn es boch immer eine Schuld ift, bie bas Leiben nach fich zieht, und in biesem Kalle ber Leibende frei ift von jeder Schuld und Sunde, fo kann bas Leiden bes gottlich gefinnten Menschen nur gebacht werben als bie Guhne frember Schuld; er leidet für andere, nicht für diesen ober jenen, sonbern für die gange Menschheit: er leibet, um ben moralischen Weltzweck zu beforbern, um die Idee bes Menschen in sich zu verwirklichen und baburch vorbilblich für alle zu machen.

Das sind die Charakterzüge, in denen sich das moralische Ibeal ausprägt. Dieses Ideal ist kein Erfahrungsobject, kein Gegenstand also der Einsicht, sondern nur des Glaubens; wir glauben das Gute als den moralischen Weltzweck, wir glauben

bas moralische Ibeal als unser sittliches Borbild: biesem Object gegenüber ist unsere Vorstellungsweise bloß Glaube, bieser Glaube ist bloß praktisch, es ist ber praktische Glaube an den Sohn Gotztes. Und der Rechtsanspruch des guten Princips besteht eben darin, daß der Sohn Gottes von uns geglaubt werde, daß uns das sittliche Ideal gewiß sei, daß wir die Pflicht haben, diesem Borbilde unbedingt nachzusolgen\*).

# 2. Der praktische Glaube an ben Sohn Gottes.

Der praktische Glaube an ben Sohn Gottes barf nichts enthalten, das unfere Nachfolge aufhebt oder unmöglich macht. Wenn jenes sittliche Vorbild folche Charakterzüge hat, die von den Bedingungen unserer Natur ausgeschlossen sind, die wir nie erreichen können, so ist die Rachfolge unmöglich, so verliert unser Glaube an ben Sohn Gottes seine ganze praktische Bebeutung, fo hört er auf, mahrhaft religios ju fein. Bas bas sittliche Borbild ausmacht, ist allein die Gesinnung; was die Gesinnung be= thatigt und offenbart, ift allein ber Lebenswandel. Die Gefin= nung als solche kann nicht erscheinen, sie ift als bas Innerste ewig verborgen, der einzige Ausdruck ihrer Lauterkeit ift bas fündlose Leben. Der Sohn Gottes selbst beruft sich ben Menschen gegenüber zu seiner Beglaubigung bloß auf sein Leben: "wer von euch kann mich einer Sunde zeihen?" Es find nicht übernatürliche Beichen, wodurch sich ber göttlich gesinnte Mensch kund giebt, es find nicht Wunder, die ihn offenbar machen; nicht als Wunderthater barf er unfer Borbild sein, benn sonst konnten wir ihm nur nachfolgen, wenn auch wir die Kraft Bunder zu thun hatten ober empfingen. Der Glaube an ben Sohn Gottes als moralisches Ideal ift praktisch, bagegen ber Glaube an ben Sohn

4.

<sup>\*)</sup> Genbas. Zweites Stud. I Abschn. — Bb. VI. S. 224 figb.

Sottes als Wunderthater ift ohne jeden praktischen Werth: ein bloß historischer, religiös unfruchtbarer Glaube.

Der praktische Glaube an den Sohn Gottes schließt baber von der Borftellung des letteren alle übernatürlichen Bedingungen Die Borftellung eines übernaturlichen Menschen hebt die Möglichkeit unserer Nachfolge auf, damit erlischt zugleich auf ber anderen Seite bie Möglichkeit sittliches Borbild zu fein; fo verträgt sich mit jener Borftellung in feiner Beise ber praktische Glaube, ber kein anderes Object anerkennt als das sittliche Bor-Der Sohn Gottes, fofern er Glaubensobject ift, barf bild. nicht vorgestellt werben als übernatürlich gezeugt, sonst ware sein Borbild ichon aus natürlichen Grunden für uns unerreichbar; er barf auch nicht vorgestellt werben als ein Mensch von angeborener, vollendeter Billensreinheit, fo daß felbst die Möglichkeit bes Bosen in ihm gar nicht enthalten ware, so daß selbst bie Berfuchung ihn nicht einmal berühren könnte, sonst waren bie sittlichen Bedingungen in ihm ganz andere als in uns. ware zwischen biesem Borbilde und uns eine unübersteigliche Kluft, eine unendliche Differenz, und die sittliche Nachfolge daher unmöglich.

Wenn aber der Glaube das sittliche Vorbild unter rein menschlichen Bedingungen auffaßt, so hindert nichts, daß dieses Vorbild sich in der sinnlichen Menschenwelt verwirklicht, daß es sich in einem wirklichen Menschen vor den Augen der Welt verkörpert, so dürfen wir den Sohn Gottes glauben nicht bloß als moralisches Ideal, sondern auch als wirklichen leibhaftigen Menschen: hier kommt der reine Vernunftglaube mit dem Christusglauben in demselben Objecte zusammen.

Das gute Princip hat ben Rechtsanspruch, bag ber Sohn Gottes als moralisches Ibeal, als bieses so bestimmte sittliche

Borbild geglaubt werde; es verlangt keinen anderen Glauben als ben moralischen. Diesem sittlichen Borbilde sollen und können wir gleich werden; wir können es, weil wir es sollen. Aber wie ist es möglich, daß wir ihm gleich werden? Sind auch die übernatürlichen Bedingungen von dem sittlichen Borbilde ausgeschlossen, glauben wir auch nicht an den Sohn Gottes als Wunzberthäter, als den übernatürlich Erzeugten, als den geborenen Heiligen, so bleibt doch immer der unendliche Abstand zwischen ihm, dem sündlosen Menschen, und uns, den sündhaften. Wie läßt sich diese Differenz ausgleichen? Wenn sie sich nicht aussgleichen läßt, so bleibt die unübersteigliche Klust zwischen ihm und uns, so bleiben wir in der Herrschaft des Bösen, und die Erlösung vom Uebel ist unmöglich. In diesem Punkte liegen die Schwierigkeiten, die eigentlichen Scrupel und Probleme des Glaubens \*).

# 3. Die Wiebergeburt als Umwandlung bestempirischen Charafters.

Das Böse ist vom Guten unendlich weit entsernt. Seten wir das Böse als den Ausgangspunkt, das Gute als den Ziels punkt, so ist dieses unendlich entsernte Ziel in keiner Zeit erreicht dar. Wir sind die Bösen, unser Ziel und sittliches Borbild ist das Gute (der göttlich gesinnte Mensch). Die erste Bedingung, ohne welche das Ziel nie erreicht werden kann, ist unsere Besserung. Aber wie das Uebel in der Wurzel unseres Willens enthalten ist, so kann die Besserung auch nur an der Wurzel statzssinden. Die Besserung ist keine Resorm der Sitten, sondern eine Revolution der Gesinnung, eine totale Umkehr des verderb-

<sup>\*)</sup> Ebendaselbst. II St. I Abschnitt. b. — Bb. VI. S. 225—230.

ten Billens, das Anziehen eines neuen Menschen, eine vollstäns dige innere Wiedergeburt. Wenn unsere Besserung nicht gründslich ist, so ist sie so gut als gar keine. Erst mit der Wiedergesburt beginnt in uns das Gute.

Der Begriff der Biedergeburt, die alle Besserung im Nensichen bedingt, ist in der kantischen Philosophie von der größten Bedeutung. Mit diesem Begriff ergänzt und vollendet sich die tiefsinnige Lehre vom intelligibeln Charakter, die wir im Laufe unserer Untersuchungen zweimal angetrossen haben, zuerst dei dem kosmologischen Probleme der Causalität, dann dei der Frage der moralischen Freiheit. Diese Lehre vollendet sich hier bei dem religiösen Problem der Erlösung. Kant würde gut gethan haben, wenn er gerade an dieser Stelle seine Theorie vom intelligibeln Charakter nachdrücklicher und bedeutungsvoller hervorgehoben hätte; er hat sich begnügt, bloß den Namen zu wiederholen, und die Sache des intelligibeln Charakters einer unversmeiblichen Frage gegenüber im Dunkeln gelassen.

Es ist der intelligible Charakter, der den empirischen bebingt. Was aus dem empirischen Charakter folgt, ist eine Zeitreihe von Handlungen, deren jede eine naturnothwendige Begebenheit ausmacht. Die Handlungen des empirischen Charakters
sind nothwendig, der empirische Charakter selbst ist frei, er ist
eine That der Freiheit, er ist die That des intelligibeln Charakters. Also hätte der empirische Charakter auch anders sein konnen, als er ist. Ist er bose, so hätte er anders sein sollen und
können. Wie der empirische Charakter ist, so sind seine Handlungen. Also hätten alle seine Handlungen, darum auch jede
einzelne, anders sein können. Sind sie bose, so hätten sie anbers sein sollen und können. Gerade dieses erklärt das Gewissen
gegenüber den schlimmen Handlungen. Aus biese wereinigt

sich im Charakter jeder Handlung die Nothwendigkeit mit ber Freiheit\*).

Sind aber alle Handlungen als Kolgen bes empirischen Charakters nothwendig, so kann ber empirische Charakter feine Sandlungsweise nicht andern, also auch nicht bessern. Wo bleibt die Moralität, wenn es keine Möglichkeit ber Befferung giebt? Der empirische Charakter hätte in seinem intelligibeln Ursprunge ein anderer sein können und sollen; da er aber einmal bieser geworben ift, so bleibt er, mas er ift, und rollt fort, wie eine burch ben bestimmten Impuls getriebene Rugel. Sier liegt ber fragliche und problematische Punkt. Durch die Theorie vom intelligibeln Charakter will Kant die Moralität im empirischen Charakter begrunden. Es ist ber intelligible Charakter, ber ben em= pirischen bedingt und die Moralität in ihm anlegt; zugleich ist es ber intelligible Charafter, ber bem empirischen die Richtung giebt, in ber die Sandlungen mit naturgesetlicher Rothwendig= keit einander folgen. Damit ist in dem empirischen Charakter bie Möglichkeit einer Aenberung, also auch einer Befferung aufgehoben, und so scheint es ber intelligible Charafter zu fein, ber bem empirischen mit ber Möglichkeit ber Besserung überhaupt bie Möglichkeit ber Moralität nimmt. Es bleibt bann bem empirischen Charakter nichts übrig als bas Gewissen, bas ihm sagt: bu hättest anders sein sollen, du hättest auch einmal anders sein können; jest ift es ju fpat, bu kannst nicht mehr anders werden, bu bift ewig verloren!" Dieses Gewiffen ift nicht Reue, sonbern Bergweiflung in ihrem hochsten Grabe, in ihrem gangen Umfange.

In biesem Sinne ift bie Lehre vom intelligibeln Charakter neuerbings verstanden und entwickelt worden. Die praktische

<sup>\*)</sup> Bgl. oben I Buch, bieses Bb. Cap. VII. S. 131-135.

Willensfreiheit wird bann folgerichtig verneint, und bie Moral nimmt eine von bem Sittengeset, bem kategorischen Imperativ, ben Postulaten der praktischen Vernunft ganz abweichende und ih= nen entgegengesette Richtung. Unmöglich fann auf Diese Beife bie kantische Theorie verstanden sein wollen. Um den problema: tischen Punkt aufzuhellen, muffen wir genau bas Berhältnig bes intelligibeln und empirischen Charakters in's Auge faffen. Ursprung bes empirischen Charakters, ber Sang jum Bofen, Die Biebergeburt find bei Kant nicht zeitliche, sondern intelligible Acte: Thaten bes intelligibeln Charafters. Innerhalb bes empirischen Charakters verläuft die Zeitfolge ber Handlungen, welche bie Freiheit, bie willfürliche Beränderung, die Befferung ausschließt. Im empirischen Charafter tann bie Besserung nicht stattfinden. Soll der empirische Charafter gebessert werden, so muß er ein anderer werden von Grund aus, er muß in feinem Ursprunge, in seiner Wurzel eine Umkehr erfahren. Oberfläche läßt fich nichts beffern, alle Befferung an ber Oberfläche ber Sandlungen ift nur Klidwerk und Scheinwerk; Die Sitten können gut werden, ber Charakter felbft bleibt bofe. Entweder also ist die Besserung gar teine, oder sie ist eine grund: liche. Diese Befferung von Grund aus ift eine That des intelligibeln Charaftere, ber bie ursprüngliche Billenerichtung andert, umkehrt und baburch einen neuen empirischen Charakter hervorbringt. Wenn nicht ber empirische Charafter in ber Burgel ein anderer wird, so wird er überhaupt kein anderer, kein besserer. Diefe Befferung ift eben bie Biebergeburt. Es giebt feine andere Befferung; jede andere wird nur so genannt, in Bahrheit ift fie feine. Die Biebergeburt hat ihren Schauplat nicht auf bem Gebiete ber Sandlungen, bie als folche in bie Zeit fallen. Die Sandlungen find bie Wirkungen der Wiedergeburt. Diese Bir-

kungen treten in die Zeit ein und erscheinen in der Zeitfolge der Handlungen, nicht die Biedergeburt selbst. Beil die Biedergeburt felbst intelligibel ift, unabhängig von allen zeitlichen Bedingungen, barum konnen ihre Wirkungen in jebem Zeitpunkte hervor-Mit anderen Worten gesagt: Die Befferung bes Menschen ift immer möglich. Aber sie ift nie möglich auf bem Schauplate bes empirischen Charakters, sondern nur an beffen Burgel, die der intelligible Charafter bestimmt. Un diesem Punkte und nur an diesem steht die Freiheit und führt das Steuer und lenkt Ber nicht bis zu biesem Punkte sich vertiefen und ben Billen. in sich selbst einkehren kann, ber hat nicht ben Gebrauch feiner Freiheit, ber ift nicht frei, sonbern bedingt burch ben Lauf ber Dinge, burch ben Lauf seiner Handlungen, die von jenem Punkte aus ihre Richtung empfangen haben und in dieser Richtung fortfcbreiten, bis fie von bort aus geanbert wird. Es ift mithin flar, daß die Lehre vom intelligibeln Charakter, in ihrem ganzen Umfange richtig gedacht, jede Besserung verneint, bie wir auf bem Schauplage bes empirischen Charafters erwarten, bag fie keine andere Befferung einräumt als die grundliche Umkehr bes empirischen Charakters felbst, als bie Wiebergeburt, ohne welche alle menschlichen Tugenden nach Augustin glänzende Lafter, nach Rant glanzende Armseligkeiten find. Diese Befferung ift möglich; sie ift nur möglich vermöge bes intelligibeln Charaftere. Jest erst haben wir den Ginklang bes intelligibeln Charakters mit ber Moralität vollkommen hergestellt und deutlich gemacht. Dhne ben intelligibeln Charakter giebt es keine Freiheit, weder in ber Welt noch im Willen bes Menschen noch zur Erlösung vom Bo: Benn die Erlöfung nicht in der Befferung besteht, fo fen. kann sie nur in ber Bernichtung bestehen: so unterscheibet sich biedriftliche Sittenlehre von der buddhiftischen, so unterscheidet fic

Rant von Schopenhauer. Hier ift ber Punkt, wo fich die Bege trennen \*).

## 4. Das Erlofungeproblem \*\*).

Die Biedergeburt ist die erste Bedingung zur Erlösung, sie ist noch nicht die Erlösung selbst, nicht deren Bollendung. Hier erhebt sich eine Reihe von Schwierigkeiten, die sich mit jedem Schritte steigern.

Das Zeugniß der Wiedergeburt oder der von Grund aus veränderten Gesimung sind die Thaten des Menschen; diese Thaten sind Erscheinungen in der Zeit, sie sind wie alles Zeitliche mangelhaft. Ist dieser dauernde Mangel, dieser beschränkte und unvollkommene Charakter unserer Handlungen, nicht ein Hinderniß der Erlösung trot der Wiedergeburt? Wie können wir von diesem Hindernisse loskommen? Wie ist die Erlösung möglich, wenn schon die Wiedergeburt erfolgt ist? Wir sollen heilig sein: so gebietet das göttliche Geset. Aber unser zeitlicher Lebenswandel ist der Heiligkeit des Gesehes nie völlig angemessen und kann es nicht sein.

Geset, dieses hinderniß sei beseitigt, so droht ein größeres. Die wiedergeborene Gesinnung ist noch nicht die beharrliche. Der Geist ist willig, aber das Fleisch ist schwach. Unsere Gesinnung bleibt auch nach der Wiedergeburt wankelmuthig und gebrechlich. Ist diese wankelmuthige Gesinnung nicht ein neues hinderniß der Erlösung? Wir sollen gut sein und sind es nicht, so lange wir nicht im Guten beharren.

<sup>\*)</sup> Bgl. damit die beiden früheren Untersuchungen über den intelliz gibeln Charakter: 1) Bb. III. Buch. II. Cap. XII. S. 559—567, 2) Bb. IV. Buch I. Cap. VII. S. 128—135.

<sup>\*\*)</sup> Rel. innerh. d. Gr. ber bl. Bern. II St. I Abschn. c. — Bb. VI. S. 230—237.

Geset, auch dieses hinderniß sei gehoben, so steht das lette und größte unserer Erlösung entgegen. Bor der Wiedergeburt waren wir radical bose. Auch wenn die wiedergeborne Gesinnung die festeste und unerschütterlichste ware, so kann doch das Geschehene nicht ungeschehen gemacht werden. Die frühere Schuld bleibt; die alte Schuld ist dadurch noch nicht bezahlt, daß wir keine neue machen. So bleibt auch der wiedergeborene Menschschuldig. Wie ist die Erlösung möglich, wenn die Schuld besharrt? Wir sollen gerecht sein und sind ungerecht.

Das sind die Hindernisse in Rücksicht der Erlösung, die Schwierigkeiten, die den Glauben an die Erlösung bedrohen. Wie ist der Wiedergeburt die Erlösung möglich gegenüber der immer mangelhaften That, der immer wankelmüthigen Gessinnung, der unaustilgbaren Schuld? Wie ist sie möglich gesgenüber der Heiligkeit, Gute und Gerechtigkeit Gottes?

# a. Die mangelhafte That.

Seten wir die Wiebergeburt voraus, die von Grund aus umgewandelte Gesinnung, so ist deren Wirkung in der Zeit eine Reihenfolge von Handlungen, die im Guten fortschreiten: dieser Fortschritt, wenn die Gesinnung beharrlich dieselbe bleibt, ist stein einzelner Act in dieser fortschreitendent; also ist keine That, kein einzelner Act in dieser fortschreitenden Reihe unserer Handlungen absolut vollkommen, vielmehr jede derselben unvollkommen und mangelhaft. Also können es unsere Thaten nicht sein, die uns die Erlösung verdienen. In keinem Zeitpunkte ist unsere Bollkommenheit thatsächlich vorhanden. Dieser Mangel ist nicht unsere Schuld, denn wir können die Schranken und Bedingungen der Zeit nicht abstreisen. Der Mangel liegt nicht in unserer Gesinnung, sondern darin, daß unsere Handlungen nicht anders können als in der Zeit erscheinen. Darum können unsere Aba-

ten wegen ihres stets mangelhaften Charafters die Erlösung zwar nicht verdienen, aber auch nicht verhindern. Was den Thaten vermöge ihrer zeitlichen Schranke sehlt, darf die von den Schranken der Beit unabhängige Gesinnung ergänzen. Bor der göttelichen Gerechtigkeit gilt die Gesinnung, dieser tiesste und verdorzene Grund aller unserer Handlungen, als die Einheit und vollendete Reihe unserer Handlungen selbst. Sie gilt als ein solcher Indegriff mit Recht. In der Zeit können die Thaten nicht vollendet seine; sie sind vollendet in der Gesinnung.

### b. Die wantelmuthige Gefinnung.

Aber die Gesinnung muß auch nach ihrer Wiebergeburt beharrlich dieselbe bleiben. Nur bann, wenn sie unerschütterlich feststeht, kann sie ben ewigen, thatfachlichen Fortschritt im Guten verburgen, nur bann kann sie ben Menschen erlösen. Mer aber verburgt uns die Beharrlichkeit der Gefinnung? Bas giebt uns bie Sicherheit, bag bie wiedergeborene Gefinnung unwandelbar dieselbe bleibt? Das eigene Butrauen in die Restigkeit unseres Billens ist keine sichere Burgschaft, es ift vielmehr eine fehr bebenkliche; biefes Butrauen kann leicht täuschen, biefe gute Meinung von uns felbst ift eher ein Beichen gefälliger Selbstliebe, als fitt: licher Selbstprufung. Es ift beffer und ber fittlichen Gefinnung gemäßer, daß wir uns im Guten nicht allzufest mahnen, daß wir vor bem möglichen Rudfall in's Bofe ftets auf unserer but find, daß wir, biblisch zu reden, "mit Furcht und Zittern unsere Seligkeit Schaffen". Für die Beharrlichkeit ber guten Befinnung giebt es feine andere Burgichaft, als bas beharrliche Streben nach bem Guten, bas beständige Trachten nach dem Reiche Got= tes, ben ununterbrochenen Fortschritt im sittlichen Sanbeln. Es giebt keinen anderen Grund, worauf fich bas Bertrauen in Die Festigkeit ber eigenen Gesinnung ftuben tann. Wenn wir im

Suten stetig wachsen und zunehmen, bann burfen wir hoffen, baß ber gute Geist in uns sich immer tiefer befestigen, baß er uns nicht mehr verlassen werbe. Diese Hoffnung ift unser Trost gegenüber ber Gebrechlichkeit unserer Natur. Der Geist, der bas Gute in uns wirkt, ist unser "Paraklet", ber, je beharrlicher wir im Guten fortschreiten, um so sicherer bei uns bleibt und uns erlöst.

Der Glaube an die Erlösung kann sich nie auf das Bewußtssein unserer Werke gründen, denn diese Werke sind stets mangelshaft. Er gründet sich auf die beharrlich gute Gesinnung. Aber diese gute Gesinnung ist ihrer selbst nicht sicher; der Glaube an ihre Festigkeit ist nur die Hoffnung, daß sie beharren werde, und diese Hoffnung gründet sich allein auf unseren thatsächlichen und dauernden Fortschritt im Guten. Sonst ist die Hoffnung leer, sonst ist der Glaube an die gute Gesinnung nur eitle Selbstgerechtigkeit. Durch nichts anderes als die muthig vorwärtsschreiztende That kann sich die Festigkeit der guten Gesinnung bewähren. Diese Bewährung allein nimmt uns die Furcht vor dem Rücksall in's Böse und sichert uns den Glauben an die Erzlösung.

#### c. Die alte Gundenschuld.

Das erste Hinderniß der Erlösung lag in der stets mangels haften That: diesen Mangel ergänzt und hebt die gute Gesinnung. Das zweite Hinderniß lag in der wankelmuthigen Gesinnung: dieses Hinderniß hebt die durch Thaten bewährte Gesinnung, die ein Recht hat zu hoffen, daß ihr der gute Geist treu bleiben werde. In beiden Fällen erscheint die wiedergeborene Gesinnung als der zureichende Grund der Erlösung.

Nun aber geht ber Biebergeburt vorher ber bofe Bille, bie tiefe Berschuldung bes Menschen. Wenn bie Biebergeburt alles

thut, was fie vermag, so erzeugt fie ben guten Lebenswandel, ber im Guten beharrlich fortschreitet; sie erzeugt damit nicht mehr, als das Sittengeset von uns fordert, nichts Ueberverdienstliches, keinen Ueberschuß, womit sie die alte Schuld tilgen konnte.

Der wiedergeborene Mensch ist zugleich der schuldige. Er bleibt schuldig. Seine erste und ursprüngliche Schuld kann durch die Wiedergeburt nicht getilgt werden. Und da der Mensch nichts weiter vermag, als seine Gesinnung von Grund aus zu andern, so ist überhaupt er selbst nicht im Stande, seine erste Schuld zu tilgen, da ihn seine Wiedergeburt nicht davon losspricht.

Entweder also bleibt er schuldig und darum unerlöst und unerlösdar, oder seine Schuld muß durch einen Andern getilgt werden. Aber wie ist dieß möglich? Es handelt sich nicht um eine Geldschuld, sondern um eine Sündenschuld, um die innerste, allerpersönlichste Schuld, die es giebt. Kein Mensch kann statt des Anderen wollen, also auch nicht statt des Anderen sündigen, also auch nicht die fremde Sündenschuld auf sich nehmen und tilgen: die Verbindlichkeit, diese Schuld zu tilgen, ist schlechterbings unübertragbar; in Rücksicht der Sündenschuld giebt es "keine transmissible Verbindlichkeit".

Es giebt keine andere Art, das Unrecht zu tilgen, als daß man es sühnt durch die Strafe; es giebt keine andere Strafgezrechtigkeit als die Bergeltung. Welche Strafe ist groß genug, um die Schuld der Sünde, das Unrecht des bosen Willens zu vergelten? Der Wille hat sich absichtlich von dem ewigen Gezsetz abgewendet. Unendlich wie das Gesetz und die Maxime, die sich auf alle Handlungen bezieht, ist die Verschuldung; unendzlich wie die Schuld muß die Strafe sein. So will es die Gerechtigkeit. Hier Conslict zwischen Gerechtigkeit und Glaube. Die Gerechtigkeit fordert dem radicalen Bosen gegenüber die unendz

liche Strafe, ber Glaube forbert ber Biebergeburt gegenüber bie Erlösung. Nun ist ber wiebergeborene Mensch zugleich ber rabical bose, er war es vor ber Wiebergeburt und bleibt es, ba bie Wiebergeburt nicht vermögend ist, biese Schuld zu tilgen.

# 5. Auflosung bes Problems\*).

## a. Die erlofende Strafe.

Diese Schwierigkeit enthält zwei problematische Punkte. Wie muß die Strafe gedacht werden, damit sie mit der Gerechtigkeit übereinstimmt? Wie vereinigt sich diese gerechte Strafe mit der Erlösung?

Die Strafe ist die Folge der Sünde: sie darf nicht gedacht werden als eine Folge ber Wiedergeburt, sonst ware sie nicht mehr gerecht; fie barf nicht gebacht werben als ber Wiebergeburt vorhergehend, so daß diese die Grenze der Strafe ware, sonst ware die lettere nicht mehr unendlich. Der bose Mensch, so lange er bofe ift, ift von Rechtswegen strafmurbig, aber er kann die Gerechtigkeit der Strafe nicht erkennen, weil zu dieser Einsicht schon die Wiedergeburt gehört; ber gute Mensch bagegen hat die Strafe nicht verdient. Da es sich um die Bereinigung ber Strafe mit ber Erlösung handelt, so konnen wir von einer Strafe vor der Sinnesänderung überhaupt nicht reden, denn in biesem Zeitpunkte hat sie nichts mit der Erlösung gemein. Strafe muß biefe beiben Bebingungen jugleich erfüllen: fie muß jugleich gerecht und erlosend sein. Bor ber Biebergeburt ift fie nicht erlofend, nach ber Wiebergeburt (als beren Folge) ift fie nicht gerecht. Um beibe Bedingungen zu vereinigen, bleibt baber nur ein Zeitpunkt übrig: bag fie im Momente ber Sinnesande: rung felbft, b. h. mit ber Wiebergeburt jugleich eintritt.

<sup>\*)</sup> Ebenbas. II St. I Abschn. c. — Bb. VI. S. 237—248,

Um Rant's tiefen Gebanken zu verstehen, muß man sich bier ben Begriff ber Strafe beutlich vergegenwärtigen. Strafe ift verschuldetes Uebel: ein Uebel, beffen Grund die bose That ift. Innerhalb bieses Begriffs muß man bie juriftische Form ber Strafe wohl unterscheiben von ber moralisch = religiöfen. burgerliche Recht verlangt, daß der Berbrecher gestraft wird; er wird gestraft wegen seiner That, wegen ber That als außerer Sandlung, nicht wegen der Gesinnung. Wenn sich bie bose Befinnung nicht geäußert bat, so kann fie die schlimmste gewesen fein, sie ift im rechtlichen Sinne straflos; es ift barum bei ber burgerlichen Strafe auch gang gleichgultig, mas fie bem Berbrecher innerlich gilt, mit welcher Gesinnung sie gelitten wird, ob in bem Leiben auch bas Schulbbewußtsein gegenwärtig ift ober nicht. Denn ihr 3med ift nicht bie Besserung bes Berbrechers, sondern die Bestrafung, b. h. die dem verletten Gesetze schuldige Genugthuung. Bang anders verhalt es fich mit der Strafe im moralisch religiosen Sinn. Sie ift auch ein verdientes Uebel, sie ist verschuldet durch die bose Gesinnung; ihr Grund ist nicht bas burgerliche, sondern das göttliche Recht, nicht das zeitliche, son= bern bas emige Gefet; ihr 3med ift bie Befferung bes Menschen, nicht die außere ber Sitten, sondern die innere ber Gesinnung, bie ibn vom Bofen erloft. Die erste Bedingung ber moralischen Strafe ift, daß fie als Strafe b. h. als ein verdientes Uebel empfunden wird: die erste Bedingung ist das vollständige Schuldbewußtsein. Ber bie Schuld als folche empfindet, hat schon das Bedürfniß, sie zu fühnen, sich ber Strafe zu unterwerfen, biefe freiwillig auf fich zu nehmen und bie Uebel gu bulben um bes Guten willen. Bie alles Moralifche, muß auch bie Strafe in ihrer moralischen Bedeutung innerlich gewollt, freis willig übernommen, als gerechte empfunden sein, nicht als ein

äußerer unwiderstehlicher 3wang. So unterscheidet auch hier ber 3wang bas rechtliche Gebiet von dem moralischen.

Damit wir uns selbst strafen, dazu gehört die Schuld und das tiefe Bewußtsein derselben. Aus diesem Grunde kann die bessernde und erlösende Strafe nie vor der Wiedergeburt eintreten, weil erst durch die Wiedergeburt das Bewußtsein der Schuld mit seiner ganzen Stärke in uns erwacht. Wenn auf dem Rechtsgebiete die Strase bloß bedingt wird durch die Handlung, so wird sie auf dem religiösen Gediete bedingt durch die Gesinnung und durch deren Wiedergeburt. Durch die bose Gesinnung wird der Mensch strafbar vor dem göttlichen Geset; durch die Wiedergeburt erscheint er strasbar vor dem eigenen Gewissen.

## b. Das ftellvertretende Leiden.

Nun ift bie radicale Sinnesanderung nothwendig verknupft mit einer Reihe von Uebeln, auch mit Uebeln im Sinne ber Belt, mit äußeren Leiben. Die Biebergeburt ift bas Ungieben eines neuen Menschen, also zugleich bie Aufopferung bes alten: beibes ift ein Act. Diese Aufopferung ift schmerzlich; sie ift ber Anfang einer langen Reibe von Uebeln, Entbehrungen und weltlichen Leiben, die ber Mensch auf sich nimmt. Dieses Leis ben gilt bem wiedergeborenen Menschen als ein verdientes, b. b. als Strafe; diese Uebel find verdient burch ben schulbigen Menschen, burch ben alten Abam; fie werben gelitten burch ben wiebergeborenen, neuen Menschen. So ift es ber neue Mensch, ber fur ben alten leibet; es ift bie gute Gesinnung, welche die Strafe trägt, die fich die bofe Befinnung verdient hat. Die gute Gefinnung leibet ftatt ber bofen: fo ift bie erlofenbe Strafe ein "ftellvertretenbes Leiben \*)".

Es ift daher zur Erlösung nicht bloß die Biedergeburt und

<sup>\*)</sup> Cbendaf. II St. I Abschn. c. — Bb. VI. S. 238 u. 239.

als beren Folge die beharrlich gute Gesinnung, sondern das Leizben nöthig, welches der Geist der guten Gesinnung trägt und über sich nimmt als Strase für die böse. Denken wir uns die gute Gesinnung vollendet in der Idee der Menschheit, diese Idee verkörpert in einem Individuum, einem wirklichen leibhaftigen Menschen, so können wir ihn nicht anders vorstellen als leidend, durch Leiden seine Gesinnung bewährend, nicht die eigene Schuld sühnend, denn er ist sündlos, sondern die fremde, die Schuld der Menschheit: wir denken ihn als den Erlöser der Menschheit, als deren Stellvertreter und Sachwalter vor der göttlichen Gezrechtigkeit, als den Menschen, um dessen willen alle erlöst und von ihren Sünden losgesprochen sind, alle, die an ihn glauben, d. h. ihm nachfolgen, die sich innerlich von dem Bösen abgewenzdet und das Gute zu ihrer Gesinnung, zu ihrer unwandelbaren und beharrlichen Willensrichtung gemacht haben.

#### c. Die erlösende Gnade.

Wir muffen bas stellvertretende Leiben bes wiebergeborenen Menschen von bem stellvertretenden Leiden bes sündlosen unter-Jener leidet für die eigene Schuld, diefer für die scheiden. frembe. Darum hat der wiedergeborene Mensch, wenn er im Leiden seine gute Gefinnung beharrlich festhält, nur den Rechts= anspruch, erlöft zu werben. Aber erlöst werben, heißt noch nicht erlöst sein; wer die Erlösung erst zu hoffen hat , ift ebenbeghalb noch im Buftande ber Nichterlösung. Um erlöft zu sein, muffen wir vor dem ewigen Gefet, vor Gott als gerechtfertigt erscheinen. Nur bann ift die Erlösung gerecht. Diese Rechtfertigung folgt aber nicht aus unserm Lebenswandel, so beharrlich berselbe auch fortschreitet im Guten. Wenn sie uns bennoch ju Theil wird, fo empfangen wir fie gegen unfer Berbienft und Burbigfeit, b. h. aus Gnabe.

Die Erlösung entspringt nur aus ber Wiebergeburt, b. h. aus bem praktischen Glauben an ben Sohn Gottes; sie vollendet sich nur durch die göttliche Gnade: so ist die Erlösung in ihrem Ausgangspunkte die Rechtsertigung durch den Glauben, in ihrem Zielpunkte die Rechtsertigung durch die Gnade. Wir können also nie durch unsere Werke, d. h. durch unsere zeitlichen Verdienste, erlöst werden: hier macht die kantische Religionslehre auf das entschiedenste mit dem Protestantismus und der lutherischen Lehre gemeinschaftliche Sache gegen die katholische.

Namentlich auf ben Glauben an die Rechtfertigung burch bie Gnabe legt Rant ben antikatholischen Nachbruck; er betont ihren die Werkheiligkeit ausschließenden Charakter. Die Gnade kann die Bedingung der Wiedergeburt als der inneren Sinnesänderung nicht aufheben. Die innere Sinnesanderung hat kein Aequivalent in einem äußeren Werke; die Gundenschuld kann nicht äußerlich gefühnt werben burch fogenannte beilige Berte, burch Askese und Selbstweinigungen, burch Gebete und Cultushandlungen, durch keinerlei Erpiation bugenber ober feierlicher Jebe Erpiation ift eine außere Sandlung, ein Werk, bas ohne die Wiedergeburt geschehen kann, bas, die Wiedergeburt vorausgesett, nicht zu geschehen braucht, bas ohne bieselbe voll: kommen unnüt, mit ihr vollkommen überfluffig ift: ein bloges "opus operatum", das nicht im minbesten die Seligkeit bes Menschen fördert, nicht das Gewissen erweckt, sondern einschläfert und darum nicht bloß unfruchtbar, sondern schäblich und verberbenbringend ist, eine Art "Dpium für bas Gewissen"!

Was also das gute Princip mit Recht von dem Menschen fordert, ift 1) der Glaube an das moralische Ideal, der praktische Glaube an den Sohn Gottes, die Wiedergeburt, 2) das beharrliche Fortschreiten und Wachsen im Guten, wodurch allein

sich die Beharrlichkeit der guten Gesinnung kundgiebt, 3) das stellwertretende Leiden, d. h. die Uebernahme und das Dulden der Uebel (welche die gute Gesinnung nothwendig nach sich zieht) als eine durch die alte Sündenschuld verdiente Strafe.

#### II.

Der Rampf bes Bofen mit bem Guten\*).

1. Das Bofe ale gurft biefer Belt.

Auf ber entgegengesetzten Seite stehen bie Rechtsanspruche bes bofen Princips, bas fich bem guten widerfetzt und bie Berr= schaft über ben Menschen ftreitig macht. Das Bose ift in seinem Principe bem ewigen Gefete abgekehrt; es ift ber Wille, ber etwas Unberes begehrt als bas Gefet. Bas kann er anderes begehren als die Guter ber Welt? Wenn ber Wille nicht sittlich ift, fo ift er felbstfüchtig; es giebt tein Drittes. Benn die Guter biefer Belt vor allem begehrt werden, wenn der Bille in seiner ursprünglichen Richtung biesen Zielen sich zuneigt, so ist er bose und zwar radical bose. Es ift diese Sinnenwelt, in ber allein bas Bose fein Reich grundet. Wenn wir fagen, bas Reich bes Bofen sei "biese Welt", so muß ber Ausbruck genau verstanben werben, um nicht die gange Sache zu verwirren. Wir reben in diesem Zusammenhange nicht von der Welt, sofern sie Object ber Erkenntniß ist, sondern bloß sofern sie das Object der Begierbe ausmacht, nicht ber natürlichen und einfachen, sonbern ber zur Marime erhobenen Begierde, die als die oberfte Triebfeber in unserem Willen berricht. Benn die Begierde nach ben

<sup>\*)</sup> Ebenbas. II St. II Abschn. Bon bem Rechtsanspruch bes bos sen Princips auf die Herrschaft über ben Menschen und bem Kampse beis ber Brincipien miteinander. — Bb. VI. S. 244—250.

Sütern der Welt in uns herrscht und im Willen das Regiment führt, so besteht eben darin das Böse. Nur in diesem Sinne sagen wir, das Reich des Bösen sei diese Welt. Der böse Wille begehrt kein anderes Reich als dieses, hier will er herrschen: er ist "der Fürst dieser Welt". Seit der ersten Sünde, d. h. vermöge des ursprünglichen Hanges zum Bösen, vermöge des radical Bösen in der menschlichen Natur, sind die Menschen unterthan diesem Fürsten.

Das Reich bes Guten ist nicht von dieser Welt; das Reich bes Bösen ist nur von dieser Welt. So stehen sich die beiben Reiche vollkommen entgegen: das Gute verlangt die Wiedergeburt und verheißt die Erlösung; das Böse verlangt die Herrsschaft der Selbstsucht und verspricht die Reiche der Welt.

# 2. Das legale Gottesreich.

Denken wir und ein Reich, in welchem bas gottliche Gefet gilt, aber nur äußerlich und zwangsmäßig, wie ein Rechtsgeset, so wird ein solches Reich zwar äußerlich das Recht des guten Princips barstellen und behaupten, aber nicht innerlich die Macht bes bosen Princips brechen. Wenn bas göttliche Gesetz nur äußerlich gilt und befolgt wird, so herrschen im Innern des Willens die Triebfebern ber Selbstliebe, die Begierde nach den Gutern ber Welt, die Hoffnung auf gohn, die Furcht vor Strafe, fo dauert ungebrochen in der Gesinnung die Herrschaft des bosen Princips. Ein solches Reich war die judische Theokratie, die herrschaft bes Gesetzes in ber Form blog ber äußeren Legalität, ein politisches, nicht ein moralisches Gottesreich, eben barum unfähig zur Wiedergeburt und Erlösung bes Menschen, eben barum unfähig, die Macht bes Bosen zu stürzen. In bem moralischen Gottebreiche herrscht ber Glaube und die gute Gesinnung; in

bem politischen herrschen die Priefter, beren Reich von bieser Welt ift.

# 3. Das moralische Gottesreich. Die Entscheibung bes Rampfe.

Der wirkliche und entscheidende Kampf mit dem bösen Prinzip beginnt erst dann, wenn sich das Reich Gottes als ein moralisches ankundigt, wenn sich das Gute in seiner sittlichen Bollkommenheit erhebt und die ihm gehörige Welt, das unsichtbare Gottesreich, den Menschen ausschließt.

Als in der judischen Theokratie die hierarchischen Uebel auf's bochste gestiegen waren, erwachte in der innersten Tiefe des menschlichen Beiftes bas moralische Bedürfniß nach Erlösung. Die griechische Philosophie batte tiefblickend die Vorstellung des Guten von dem Schauplate ber Welt in bas Innere ber geläuterten und von den Begierden gereinigten Menschenseele gelegt; Die fer Gebanke hatte fich schon mit religiöser Sehnsucht ausgeprägt und war in bas hierarchisch gestaltete jubische Gottesreich einge-Jesus Chriftus erschien: in ihm offenbarte sich bas brungen. Gute in seiner rein moralischen Gestalt, frei von der Macht des Bofen, unabhangig von ben außeren Bedingungen ber Ceremonien = und Cultusberrschaft. Das moralische Gottesreich geht auf und erhebt seinen Rechtsanspruch auf die Herrschaft über ben Menschen: der Kampf des guten und bosen Princips ruckt an die entscheidende Stelle.

In diesem Kampse offenbart sich, daß die Macht bes Bofen kein Recht hat auf die Herrschaft über den Menschen, daß
ber Mensch dieser Macht nicht verfallen ist. Gegenüber den Gütern der Welt, die ihn verlocken wollen, besteht der gute Wille
die Versuchung, er ist in seinem Ursprunge, in seiner ersten Rich=

tung im Einklange mit dem göttlichen Gesetz, er ist radical gut; er begehrt nicht das zeitliche Glück, vielmehr er erduldet alles zeitliche Unglück, die Versolgung, die Verleumdung, den Tod in der schmählichsten und qualvollsten Form: dadurch macht er offenbar, daß sein Reich nicht von dieser Welt ist.

Diesem Leben gegenüber finken bie Rechtsanspruche bes bosen Princips in ben Staub. Alle Machte, Die bas Bose aufbieten kann, scheitern an bem Willen, ber rabical gut ift. hier scheitert die Bersuchung und das Elend. Die Güter der Welt reizen ihn nicht, bas Leiben ber Welt beugt ihn nicht. Darum hat dieses Leben, weil es die Rechtsanspruche des bosen Princips zu nichte macht, eine erlösende Wirkung. So will ber Tod bes Erlösers gewürdigt sein: als das Schicksal, das ihn von Seiten ber Welt trifft, als das außerste Leiben, das er bulbet um bes Guten willen; er bulbet ben Tob, er nimmt ihn auf fich, er trägt bas Rreuz. Diese Dulbung bilbet in bem Leben Jesu einen Charafterzug, ben man vollkommen entstellt und aufhebt, wenn man diesen Tod aus einer schwärmerischen ober politischen Absicht erklären will, wenn man ben Erlöser entweder mit Bahrdt den Tod suchen ober mit Reimarus das Leben in einem politischen Parteikampfe magen läßt \*).

Kant begreift ben Kampf bes guten und bösen Princips als bie große Tragöbie ber Menscheit, die sich in dem Tode Jesu offenbart und entscheibet. Der gute Wille hat über die Herzschaft des Bösen, über die Macht dieser Welt gesiegt; die Welt hat ihn weder durch Versuchung noch durch Leiden brechen können, sie hat nichts vermocht als sein Leben zu tödten. Also hat der gute Wille die Macht des Bösen gebrochen und bafür sein

<sup>\*)</sup> Ebenbas. II St. II Abschn. — Bb. VI. S. 247 Anmerkg.

Leben hingegeben. Die Macht bes Bösen ist damit aus der Welt nicht vertrieben, sie gilt in der Welt, aber ihre herrschaft gilt nicht mehr: das ist der moralische Ausgang des Kampses, der Sieg des guten Princips. Aber an dem äußeren Widersstande der Welt geht der Träger des guten Princips zu Grunde; was ihm genommen werden kann durch die physische Gewalt, wird ihm genommen: das ist der physische Ausgang des Kampses, der gewaltsame Tod um des Guten willen.

In Rudficht auf die biblische Geschichte bieses Rampfes fagt "man fieht leicht, daß, wenn man biese lebhafte und wahrscheinlich für ihre Zeit auch einzige populäre Borftellungsart ihrer muftischen Sulle entkleidet, fie (ihr Geift und Bernunftfinn) für alle Welt, zu aller Zeit praktisch gultig und verbindlich gewesen, weil sie jedem Menschen nabe genug liegt, um hierüber seine Pflicht zu erkennen. Dieser Ginn besteht barin: bag es schlechterdings tein Beil für die Menschen gebe als in innigster Aufnehmung achter, sittlicher Grundsage in ihre Gesinnung, daß biefer Aufnahme nicht etwa bie fo oft beschulbigte Sinnlichkeit, fondern eine gemiffe felbstverschuldete Bertehrtheit entgegenwirkt, eine Verberbtheit, welche in allen Menschen liegt und burch nichts überwältigt werben kann als durch die Idee des sittlich Guten in feiner gangen Reinigkeit, mit bem Bewußtsein, daß fie wirklich zu unserer ursprünglichen Anlage gehöre, und man nur befliffen fein muffe, sie von aller unlauteren Beimischung rein zu erhalten und sie tief in unsere Gesinnung aufzunehmen, um überzeugt ju werben, bag bie gefürchteten Machte bes Bofen bagegen nichts ausrichten ["bie Pforten ber Hölle sie nicht überwältigen"] können, und daß wir ihm kein anderes Merkmal als bas eines wohlgeführten Lebensmanbels unterlegen follen."\*)

<sup>\*)</sup> Ebendas. II St. II Abschu. — Bb. VI. S. 249 u. 250.

#### III.

Der Erlöfungeglaube ale Bunberglaube\*).

1. Bestimmung bes Bunberglaubens.

Es ift aus bem Borigen flar, worin allein ber Sieg bes guten Princips besteht, wodurch allein er bedingt ift. Bas bem Leben Jesu die erlösende Kraft giebt, bas ift einzig und allein ber gute Bille: ber Bille, welcher burch seine sittliche Bollkommenheit die Versuchung der Welt und das Leiden bis zum Tobe siegreich besteht. Wird bie erlösende Kraft in irgend etwas Underes als ben fittlichen Billen gefett, fo hört die Erlöfung und ber Sieg bes guten Princips auf, ein Gegenstand bes Bernunftglaubens zu fein. Jenes Undere aber, welches ber fittliche Wille und die gute Gesinnung nicht ift und in Rudficht bes erlösenden Lebens doch gelten soll entweder als Bedingung oder als Rriterium, ift eine übernatürliche, wunderthuende Kraft. Dann grundet fich ber Erlösungeglaube auf ben Bunberglauben, ben Chriftus selbst mit ben Worten bezeichnet und verworfen hat: "wenn ihr nicht Zeichen und Wunder sehet, so glaubet ihr nicht!" Der Erlösungsglaube liegt innerhalb, ber Bunberglaube (als ein zweites "Parergon") außerhalb der Grenzen ber bloßen Bernunft.

Das Wunder als ein äußeres Zeichen gehört überhaupt nicht zum rein moralischen Glauben, sondern zu einer Religion, die in äußeren Zeichen, in Ceremonien und Cultushandlungen bessteht. Die Gegenwart Gottes wird hier durch eine äußere sinnslich wahrnehmbare Thatsache d. h. durch ein Wunder verkundigt. Der Wunderglaube begreift sich aus der Verfassung dieser

<sup>\*)</sup> Ebendas. II St. II Abschn. Allg. Anmerkg. — Bb. VI. S. 250—257.

Religionsart. Auch die geschichtliche Entwicklung vermeibet die Sprünge und fordert in ihrem äußeren Berlaufe stetige Ueberzgänge. Wenn nun die Religion des bloßen Cultus und der Observanzen ihr Ende erreicht und eine im Geist und in der Wahrzheit begründete Religion in's Leben tritt, so erklärt sich aus psychologischen Gründen, wie in deren Anfängen der Wunderglauben noch fortdauert: auf diesem geschichtlichen Uebergange läßt sich psychologisch der Erlösungsglaube mit dem Wunderglauben verzeinigen.

# 2. Rritit bes Bunberglaubens.

Ganz anders bagegen verhält sich die Sache, wenn bogmatisch ber Wunderglaube zur Grundlage des Erlösungsglaubens, bie wunderthuende Kraft zur Bedingung der erlösenden gemacht wird. In eben bemfelben Mage verliert ber Glaube an die Erlösung seine praktische und mahrhaft religiöse Bedeutung, als er fich auf den Bunderglauben stütt. Gegenstand bes Bunderglaubens ift in allen Källen ein außeres Kactum, eine Begebenheit, die sich so oder so zugetragen hat; der Glaube an eine Begebenheit, welche es auch sei, ist nicht religiös, sonbern historisch. Nun ift ein Bunber eine übernaturliche Begebenheit, welche im Widerspruche mit den Naturgeseten geschieht und nur möglich ist burch beren momentane Aufhebung. Ein außeres Factum läßt fich nur erkennen burch außere Erfahrung; nur naturgesetliche Begebenbeiten konnen erfahren werben, die natürliche Causalität ift die Bedingung aller außeren Erfahrung. Mithin giebt es von Bunbern teine Erfahrung, und ber Bunberglaube stütt sich baher nicht auf eine wirkliche, sondern auf eine vermeintliche äußere Erfahrung. Mag bas Wunber möglich sein, seine Erfahrung ist unmöglich. Eben so ist es unmöglich,

daß irgend eine äußere Begebenheit eine erlösende Kraft habe. hier gilt bas Wort bes Angelus Silefius: "mar' Chriftus tausendmal in Bethlehem geboren und nicht in bir, bu bist boch Benn irgend ein Borgang in ber Belt, ewiglich verloren!" unabhangig von mir und meiner Gesinnung, mich erlösen konnte, fo ware bieß gleich einer Zauberei. Das Bertrauen auf folche magische Wirkungen ist Aberglaube. Es läßt sich ein Glaubensstadium benken, wo man in bem Erlöser zugleich einen Bunberthater fieht; es läßt fich teines benten, in welchem bie eigene Erlofung, Befferung, Biebergeburt, mit einem Borte bie eigene innerste Umwandlung abhängig erscheint von bem, was ein Anderer äußerlich thut, von einer fremden Wunderverrichtung. Ein foldes Bertrauen ift nie religios, sondern nur aber-Wir durfen nicht erst hinzuseten, daß ein solcher Aberglaube die mahre Religion in ihrem innersten sittlichen Kerne bebroht und aufhebt.

Der Wunderglaube ist nicht praktisch im moralischen Sinn, b. h. er ist nicht religiös. Er ist auch nicht praktisch im geschästlichen oder pragmatischen Verstande, denn selbst diejenigen, welche an die Wunder der alten Zeit glauben, glauben nicht, daß noch heute Wunder geschehen; selbst diejenigen, welche Wunder in der Theorie für möglich halten, glauben in ihrem eigenen Thun an keine Wunder, sondern handeln und urtheilen in der Praris, als ob Wunder unmöglich wären. Der Arzt, der Richter, auch wenn sie in Betreff der kirchlichen Wunder die Gläubigsten sind, lassen doch in ihrem ärztlichen und richterlichen Versahren dem Wunder gar keine Geltung. So verhält sich die Regierung, die den Wunderglauben der Kirche autorisirt, vollkommen ungläubig und bedenklich gegen die Wunderthäter von heute. Das ist eine offendare Inconsequenz. Wenn Wunder jemals geschehen sind,

so konnen sie auch heute geschehen; wenn Wunder in irgend ei= ner Zeit wirklichen Glauben verbienen, fo muffen fie in jeber Zeit, also auch heute, für möglich gehalten werben. Lavater batte Recht, wenn er ben Orthoboren biefe Inconsequenz vorwarf, wenn er ben Bunberglauben auf alle Zeiten ausbehnte, wenn er im Sinne bes Bunberglaubens auch heutige Bunber fur moglich hielt; Pfenninger hatte Recht, wenn er feinen Freund Lavater in diesem Punkte vertheidigte. Wer überhaupt an Wunder glaubt, ber barf ihre Möglichkeit nicht auf ein bestimmtes Zeitalter einschränken, nicht von anderen Zeitaltern ausschließen, ber muß biese Möglichkeit auch für seine Zeit einräumen. Benn er es nicht thut, wenn er nicht glaubt, daß auch heute noch Wunder möglich sind, so beweist er eben daburch, daß er überhaupt nicht an Bunder glaubt. Praktisch, b. h. in seinem Thun, glaubt niemand an Bunder; wenigstens handelt er so, als ob fie unmöglich maren.

So ist der Wunderglaube, praktisch genommen, in jedem Sinne unmöglich; er ist in keinem Sinne praktisch. Ist er theoretisch möglich? Das Wunder, theoretisch genommen, ist eine Wirkung in der Natur aus übernatürlichen Ursachen, verrichtet durch übernatürliche d. h. geistige Kräfte. Diese Kräfte können göttliche oder dämonische sein; die dämonischen können von guten oder bösen Geistern herrühren, sie sind entweder englisch oder teuflisch. "Die guten Engel," sagt Kant, "geben, ich weiß nicht warum, wenig oder gar nichts von sich zu reden." Es bleiben für den theoretischen Wunderglauben nur die theistischen und teuflischen Wunder übrig.

Ein theistisches Bunder ware eine Birkung Gottes im Bisberspruche mit ber natürlichen Ordnung der Dinge. Nun können wir uns von ber göttlichen Birkungsart nur durch bie Ordnungen

ber Natur eine Art Borstellung machen; wenn es aber göttliche Wirkungen giebt ober geben soll, welche die natürliche Ordnung ber Dinge durchbrechen und ausheben, so können wir uns von Gott gar keine Borstellung mehr machen. Das theistische Wunder hebt vollkommen jede Möglichkeit einer theistischen Vorstellung und damit sich selbst auf. Wie sollen wir jeht das theistische Wunder von dem dämonischen noch unterscheiden, wenn und jeder Maßstab genommen ist zur Beurtheilung göttlicher Wirkungsart?

Bunder überhaupt sind nur möglich im Biderspruch gegen bie Naturgesete. Naturgesete erlauben teine Ausnahmen; ent= weder fie gelten ohne Ausnahmen ober gar nicht. Wenn es Bunber giebt, so giebt es keine Naturgesetze, also auch keine Naturwissenschaft, also überhaupt keine Theorie, keine Erkenntniß. In biefem Punkte giebt es feine Transaction. Man fann ben Maturgesetzen nichts abhandeln; man kann zwischen Wundern und Naturgeseten nicht baburch einen Bertrag machen, bag man bie ersten selten, hochst selten geschehen läßt. Wenn sie einmal geschehen können, so können sie immer geschehen. Also muß ae= urtheilt werden: entweder können die Wunder täglich geschehen ober nie. Die erste Behauptung ift aus praktischen und theoretischen Grunden unmöglich; also bleibt nur die andere übrig als die einzig mögliche. Der Wunderglaube ist baber aus allen Grunden unmöglich: er ift in teinem Sinne prattifch und in keinem theoretisch.

# Biertes Capitel.

# Der Zieg des guten Princips und das Reich Gottes auf Erden.

I. Begriff ber Rirche.

1. Der ethifche Staat. Die Biebergeburt ber menfclichen Gefellichaft.

Auf die Macht der guten Gesinnung gründet sich der Sieg des guten Princips über das bose, sein Recht auf die Herrschaft im menschlichen Willen. Diese Herrschaft fordert den größten Umfang; sie soll in der Willendssphäre der gesammten Menschheit dergestalt gelten, daß sie feststeht gegen die Ansechtungen des Bosen. Es handelt sich hier um eine Macht, welche die Anreizungen zum Bosen nicht etwa mit gewaltsamer Hand zurücksschreckt, sondern von innen entkräftet und ihnen den Boden nimmt, auf dem sie gedeihen.

Dieser fruchtbare Boben, ber unerschöpfliche Schoof ber bosen Gesinnungen, ist die menschliche Selbstliebe als herrschende Willensrichtung, die Selbstsucht. Der Schauplatz aber, auf bem die Selbstsucht lebt und ihre nie versiegende Nahrung findet, ist die menschliche Gesellschaft. Wenn wir ben einzelnen Men= schen für sich nehmen, abgesondert von den andern, so haben wir es bloß mit der rohen Menschennatur zu thun, aus der die sinnlichen Antriede kommen, die ihn thierisch, aber nicht eigentlich böse machen. Die eigentliche Selbstliede ist in dem abgesonderten Menschen gegenstandloß; in der rohen Natur ist nichts, das sie reizt und dis zur Selbstsucht steigert. Hier ist der Mensch weder arm noch reich; er wird erst arm in Bergleichung mit anderen Menschen, die mehr haben als er; erst in diesem Contraste erscheint er sich selbst als arm. Jeht erwacht Neid, mit ihm die Habssucht, mit ihr die Herrschsucht. Aus der geselligen Berbindung der Menschen entspringen die Ungleichheiten und Contraste in den verschiedensten Formen, und daraus die seindseligen Gessunungen, wie Haß, Undank, Neid, Schadenfreude u. s. f., mit einem Worte die eigentlich teussischen Laster.

Um die Herrschaft des Guten in der Menschheit dauernd zu befestigen, muß man diesen Anreizungen zum Bösen die Wurzel nehmen, muß man die Gesellschaft innerlich umwandeln in eine moralische Gemeinschaft, einen ethischen Staat. Soll die Wiedergeburt im einzelnen Menschen dauernd sein, so muß die ganze menschliche Gesellschaft ebenfalls wiedergeboren werden: die Menschen müssen sich innerlich auf dem Grunde des guten Princips vereinigen. Worin besteht eine solche Vereinigung? Wie muß sie der Idee nach gedacht werden und wie erscheint sie in der Zeit, unter den Bedingungen des geschichtlichen Menschenlebens? Das Erste ist die "philosophische", das Zweite die "historische Vorstellung" des ethischen Gemeinwesens, der moralisch vereinigten Menschheit\*).

<sup>\*)</sup> Religion innerh. b. Gr. b. bl. B. Drittes Stud. Der Sieg best guten Princips über bas bose und bie Grundung eines Reiches Gottes auf Erben. — Bb. VI. S. 261—63.

Der ethische Staat unterscheibet sich vom Rechtsstaate, wie die Herrschaft des moralischen Gesetzes von der des juristischen. Im Rechtsstaat herrscht das Gesetz durch den Iwang, ganz unabhängig von der Gesinnung der einzelnen im Staate vereinigten Menschen; es ist gut, wenn auch die Gesinnung mit dem Geset übereinstimmt, aber auf diese Uebereinstimmung wird hier nicht gerechnet; das Gesetz muß gelten auch ohne dieselbe, es gilt durch seine äußere Gewalt, es herrscht durch den Iwang. Dagegen in dem ethischen Staate, in dem moralischen Reiche herrscht das Gesetz bloß durch die Gesinnung, mithin ohne allen Iwang.

Eine andere Aufgabe bat ber juristische Staat, eine andere ber ethische. Der juriftische Staat beenbet für immer ben rechtlichen Naturzustand ber Menschen, ber ethische Staat beenbet ben ethischen Naturzustand. Man muß ben ethischen Naturzuftand mobl unterscheiden von dem rechtlichen. Beide deden fich teineswegs, beibe find gesethose Bustanbe, welche bie gesetmäßige Bereinigung ausschließen; in beiben verhalten sich bie Menschen feindselig zu einander, aber im rechtlichen Naturzustande befehden sich die Rechte der einzelnen Personen, deren jede ihr Recht so weit ausbehnt als fie vermag, unbefummert um bie Rechtssphare ber anderen; im ethischen Naturzustande bagegen befehden sich bie Gesinnungen. Daber reicht ber ethische Naturzustand weiter als ber rechtliche. Er besteht fort, nachdem dieser schon längst aufgehört hat; er erstreckt sich mitten binein in den bürgerlichen Staat. Den ethischen Naturzustand bebt ber bürgerliche Staat nicht auf. Unter ber Berrichaft und bem Schute ber außeren Rechtsgesetze regiert ungebrochen die Selbstliebe im menschlichen Willen, stehen einander bie Gesinnungen feindselig gegenüber wie im alten Naturzustande. Das äußerlich geltenbe, unwider= stehliche Recht hindert nicht die Fortdauer des ethischen Naturzustandes, vielmehr kann es sogar der schnödesten Selbstsucht als Mittel dienen. Bas, moralisch betrachtet, das größte Unrecht ist, kann in vielen Fällen, juristisch betrachtet, als das größte Recht gelten. Das ist kein Tadel des juristischen Rechts, das seinen sicheren Bestand nur haben kann in dieser von der Gesinnung unabhängigen, erzwingbaren Freiheitssphäre der Menschen; es ist nur der Beweis, daß im Innern des Rechtsstaates der ethische Naturzustand fortlebt.

Hier ist das Problem, welches der ethische Staat lösen soll. Die Lösung ist nothwendig; sie ist unmöglich durch den bürgerlichen Rechtsstaat. Er kann dieses Problem nicht lösen, er kann
nicht einmal die Absicht haben, es zu lösen. In diesem nothwendigen Mangel des Rechtsstaates liegt die Rechtsertigung des
ethischen Staates. Das Problem ist kein anderes, als die rabicale Aushebung des ethischen Naturzustandes. Diesen Zustand
zu verlassen, ist eine Pslicht nicht des einzelnen Menschen gegen
sich selbst, auch nicht gegen andere, sondern des menschlichen
Geschlechts gegen sich selbst: es ist die einzige Pslicht dieser
Art.

Eben beshalb reicht auch ber ethische Staat weiter als ber juristische. Die natürlichen Schranken ber äußeren Rechtsgemeinschaft engen ihn nicht ein; er enbet nicht da, wo das Bolk endet. Bielmehr ist ber ethische Staat seiner Natur nach auf die ganze Menscheit angelegt, sein Ziel ist "das Ideal eines Ganzen aller Menschen", "ein absolutes ethisches Ganzes". Bie soll dieser Staat gedacht werden")?

<sup>\*)</sup> Ebendas. III Stud. I Abth. Philosophische Borstellung bed Sieges des guten Princips u. s. f. Kr. I. II. — Bb. VI. S. 264 bis 67.

Der ethische Staat unterscheibet sich vom Rechtsstaate, wie die Herrschaft des moralischen Gesetzes von der des juristischen. Im Rechtsstaat herrscht das Gesetz durch den Iwang, ganz unsabhängig von der Gesinnung der einzelnen im Staate vereinigten Menschen; es ist gut, wenn auch die Gesinnung mit dem Gesetz übereinstimmt, aber auf diese Uebereinstimmung wird bier nicht gerechnet; das Gesetz muß gelten auch ohne dieselbe, es gilt durch seine äußere Gewalt, es herrscht durch den Iwang. Dagegen in dem ethischen Staate, in dem moralischen Reiche herrscht das Gesetz bloß durch die Gesinnung, mithin ohne allen Iwang.

Eine andere Aufgabe hat der juristische Staat, eine andere ber ethische. Der juriftische Staat beendet für immer ben rechts lichen Naturzustand ber Menschen, ber ethische Staat beenbet ben ethischen Naturzustand. Man muß ben ethischen Naturauftand mohl unterscheiben von bem rechtlichen. Beibe beden fich keineswegs, beide find gesetzlose Zustande, welche die gesetmäßige Bereinigung ausschließen; in beiben verhalten fich die Menschen feindselig zu einander, aber im rechtlichen Naturzustande befehden sich die Rechte der einzelnen Personen, deren jede ihr Recht so weit ausbehnt als fie vermag, unbefummert um bie Rechtssphare ber anderen; im ethischen Naturzustande dagegen befehden sich bie Gesinnungen. Daber reicht ber ethische Naturzustand weiter als der rechtliche. Er besteht fort, nachdem dieser schon langst aufgehört hat; er erstreckt sich mitten hinein in ben burgerlichen Staat. Den ethischen Naturzustand bebt ber burgerliche Staat nicht auf. Unter ber herrschaft und bem Schute ber außeren Rechtsgesetze regiert ungebrochen die Selbstliebe im menschlichen Willen, stehen einander die Gesinnungen feindselig gegenüber wie im alten Naturzustande. Das äußerlich geltende, unwider=

stehliche Recht hindert nicht die Fortbauer des ethischen Naturzustandes, vielmehr kann es sogar der schnödesten Selbstsucht als Mittel dienen. Was, moralisch betrachtet, das größte Unrecht ist, kann in vielen Fällen, juristisch betrachtet, als das größte Recht gelten. Das ist kein Tabel des juristischen Rechts, das seinen sicheren Bestand nur haben kann in dieser von der Gesinnung unabhängigen, erzwingbaren Freiheitssphäre der Menschen; es ist nur der Beweis, daß im Innern des Rechtsstaates der ethische Naturzustand fortlebt.

Hier ist das Problem, welches der ethische Staat lösen soll. Die Lösung ist nothwendig; sie ist unmöglich durch den bürgerslichen Rechtsstaat. Er kann dieses Problem nicht lösen, er kann nicht einmal die Absicht haben, es zu lösen. In diesem nothwendigen Mangel des Rechtsstaates liegt die Rechtsertigung des ethischen Staates. Das Problem ist kein anderes, als die rasdicale Aushebung des ethischen Naturzustandes. Diesen Zustand zu verlassen, ist eine Psiicht nicht des einzelnen Menschen gegen sich selbst, auch nicht gegen andere, sondern des menschlichen Geschlechts gegen sich selbst: es ist die einzige Pslicht dieser Art.

Eben beshalb reicht auch ber ethische Staat weiter als ber juristische. Die natürlichen Schranken ber äußeren Rechtsgemeinschaft engen ihn nicht ein; er enbet nicht da, wo das Bolk endet. Bielmehr ist der ethische Staat seiner Natur nach auf die ganze Menschheit angelegt, sein Ziel ist "das Ideal eines Ganzen aller Menschen", "ein absolutes ethisches Ganzes". Bie soll dieser Staat gedacht werden\*)?

<sup>\*)</sup> Ebendas. III Stück. I Abth. Philosophische Borstellung bes Sieges bes guten Princips u. s. f. Kr. I. II. — Bb. VI. S. 264 bis 67.

Seunde nicht icht ist: das inn die Satensvaltungen, Trensfanche und Schwarmers, Gestachte und Illuminationnes, Burdelburleit im Brundsetanden und Starmeit in der Symbolen und äußeren Lebenssonnen.

And in der Verfassing unterscheider sich die Linche vone Staat. Die Verfassing der warren Kirche dann weder mannedisch noch ansistratisch nuch demokratisch gedacht werden; die Linche verbrübert die Menschen, alle onne Ausmaline ihre Vereinigung in deshald nicht volltich, sundern "kuntilenkinlich".

#### 3. Bernunft: und Rirfenglaufe.

Nun kann die mainte Kinche unner den Bedingungen der Zeit, auf dem Schauslatze des geschichtlichen Menschenlevens, nur in einem Ketigen Forrschritt erscheinen. Das Ziel ürter Enwicklung ist die unsächichte, die alle Menschen im reinen Bernunfizlauben vereinigt. Bon diesem Ziel ist jede Kathaure, ersicheinende Kirche entsent, sie muß es sein um ürtes zeitlichen Charakters willen; sie ist acht und im Geiste des mennlichen Gottesreiches gegründet, wenn sie sich die unsächicher Lieche zum Ziel seit; sie ist unacht, wenn sie sich gegen dieses Ziel verschließt und gestissenlich davon abwendet.

Der Unterschied jeder sichtbaren Kirche von der unsichtbaren liegt in zwei Punkten: weder vereinigt die sichtbare Kirche alle Menschen in sich, noch herrscht in ihr der reine Bernunstglaube. Rum ist die sichtbare Kirche von der unsichtbaren am weitesten entsernt in den Ansängen ihrer zeitlichen Entwicklung, in ihren geschichtlichen Ausgangspunkten. Die Gründung einer Kirche kann unmöglich von dem reinen Bernunstglauben ausgehen, viel-

<sup>\*)</sup> Chendaj. III St. I Abih. Rr. III u. IV. — Bb. VL S. 268 —272.

mehr ist bieser bas Ziel, wohin sie strebt, wenn sie bie wahre Richtung ergreift und festhält.

Wir unterscheiden daher den Glauben, der innerhalb einer sichtbaren Kirche in beschränkter und ausschließender Beise als deren Grundlage gilt, von dem Glauben, der kraft der bloßen Vernunft Geltung fordert für die ganze Menschheit: jener heißt "Kirchenglaube", dieser "Bernunftglaube". Bas den Glauben religiös macht, ist sein praktischer Berth; dieser praktische Berth liegt allein und vollkommen im Vernunftglauben, niemals in dem, was den Kirchenglauben vom Vernunftglauben unterscheizdet: wir können deßhalb den letzteren auch den "reinen Religionseglauben" nennen.

Der reine Religionsglaube ist und soll bas Ziel jeder sichtbaren Kirche sein; feine fichtbare Kirche kann von ihm ausgehen. Wir muffen bas menschliche Bewußtsein voraussetzen, wie es fich im ethischen Naturzustande findet, erfüllt von Selbstliebe und Selbstsucht, ohne alle mabre Selbsterkenntnig und sittliche Selbstprüfung. Die sittlichen Gesetze erscheinen Diesem Bewußt: fein unter ber Korm göttlicher Gebote, fie erscheinen ihm als Pflichten gegen Gott, die Erfüllung bieser Pflichten als ein got: tesbienstliches Handeln, die Religion als ber Inbegriff ber beson= beren Pflichten, die uns gegen Gott obliegen, beren Erfüllung Gott von uns forbert. So wird bie Religion jum Gottesbienst, jur Gottesverehrung, jum Cultus. Der Cultus ift bas Gott wohlgefällige Handeln. Woher wissen wir aber, mas Gott wohlgefällt, wie er verehrt sein will? Richt burch bie eigene Ber: nunft, also nur burch Gott felbst, ber uns barüber feinen Billen offenbart hat. Die Religion in dieser Form ift ber Glaube an bestimmte göttliche Offenbarungen, also "Offenbarungsglaube". Diese Offenbarung ift eine Begebenheit, die sich irgendwo und

irgendwann unter solchen ober anderen Bebingungen zugetragen hat. Eine Begebenheit ist ein historisches Factum. Der Glaube, daß eine Begebenheit so ober anders geschehen sei, ist ein "histo-rischer Glaube".

Gegenstand und Inhalt dieses historischen Offenbarungsglaubens sind entweder die allgemein gültigen, in unserer Vernunft begründeten Sittengesetz oder besondere positive Bestimmungen, welche der göttliche Wille dem menschlichen giebt, die wir kraft der Vernunft nicht sinden, sondern bloß durch göttliche Offendarung empfangen können. Diese Bestimmungen haben keinen anderen Grund als den Willen Gottes; ihre Erfüllung hat kein anderes Motiv als den Gehorsam gegen die göttlichen Besehle: es sind nicht moralische Gesetz, sondern göttliche Statute, die sich auf Gebräuche und äußere Werke beziehen. Der Glaube an solche Statute als göttliche Offenbarungen ist "der statutarische Glaube".

Darin unterscheibet sich der Kirchenglaube vom reinen Religionsglauben. Sener gründet sich auf Offenbarung, dieser auf 
Bernunft; der erste ist historisch, der zweite moralisch; es ist
möglich, daß beide denselben Inhalt haben, nämlich die sittlichen
Gesehe. Ihr Unterschied fällt in die Form. Dem Kirchenglauben
gelten diese Gesehe deßhalb für Pflichten oder für absolut verbindlich, weil sie göttliche Offenbarungen sind; dem Religionsglauben gelten sie deßhalb für göttlich, weil sie Pflichten d. h. absolut verdindlich sind. Der Kirchenglaube hat einen Bestandtheil,
den der Religionsglaube gar nicht hat: den statutarischen. Wenn
er diesen Bestandtheil als die Hauptsache betrachtet, so entsteht
der Gegensah des reinen Religionsglaubens zum statutarischen
Kirchenglauben.

Die sichtbare Rirche bedarf zu ihrem Ausgangspunkte den biftorischen Offenbarungsglauben. Aus diesem muß sich der reine

Bernunftglaube allmälig entwickeln, aus der gottesdienftlichen Religion muß die moralische hervorgehen. Das moralische Gotteseich ist "Kirche", die moralischen Religionslehrer sind "Geistliche", "Tempel waren eher als Kirchen, Priester eher als Geistliche".

#### 4. Schriftglaube und Orthoborie.

Wenn es aber einmal ein bestimmter Offenbarungsglaube ist, auf den sich die sichtbare Kirche gründet, so muß der Inshalt dieses Glaubens in seiner Ursprünglichkeit, unvermischt mit fremden Bestandtheilen, erhalten und in dieser ächten Gestalt auszehreitet werden. Dieß ist nicht möglich durch mündliche Fortpstanzung, sondern nur durch schriftliche Ausbewahrung. Der unverfälschte Kirchenglaube kann nur eristiren in der Form des Schriftglaubens; jede andere Form als die schriftliche Festhaltung verändert ihn und verfälscht seinen ursprünglichen Inhalt.

Die den Glauben bewahrende Schrift giebt die Glaubensnorm und Richtschnur; innerhalb der vorgeschriebenen Norm bewegt sich der rechte Glaube, die kirchliche Orthodorie. Was dieser Norm zuwiderläuft, heißt "Unglaube"; wer von dieser Richtung innerhald derselben Kirche abweicht, ist entweder ein "Irrgläubiger" oder ein "Keher"; jener dissentirt in unwesentlichen Punkten, dieser in wesentlichen. Es giebt eine despotische und eine liberale Orthodorie. Die despotische, welche Kant auch die "brutale" nennt, entzündet den seindseligen Religionseiser in allen seinen Abstusungen; der Ungläubige wird gehaßt, der Irrgläubige gemieden, der Keher ausgestoßen und verslucht. Die liberale Orthodorie ist gegen Andersgläubige dulbsam. In dem

<sup>\*)</sup> Gbenbaselbst. III St. I Abth. Nr. V. — Bb, VI. S. 273 — 277.

ausschließenden und particularistischen Charakter des Kirchenglaubens liegt der Grund der bis zum Fanatismus gesteigerten Orthodorie. Es ist nicht der Glaube, der ausschließend macht, sondern die sichtbare Kirche, gleichviel welchen Namen sie führt. "Wenn eine Kirche," sagt Kant, "die ihren Kirchenglauben für allgemein verbindlich ausgiebt, eine katholische, diejenige aber, welche sich gegen diese Ansprüche anderer verwahrt (ob sie gleich diese öfters selbst gern ausüben möchte, wenn sie könnte), eine protestantische Kirche genannt werden soll; so wird ein ausmerksamer Beobachter manche rühmliche Beispiele von protestantischen Katholiken und dagegen noch mehrere anstößige von er zetatholischen Protestanten antressen; die erste von Männern einer sich erweiternden Denkungsart (ob es gleich die ihrer Kirche wohl nicht ist), gegen welche die letzteren mit ihrer eingesschränkten gar sehr, doch keineswegs zu ihrem Vortheil abstechen\*)."

#### a. Die gelehrte Schrifterflarung.

Der Schriftglaube verlangt die Schrifterklärung ober Auslegung. Hier entsteht die Frage: welches ist die richtige Art, die Schrift zu erklären? Wer ist der berufene Interpret? Die erste und unmittelbare Form würde sein, daß jeder die Schrift nimmt nach seiner Art, auslegt nach seinem Gefühl und danach die göttliche Offenbarung beurtheilt. Aber das Gefühl ist seiner Natur nach niemals ein sicherer Prodierstein der Wahrheit, es ist immer individuell und nie der Grund einer sicheren Erkenntnis. Das Gefühl also kann unmöglich der berufene Interpret der Schrift, das auslegende Organ des Schriftglaubens sein.

Der nächste 3med ber Schrifterklärung ift bas Schriftverftanbniß. Dieses forbert die sachliche Schriftkunde nach Form und

<sup>\*)</sup> Ebenbaselbst, III St. I Abth. Nr. V. — Bb. VI. S. 277 — 281,

Inhalt: das Verständniß der Form oder der Ursprache, in welscher die Schrift verfaßt ist, giebt die "Beurkundung"; das Verständniß des Inhalts die "Auslegung". Um die Urkunden den der Offenbarung und deren Inhalt zu verstehen, dazu geshören Bedingungen wissenschaftlicher Art, die den Charakter der Schriftgelehrsamkeit ausmachen. Das gelehrte Schriftverständniß ist nicht das religiöse. Es ist nicht für alle Menschen, sondern nur für die Schriftgelehrten und die es werden wollen, also für den Religionsglauben kein und für die Ausbreitung des Schriftglaubens ein sehr beschränktes Mittel. Es reicht nicht weiter als die gelehrte Bildung. Die Schriftgelehrsamkeit ist ein berusener Interpret der Offenbarungsurkunden, aber nur der doctrinale Interpret, nicht der religiöse.

#### b. Die moralische (religiofe) Erflarung.

Der Schriftglaube soll Religionsglaube fein ober werben, barum ift bie eigentliche Norm und Richtschnur seiner Erklärung die reine Religion. Die Offenbarungsschriften wollen erklärt fein im Sinne bes praktischen Glaubens für alle Menschen. erklart sie die moralische Vernunft: diese ift zur Erklarung des Schriftglaubens ber berufene und einzig authentische Interpret. Im Geiste ber moralischen Bernunft wird jede Stelle ber heiligen Schriften fo erklart, bag fie als ein Beweis und Symbol ber moralischen Glaubenswahrheiten erscheint; nichts barf in biesen Schriften mit bem praktischen Glauben streiten. Es ist möglich, daß in manchen Källen ber buchstäbliche und eigentliche Sinn ber Stelle ein anderer ift als ber ausgelegte moralische; es ift moglich, daß die moralische Erklärung gegenüber bem buchstäblichen Sinne gezwungen und gewaltsam erscheint und es in ber That auch ist; nichts besto weniger muß sie gegeben und jeder anderen vorgezogen werden. Die buchstäbliche Erklärung gehört ber boctris

nalen Auslegung, der historischen Kritik, der Sprach = umd Gesschichtswissenschaft, die keinen anderen Glauben erzeugen kann, als den Geschichtsglauben, der zur Besserung und Erlösung des Menschen nichts beiträgt und "todt ist an ihm selber". Man soll die Moral nicht nach der Bibel, sondern die Bibel nach der Mosral auslegen. Wenn also z. B. in einer Bibelstelle Gott angesseht wird, er möge unsere Feinde vernichten, so versteht dars unter der jüdische Psalm die Feinde des auserwählten Bolks, die sichtbaren Feinde; dieser buchstäbliche Sinn widerstreitet der Moralität. Die religiöse Erklärung muß mithin die Stelle ums beuten: die Feinde, deren Vernichtung wir allein erstehen dürsen, sind die bösen Neigungen in uns. Wenn der Psalm in diesem Sinne ausgelegt, oder vielmehr wenn dieser Sinn in die Stelle hineingelegt wird, so ist sie umgedeutet zu einem Symbol des praktischen Glaubens; sie ist dann in religiöser Weise erklärt.

Kant fordert eine solche Erklärungsart der Schrift als authentische, wobei er ausdrücklich hervorhebt, daß sie nicht den mindesten wissenschaftlichen, sondern allein religiösen oder moralischen Werth habe. Diese genaue Unterscheidung der moralischen und doctrinalen Interpretation verhütet die heillose Verwirrung, welche sonst die willkürlich allegorische Deutungsart auf dem Gebiete der Wissenschaft anrichten wurde. Es ist nicht das erste Mal, daß die Erklärung heiliger Schriften unter einen solchen Sesichtspunkt gestellt wird, die allegorische moralische Deutung ist stets das Mittel gewesen, den Schriftglauben religiös zu behandeln; so haben die späteren Griechen und Römer die Mythologie, die späteren Juden ihre Offenbarungsurkunden ausgelegt, ähnliche Erklärungsweisen sinden sich in Betreff der Bedas und des Koran. Die einzige Korm des Kirchenglaubens ist die Schrift und deren allein authentischer Interpret die Vernunftreligion.

#### c. Der praftifche Schriftglaube.

Die moralische Erklärungsmethobe, an sich betrachtet, ist vollkommen willkurlich; fie ift nothwendig nur durch ihren 3med. Vorausgesetzt einmal, daß der Religionsglaube in der Form bes Schriftglaubens eriffirt, so giebt es keinen anderen Beg, ben Schriftglauben religios zu behandeln und ben Religionsglauben aus ihm zu entbinden. Der Schriftglaube als folcher ift hiftorisch; ber Religionsglaube ift praktisch. Soll aus bem Schrift: glauben der Religionsglaube hervorgehen, so bildet das Mittel= glied und ben Uebergang ber "praktische Schriftglaube", bebingt burch bie praktische ober moralische Schrifterklärung. Die ge= lehrte ober wissenschaftliche Erklärung, bas eigentliche Schriftverständniß erzeugt nur ben boctringlen Schriftglauben, ber, wie jeber boctrinale Glaube, theoretischer Art ift und in bas Gebiet wissenschaftlicher Meinungen gehört, die mit der Religion nichts gemein haben. Go zwedwidrig und unfruchtbar bie moralische Schrifterklärung in wissenschaftlicher Absicht ist, eben so zwedwidrig und unfruchtbar ist die boctrinale Schrifterklärung in religiöfer \*).

#### П.

Rirche und Religion. Gegenfat und Ginheit.

#### 1. Die Antinomie.

Um die philosophische Vorstellung der Kirche zu vollenden, bleibt nur die Einsicht übrig, wie sich der Kirchenglaube in den Religionsglauben verwandelt. Der Religionsglaube ist nur eisner, in seiner Eigenthumlichkeit schlechterdings unabanderlich und unwandelbar, in seiner Unwandelbarkeit nothwendig, in

<sup>\*)</sup> Ebendas. III St. I'Abth. Nr. VI. "Der Kirchenglaube hat zu seinem höchsten Ausleger den reinen Religionsglauben." — Bb. VI. S. 281 — 287.

seiner Nothwendigkeit allgemein; der Kirchenglaube ist ein besonberer, in seiner Besonderheit ausschließend und einem anderen Kirchenglauben entgegengesetht: in diesen Gegensätzen besteht die streitende Kirche; über diese Gegensätze des Kirchenglaubens ershebt sich der Religionsglaube als triumphirende Kirche. So ist der Uebergang des historischen Offenbarungsglaubens in die reine Religion gleich dem Uebergange der streitenden Kirche in die triumphirende.

Dieser Uebergang enthält ein schwieriges Problem, welches bie moralische Schrifterklärung nicht auflöst. Sie macht ben Schriftglauben praktisch, sie bebt bamit seine historische Grund: lage nicht auf. Und eben bier liegt die Schwierigkeit. es möglich, daß der Kirchenglaube die ihm eigenthumliche hiftorische Grundlage verläßt, die er boch verlassen muß, um sich in ben reinen Religionsglauben zu verwandeln? Denn in biefem Punkte find Rirchen = und Religionsglaube einander entgegenge= Die Grundlage bes ersten ift eine historische Offenbarung, bie Grunblage bes anderen ift bie bloge Bernunft. Die Offen: barung fett bem Glauben bie zu befolgenden Statute; in biefem Glauben wird die Religion statutarisch und gottesbienftlich, fie hofft auf einen Lohn als Ertrag ihrer gottesbienstlichen Sandlungen; so wird "ber Glaube einer gottesbienstlichen Religion ein Frohn : und Lohnglaube", mahrend bie reine Religion gur Seligkeit nichts fordert als die innere Burdigkeit des Menschen und barum bas Bermogen befigt, alle auf bemfelben Bege zu erlofen und selig zu machen. Diese Religion ift alleinseligmachend, benn felig werden kann bie Menschheit nur auf eine Art.

Benn wir also die Grundlagen bes Kirchen: und Religions: glaubens vergleichen, so find beibe einander entgegengesetht. Der Uebergang von bem einen jum anderen erscheint jett als eine Aenderung in dem Glaubensgrunde felbst, als eine Aenderung mithin, welche die Umbildung des einen in den anderen unmöglich erscheinen läßt. An diesem Punkte entzündet sich der Streit zwischen Kirchen- und Religionsglauben. Was ist der eigentliche und letzte Grund des Glaubens: die geschichtliche Offenbarung oder die moralische Vernunft? Diese Frage bildet den Glaubensstreit in seinem innersten Kern. Unsere Ausgabe ist die Entscheidung eben dieses Streites.

Welches auch die Form des Glaubens sei, ob die kirchliche oder die moralische; sein Inhalt ist die Erlösung des Menschen vom Bösen. Um erlöst zu werden, müssen wir und selbst besesern und der göttlichen Gerechtigkeit genugthun. Unsere Besserung ist die Wiedergeburt, die aber die alte Schuld nicht aushebt, also können wir durch eigene Kraft auch nicht der göttlichen Gerechtigkeit Genüge leisten. Diese Genugthuung ist nicht unsser Berdienst, sondern ein fremdes, also eine von uns unabhängige Thatsache, die wir durch Offenbarung ersahren und durch den Glauben an diese Offenbarung uns aneignen. So vereinigen sich in der Erlösung des Menschen diese beiden Bedingungen: die "stellvertretende Genugthuung" und unsere "eigene Wiedergeburt"; die erste Bedingung hat ihren letzten Grund in der göttlichen Inade, die zweite hat ihren letzten Grund in der menschlichen Freiheit.

Wenn nun Gnade und Freiheit, stellvertretende Genugthuung und Wiedergeburt, beibe in der Erlösung des Menschen nothe wendig zusammengehören, so muffen sie auch unter sich nothwenedig verbunden sein, und es entsteht die Glaubensfrage: welcher von den beiden Erlösungsfactoren ist die Bedingung des anderen? Entweder ist die stellvertretende Genugthuung die Bedingung unsserer Wiedergeburt und unseres neuen Lebens, oder unsere Wieder

bergeburt ist die Bedingung ber stellvertretenden Genugthuung; entweder ist die göttliche Gnade nothig zur Wiedergeburt, ober die Wiedergeburt ist nothig zur göttlichen Gnade.

Der Erlösungsglaube vereinigt den Glauben an die stellverstretende Genugthuung mit dem Glauben an die Wiedergeburt. Diese beiden Grundbestandtheile des Erlösungsglaubens verhalten sich zu einander, wie die beiden Grundbestandtheile der Erlösung selbst: entweder gründet sich der Glaube an die Wiedergeburt auf den Glauben an die stellvertretende Genugthuung, oder umzgekehrt. Die Erlösung durch fremdes Verdienst ist eine uns offendarte Thatsache; der Glaube daran ist ein geschichtlicher Offensbarungsglaube, der den Kirchenglauben im engeren Sinn bildet: entweder also ist der Kirchenglaube der Grund des religiösen Glaubens, welcher letztere die stellvertretende Genugthuung als Folge der Wiedergeburt betrachtet, oder der religiöse (praktische) Glaube bildet den Grund des kirchlichen.

Setzen wir den ersten Fall. Der Glaube an die stellverstretende Genugthuung, an die vollzogene Erlösungsthatsache sei der alleinseligmachende, er sei der Grund unseres Erlösungsglausbens. Dann ist zu unserer Erlösung nichts weiter nöthig, als daß wir die Botschaft, unsere Schuld sei durch fremdes Verzienst getilgt, gläubig annehmen, die uns angedotene Wohlthat gläubig empfangen und alles Heil von diesem Glauben erwarten. Wenn wir nur an den Erlösungstod Christi glauben und von dieser Thatsache fest überzeugt sind, so wandeln wir schon in einnem neuen Leben und sind unserer Wiedergedurt gewiß. Aber wie soll eine von unserer Gesinnung und unserem Zuthun ganz unabhängige Thatsache uns innerlich umwandeln und unsere Gesinnung von Grund aus verändern? Wie soll fremdes Verdienst unsere Schuld tilgen, unsere Willens schuld? Ist nicht zur

Annehmung ber göttlichen Gnabe unsere Empfänglichkeit nöthig? Ift nicht biese Empfänglichkeit schon bedingt durch unsere gute, innerlich wiedergeborene Gesinnung? Nur die gute Gesinnung kann glauben, daß sie durch fremdes Berdienst miterlöst werde. Unmöglich also kann der historische Glaube den praktischen besgründen.

Setzen wir ben anderen Fall. Unsere Wiedergeburt bedinge ben Glauben an die Erlösung, sie sei die eigentlich erlösende That. Aber wie ist diese Wiedergeburt möglich? Können wir uns von der alten Schuld befreien? Können wir Geschehenes ungeschehen machen? Wir können es nicht, wir sind nicht im Stande, uns selbst zu erlösen. Der göttlichen Gerechtigkeit gegenüber sind und bleiben wir schuldig.. Bor ihr kann unsere Schuld nur durch fremdes Verdienst gesühnt werden; nur im Glauben, daß dieses fremde Verdienst uns wirklich erlöst habe, können wir uns frei und wiedergeboren sühlen und in der That einen neuen Lebens-wandel beginnen: so ist unsere Wiedergeburt bedingt durch unseren Glauben an die stellwertretende Genugthuung.

Wie also die Sache liegt, so läßt sich weber der historische Glaube dem moralischen, noch der moralische dem historischen zu Grunde legen. Hier gilt die Thesis eben so gut als die Antithesis. Vielmehr es gilt zunächst keine von beiden. Wir haben zwischen Kirchen: und Religionsglaube eine in der Natur der Sache des gründete Antinomie. Diese Antinomie bildet den eigentlichen Kern und Mittelpunkt des zwischen Kirche und Religion, Offenbarung und Vernunft streitigen Glaubens. Die Auflösung dieser Antinomie kann es allein ausmachen, ob der Kirchenglaube (Geschichtsglaube) ein wesentlicher Bestandtheil des seligmachens den Glaubens sei oder als bloßes Leitmittel in die reine Religion übergehen könne\*).

<sup>\*)</sup> Ebendas. III St. I Abth. Nr. VII. — Bb. VI. S. 287—291.

#### 2. Die entgegengefetten Ertreme.

Aberglaube und Unglaube.

Jeber ber beiben entgegengesetten Glaubenerichtungen bat ihr eigenthumliches Recht. Benn bie Erlösung in die Befferung gesetzt wird, fo kann fie keinen anderen Unfang haben als die Biebergeburt, die in unserem Billen und burch benselben geschieht; wenn die Erlösung in unsere Entsundigung gesetzt wird, so ift diese nicht burch uns, sondern nur burch ein frembes Berbienst möglich; nur die stellvertretende Genugthuung kann die Entfündigung erklären, nur ber Glaube an biefe Genugthuung kann uns die Entsundigung begreiflich machen. So ift ber Glaube an bie Biebergeburt als Grund ber Erlöfung bloß praktisch, er macht uns die Erlösung selbst nicht begreiflich; bagegen ber Glaube an die stellvertretende Genugthuung ift bloß theoretisch, benn er macht die Erlösung nur begreiflich, aber nicht wirklich. Der theoretische Glaube fagt: "beine Pflicht ift, an beine Entfündigung durch fremdes Berdienst zu glauben; daß bu in Kolge biefes Glaubens wirklich ein anderer und neuer Mensch wirst, ift eine That ber göttlichen Gnabe!" Der praktische Glaube fagt: "beine Pflicht ift, bich zu bessern, von Grund aus ein anderer Mensch zu werben; baf bu in Kolge beiner Wiebergeburt auch wirklich erlöst und entsündigt wirft, ist eine That der göttlichen Gnade!" So verhalten sich die beiben Glaubensrichtungen vollkommen entgegengesett in ber Art, wie sie bie Erlösung theilen amischen menschliche Pflicht und göttliche Gnade. Bon bier aus divergiren beide Richtungen und entfernen fich von einander bis ju ben außersten Ertremen. Benn die Pflicht in einen geschicht= lichen Offenbarungsglauben gesetzt und die Religion auf die bloße Pflicht zu glauben eingeschränkt wird, so läßt fich mit dieser Religion selbst ein strässlicher Lebenswandel vereinigen, sogar durch diesselbe beschönigen. Wenn die Pflicht bloß in die menschliche Besserung gesetht wird, so läßt sich ein guter Lebenswandel vorstellen, der sich zu Glaube und Offenbarung vollkommen gleichgültig vershält, sogar verneinend. Das erste Ertrem ist der "gottesbienstsliche Aberglaube", das andere der "naturalissische Unglaube"\*).

#### 3. Die Auflosung ber Antinomie.

Um den Streit jener beiben Glaubenbrichtungen nicht in solche Extreme ausarten zu laffen, muffen win ihn in feiner Burzel faffen und hier die Glaubensantinomie auflösen. In der That ift die gange Untinomie nur eine scheinbare; es besteht in Wahrheit kein wirklicher Wiberstreit zwischen bem Princip ber stellvertretenden Genugthuung und dem der Wiedergeburt. göttlichen Gerechtigkeit genugthuen kann nur ber sündlose, rabical gute Mensch, die Menschheit in ihrer moralischen Bollkommenheit, bas Urbild ber Menschheit, ber Sohn Gottes: es ist vollkommen rational, daß wir an bieses Urbild glauben, wir glauben baran als an unser Urbild, als an unser moralisches Ibeal, es gilt uns als die Norm unserer Gefinnung, als das Richtmaß unserer Sandlungen. Der rationale Glaube an das Urbild ber Menschheit in Gott ist zugleich ber praktische Glaube an unser eigenes sittliches Borbild. So ist ber theoretische Glaube an die stellvertretende Genugthuung und der praktische Glaube an die Biebergeburt als bie Bebingung jur Erlöfung vollkommen ein und berselbe. Der Wiberstreit entsteht erft, wenn ber Glaube an ben Sohn Gottes aufhört rational zu sein und fich historisch gestaltet, wenn er jum Glauben wird an die empirische und geschichtliche Erscheinung bes Sohnes Gottes auf Erden, an bie

<sup>\*)</sup> Ebenbas. III St. I Abth. Nr. VII. — Bb. VI. S. 292.

Menschwerdung Gottes in biesem bestimmten Individuum. Aber auch biefer Wiberftreit ift nur icheinbar. Der Sohn Gottes ift fein Object ber außeren Erfahrung; es giebt fein empirisches Rennzeichen, wodurch er sich offenbart. Wenn er auch in der Erfahrung und in der Sinnenwelt erscheint, so läßt er fich boch nicht burch Erfahrung und sinnlichen Augenschein erkennen; er wird als Sohn Gottes erkannt ober geglaubt nur burch feine vollkommene Uebereinstimmung mit bem Urbilbe ber Menschbeit in uns; nur ber Beift in uns giebt von ihm Zeugniß, keine außere geschichtliche Erfahrung. Also ist auch ber historische Glaube an ben Sohn Gottes in seiner Wurzel bedingt burch ben rationalen Glauben, der gleich ift bem praktischen. Dieses Individuum ift ber Sohn Gottes, b. b. es ift in seinem Leben und in feiner Lehre ber vollkommene Ausbruck bes menschlichen Urbildes, bes moralischen Ibeals; es ift barum unser Borbild, bem wir unbedingt nachfolgen, burch beffen Aufnahme in unseren Willen und in unfere innerste Gefinnung wir allein erlöft werben konnen. ist der hiftorische, der rationale und praktische Glaube in einem Principe verknupft, sie bilben einen Glauben, in dem sich jene Antinomie vollkommen auflöft.

Es ist klar, wie allein der Gegensatz zwischen Kirchen = und Religionsglauben aufgehoben werden kann. Wird er in die sem Punkte nicht aufgehoben, so ist er überhaupt unversöhnlich. Der rationale Glaube ist mit dem praktischen ein und derselbe. Wenn der historische Glaube durch den rationalen bedingt ist, so ist zwischen Kirchen = und Religionsglauben kein Widerspruch; gilt dagegen der historische Glaube als unbedingt und unabhängig von aller Vernunsteinsicht, als Glaube an ein wunderbares Factum, so ist der Widerspruch zwischen Kirche und Religion niemals zu lösen. Dann sind die Glaubensprincipien beider grundverschies

ben: bas Princip bes Kirchenglaubens ift empirisch, bas bes Resligionsglaubens ist rational. Auf diesen verschiedenen Glaubenssgrundlagen ist keine Bereinigung denkbar. In allen Religionen daher, die den historischen Glauben zur Hauptsache machen und barum im äußeren Cultus ihren Schwerpunkt haben, entsteht der unversöhnliche Streit zwischen Glaube und Bernunft. Die Grundfrage aller dieser Streitfragen, womit die Geschichte der Religionen erfüllt ist, betrifft das Glaubensprincip: ob es empirisch ist oder rational, ob es Thatsache ist oder Idee?

Es giebt ein Rriterium, wonach wir sicher beurtheilen konnen, ob das Glaubensprincip einer kirchlichen Religion jeden rationalen Grund von sich ausschließt ober nicht: wenn bas Mittel zur Erlösung in ein äußeres Thun gesetzt wird, wenn geglaubt wird, daß sich ber Mensch burch Erpiationen irgend welcher Art entsundigen konne! Dann ift ber Glaube innerlich tobt. Der Glaube an Expiationen ift die nothwendige Folge eines bloß hiftorischen und empirischen Offenbarungsglaubens. Ift bie Erlö: fung ein von unserer Gefinnung unabhangiges Bunderwert, fo können wir die Erlösung nur empfangen durch Gott, so ist es Gott allein, ber in uns die Erlösung und auch den Glauben an bie Erlösung bewirkt, "er erbarmet sich, welches er will, und verstocket, welchen er will;" so konnen wir Gott nur burch außere Werke bienen, ber einzige Ausbruck eines Gott wohlgefälligen Banbels find die Berke bes Cultus, die Opfer und Erviationen.

Das ift ber Punkt, ben ein bloß empirischer Kirchenglaube festhalten muß, und welchen ber reine Religionsglaube niemals annehmen kann. Die Vernunft kann nie glauben, daß Erpiationen erlösen. So lange als Erpiationen religiösen Werth haben ober beanspruchen dürfen auf Grund bes kirchlichen Glaubens, wird auch der Streit dieses Glaubens mit der Vernunft, der Tischer, Geschliche ber Philosophie IV. 2. Aust.

Kirche smit ber reinen Religion bauern: so lange werden bie Priester klagen über ben Unglauben ber Bernunft.

In bemselben Maße als ber Kirchenglaube ben Religionssglauben bekämpft, wird er sich ausschließlich auf seine historische Grundlage, auf die Ueberlieserungen und den Cultus stügen; in bemselben Maße als er dem Religionsglauben zustrebt und sich demselben nähert, wird er jene Grundlage verlassen und auf die Gesinnung und den sittlichen Lebenswandel des Menschen das Hauptgewicht legen; die äußeren Formen werden abgestreift, die hierarchische Scheidewand zwischen Priestern und Laien fällt, und allmälig, im Wege einer ruhigen Resorm, ändert sich die ganze innere Glaubensversassung. So entwickelt sich die Relizion, wie der Mensch selbst: "da er ein Kind war, redete er wie ein Kind und war klug wie ein Kind; nun er aber ein Mann wird, legt er ab, was kindisch ist."

Wir haben erklärt, was ben Kirchenglauben vom Religionsglauben unterscheidet. So lange der Kirchenglaube nicht aufhört,
biese unterscheidenden Kennzeichen seiner Cultusformen für sein
wahres Wesen zu halten, woran kein Buchstaben verloren gehen
dürse, befindet er sich in einer unendlichen Differenz und Entsernung von der unsichtbaren Kirche. Wenn der Kirchenglaube anfängt, alles, was ihn vom Religionsglauben trennt, für das
weniger Wesentliche zu halten, so thut er den ersten Schritt zur
Annäherung an den Vernunstglauben; dann beginnt sein Uebergang zur reinen Religion, und der Zeitpunkt ist gekommen, wo
die Wirkung der unsichtbaren Kirche in der sichtbaren erscheint.
Dieser Zeitpunkt ist der Ansang der geschichtlichen Kirche. Setzt
erst giebt es von dem Reiche Gottes aus Erden auch eine historische Vorstellung\*).

<sup>\*)</sup> Chendas. III St. I Abth. Rr. VII. — Bb. VI. S. 292—98.

#### III.

#### Die Religion als Rirche.

Die reine Religion als der innerste Grund und der letzte 3weck alles Kirchenglaubens lebt nur in der Gesinnung; sie ist und bleibt unsichtbar, sie ist kein Gegenstand der äußeren gesschichtlichen Ersahrung, sie hat keine Geschichte. Geschichtlich ist nur ihre Erscheinung und Entwicklung in der Zeit. Diese Ersscheinung ist die Kirche; nur diese läßt sich historisch vorstellen. Es giebt eigentlich keine Religions, sondern nur eine Kirchengesschichte, denn nicht die Religion, nur die Kirche ist wandelbar, d. h. der in einer kirchlichen Gemeinschaft und in kirchlichen Formen erscheinende Religionsglaube.

Religiös ist der Kirchenglaube nur, soweit er durchdrungen ist vom moralischen Glauben, diesen als seine ewige Grundlage erkennt, von diefer Grundlage fich abhängig weiß, diefe Abhangigkeit öffentlich bekundet. Die historische Borstellung, Die wir suchen, hat baher keinen anberen Gegenstand als ben religiösen Rirchenglauben; sie beginnt begibalb erft in dem Zeitpunkte, wo der religiöse Kirchenglaube in der Geschichte der Menschheit hervortritt, wo sich ein Glaube und eine Glaubensgemeinschaft auf rein moralischem Grunde bildet. Dazu gehört die volle Einsicht in ben Unterschied bes moralischen und historischen Glaubens, in ben Unterschied bieser beiben Glaubensprincipien: Die volle Ginficht, bag tein historischer ober statutarischer Glaube ben Menschen erlösen könne. Bo diese Ueberzeugung zum erstenmale in einer Glaubensgemeinschaft sich öffentlich ausspricht, ba erscheint zum erstenmale der Religionsglaube, da beginnt die historische Vorstellung vom Reiche Gottes auf Erben, und bie Geschichte ber Rirche nimmt bier ihren Ausgangspunkt \*).

<sup>\*)</sup> Cbendas. III St. II Abth. Historische Borstellung der allmäli= 30 \*

#### 1. Die jubifche Rirche.

Dieser Ausgangspunkt ist nicht die judische Rirche. jubischen Glaubensgesete entbehren alle Bedingungen einer rein moralischen Gesetzebung; fie find, was moralische Gebote nie fein burfen, 3mangegefete; fie forbern bie außere Beobachtung, bie legale Erfüllung; biefe legale Geltung ift ihr hauptfächlicher 3med. Es giebt unter ben jubischen Glaubensgeboten keines, beffen Erfüllung nicht erzwungen werden konnte, beffen außere Erfüllung nicht bem Gesete genugthäte. Die Motive ber Geseteserfüllung sind keineswegs moralische Triebfebern; ber gerechte b. h. der legale Mensch wird belohnt, der ungerechte bestraft; Hoffnung auf gohn und Furcht vor Strafe find bie Motive bes Glaubensgehorsams und ber Gesetzegerfüllung. Es ift nicht bie Gerechtigkeit, nicht einmal bie bes außeren Rechts, wonach im Sinne bes jubischen Glaubens gelohnt und gestraft wirb. Gerechtigkeit trifft nur ben Schuldigen; Die judische Gerechtigkeit straft auch ben Unschulbigen, fie ift nicht Gerechtigkeit, sonbern Rache, maglose Rache; sie racht ber Bater Diffethat an ben Nachkommen bis in's britte und vierte Glied. Die Ankundigung einer folden Strafgerechtigkeit will nicht beffern, fonbern ichreden; eine solche terroristische Weltregierung ober ber Glaube baran kann politische Gründe haben, niemals moralische, er kann eine Magregel ber 3wedmäßigkeit fein, eine Magregel, bie unter Umständen gilt. Der religiose Glaube ift keine Magregel, noch ift er abhängig von äußeren Umständen; er forbert die reine Gefinnung, die vollkommen lautere, ein Ziel, das nur in der Ewigkeit erreicht werden kann; deßhalb fordert er die Unsterblickkeit gen Gründung der Herrschaft des guten Brincips auf Erden. — Bb. VI.

gen Grundung ber Herrschaft bes guten Princips auf Erben. — Bb. VI. S. 299, 300.

ber Seele. Der jübische Glaube macht diese Forderung nicht, benn er hat sie nicht nothig; der Gesetzeber des jüdischen Glaubens hat auf das künftige Leben keine Rücksicht nehmen wollen, weil er nichts im Auge hatte als unter der Herrschaft des Glaubens ein politisches Gemeinwesen. Endlich das sicherste Kennzeichen des religiösen Glaubens ist seine Universalität, seine undebingte Gültigkeit für alle Menschen; das sicherste Kennzeichen des Gegentheils ist der Particularismus, die ausschließende Gelztung für eine besondere Nation, der Glaube an ein auserwähltes Bolk: so ist der jüdische Glaube in seinem innersten Grunde nicht religiös, sondern bloß theokratisch in politischer Absicht.

Diese Beurtheilung bes judischen Glaubens von Seiten Rant's unterscheidet den kritischen Philosophen sehr charakteristisch von bem früheren Rationalismus ber beutschen Philosophie. türliche Theologie ber Aufklarungszeit stand in ihren beiftischen Begriffen bem Jubenthum naber als ber chriftlichen Religion; fie gefiel sich sogar barin, mit ihrer Borliebe für die Berständigteit bes jubischen Gottesbegriffs Staat zu machen gegenüber ben Musterien bes Chriftenthums. Go viel wir sehen, ift Rant ber Erste, in dem die rationale Philosophie der neueren Zeit die ent= scheibenbe Wendung macht, welche bie jubischen Religionsbegriffe fallen läßt gegen bie driftlichen. Der Grund zu biefer merkwurbigen Wendung liegt am Tage für die Wenigen, welche die kantische Philosophie verstehen. Der Grund liegt nicht in einer Borliebe Rant's für bie Mosterien ber driftlichen Glaubenslehre, biese Borliebe konnte wohl einen Hamann bestimmen; ber Grund liegt allein in Kant's Lehre vom rabicalen Bosen in ber Men-Diefe Ueberzeugung bestimmt und regulirt feine schennatur. ganze Religionslehre, beren Thema kein anderes ift als die Auflosung ber Frage: wie ift bie Erlosung möglich unter ber Bebingung bes radicalen Bösen in der Menschennatur? Hier ist keine andere Glaubensgrundlage denkbar als die rein moralische, hier sind zur Erlösung keine anderen Bedingungen denkbar als die Wiedergeburt, das beharrliche Fortschreiten im Guten, die erlösende Strafe, das stellvertretende Leiden, der praktische Glaube an das radical Gute. Wenn man mit diesen Glaubendsvorstellungen die geschichtlichen Religionen vergleicht, so leuchtet ein, mit welcher von allen die kritische Philosophie übereinstimmen wird im Kern der Sache: entweder mit keiner oder allein mit der christlichen\*).

#### 2. Die driftliche Rirde.

Erst aus dem Christenthume entspringt die allgemeine Kirche; nur von dieser Kirche giebt es eine welthistorische Borstellung, nur die christliche Kirche hat eine weltgeschichtliche Entwicklung, weil sie in ihrem Princip angelegt ist auf die ganze Menschheit. Darin liegt die innere grundsähliche Verschiedenheit der christlichen Religion von der jüdischen. Man muß sich über den Grund der Sache nicht durch den äußeren historischen Schein so sehr verzblenden lassen, daß man das Christenthum für nichts anderes ansieht als eine Fortsetung und bloße Reform der jüdischen Religion. Vielmehr ist das Christenthum eine vollkommene und razbicale Umwandlung der religiösen Vorstellungsweise, die hier zum erstenmal, von allen nationalen und politischen Einschränkungen frei, in den moralischen Grund des menschlichen Lebens selbst eindringt.

Seinen geschichtlichen Ursprung hat bas Christenthum in ber Person und bem Leben Jesu. Die erlösende Kraft bieses Lebens liegt allein in bem siegreichen Kampfe mit bem Bosen,

<sup>\*)</sup> Chendas, III St. II Abth. — Bb. VI. S. 300—303.

ber fich im Tobe Jesu vollenbet; es giebt keine höhere Bemahrung bes göttlich gefinnten Menschen, bes radical guten Bil-Die Erscheinungen Jesu nach bem Tobe, die Auferstehung und himmelfahrt, gehören nicht mehr zu den Bedingungen der erlösenden Rraft seines Lebens. Es handelt sich hier nicht um ihren Werth als Thatsachen, sondern um ihren Werth als Glaubensobjecte; sie sind nicht Objecte bes reinen Religionsglaubens; die Vorstellungen sowohl der Auferstehung als der Himmelfahrt sind in den Augen Kant's zu materialistisch, um moralisch zu sein. Bu den Bedingungen der Perfonlichkeit gehört weder die Fortbauer bes Leibes noch die räumliche Gegenwart in ber Welt. Wenn wir uns die Fortbauer berfelben Person nur benten fonnen unter ber Bedingung, daß eben berselbe Körper wieder belebt wird, so nennt Kant eine solche Borstellungsweise "pspchologischen Materialismus". Wenn bas ewige Leben als gegenwärtig im Raume gedacht wird, so nennt Kant diese Borstellungsweise "tosmologischen Materialismus". Der Auferstehungsglaube ist materialistisch in psychologischer Rucksicht; die Vorstellung der himmelfahrt ift materialistisch in kosmologischer.

Der Gegenstand bes christlichen Glaubens ist zunächst die Geschichte Tesu; baher ist die christliche Religion zunächst Geschichtsglaube. Genauer gesagt: das christliche Glaubensobject ist die Erzählung von der Geschichte Tesu, die mündliche und schriftliche Ueberlieserung. So ist der christliche Geschichtsglaube, näher bestimmt, ein Traditions und Schriftglaube. Der Schriftglaube verlangt zu seiner Bewährung und Beglaubigung geschichtsliche Zeugnisse, die selbst wieder Geschichtsforschung und Gelehrssamkeit voraussehen und das meiste Vertrauen verdienen, wenn sie von unparteisschen Zeitgenossen herrühren \*).

<sup>\*)</sup> Ebendas. III St. II Abth. — Bb. VI. S. 303 — 305. S. 304 Anmerkg.)

#### 3. Ratholicismus, Proteftantismus, Aufflarung.

In Rudficht auf die Urgeschichte bes Christenthums muffen wir biese bemahrenben Beugnisse bei ben romisch en Geschichtsschreibern suchen; hier aber finden wir solche Zeugnisse erft spat, auch bann nur spärlich, und feine, bie ben Ursprung bes Christenthums selbst erleuchten. Go bleibt bie Geschichte bes Chris stenthums bunkel bis zu bem Zeitpunkte, wo innerhalb ber christ: lichen Belt selbst die Schriftgelehrsamkeit sich erhebt und ben driftlichen Glauben zu ihrem Gegenstande macht. Jett wird aus dem Geschichtsglauben ein flatutarischer Bunder = und Kir: chenglaube, eine Orthodorie, die als kirchliches 3mangsgeset auftritt, die im Drient die casaropapistische Form ber Staatskirche, im Occident die hierarchische des Papstthums annimmt und in beiben Källen eine bespotische Kirchengewalt ausübt. Geschichte bes Christenthums in ihrem ersten Zeitraume bunkel, in bem folgenden bas allzu helle Schauspiel eines vom reinen Religionsglauben sich mit jedem Schritte mehr entfernenden Kirchenglaubens. Statt ber Erlösung bes Menschen erzeugt biefer Glaube ben fanatischen Glaubenöstreit, die Berrschaft ber Priefter, die Verfolgung ber Reter, Die Religionstriege, ein heer furchtbarer Uebel, im hinblick auf welche man mit bem beibnischen Dichter ausrufen möchte: "tantum religio potuit suadere malorum!"

Welche von den christlichen Zeiten ist die beste? Offenbar diesenige, in welchem der Kirchenglaube sich dem Religionsglauben wieder anzunähern beginnt. Als dieses gute Zeitalter bezeichnet Kant sein eigenes, die Epoche ächter Aufklärung, die im Protestantismus entspringt. Die menschliche Bernunft hat in theoretischer Rücksicht ihre Grenze erkannt, sie bescheidet sich mit der Unerkennbarkeit der übersinnlichen Welt, sie habert nicht

mehr über Eristenz und Nichteristenz ber Glaubensobjecte; bie moralische Bernunft hat begriffen , dag ber Geschichts: und Kir: chenglaube nichts vermag jur Erlöfung und Seligkeit bes Menschen; bie Belt nimmt zu in ber Ginficht, bag ber religiofe Glaube seine Burgel in ber Gefinnung habe, die jeden außeren 3mang ausschließt, daß tein außerer Gemiffenszwang geubt merben burfe, daß die oberfte Staatsgewalt felbst moralisch verpflichtet sei, die Gewiffensfreiheit zu achten und zu schüten. Damit find die Bedingungen gegeben, unter benen ber moralische Glaube Raum gewinnen, die sichtbare Kirche ihrem mahren Ziele, der unsichtbaren, zustreben, mit ber unsichtbaren Rirche bas Reich Gottes erscheinen kann, nicht als ein messianisches Ende ber Welt, wie es die Apokalppse verkundet, sondern als ein moralisches in dem Willen und den Gesinnungen der Menschen. "Das Reich Gottes kommt nicht in sichtbarer Gestalt. Man wird auch nicht fagen: siehe hier ober ba ift es, benn sehet, bas Reich Gottes ist inwendig in euch!" \*)

#### IV.

#### Das Religionsgeheimniß.

#### 1. Der Begriff bes Mnfteriums.

Unter bem Gesichtspunkte ber Bernunftreligion erscheint die Rirche und ihre Gemeinschaft gegründet auf den moralischen Glauben. Diesem Begriff der Kirche liegt jenseits der Bernunftzgrenzen eine andere Vorstellungsweise gegenüber, die den Grund der Kirche als ein undurchdringliches und heiliges Geheimniß betrachtet.

Heilig kann ein Gebeimniß nur fein, sofern es moralischer Natur ift. Wie aber kann bas Moralische gebeimnisvoll sein?

<sup>\*)</sup> Ebendas. III St. II Abth. — Bb. VI. S. 804—313.

Das Geheimnis verschließt sich ber theoretischen Bernunft, es ist von Seiten unseres Berstandes undurchbringlich, weber erkenns bar noch denkbar. Etwas kann sehr wohl unerkennbar sein und ist doch kein Geheimnis, das Unerforschliche ist nicht das Geheimsnisvolle: die Freiheit ist kein Geheimnis und doch unerkennbar; die Schwere in der Natur ist allbekannt und doch in ihrem letzten Grunde unerforschlich. Also der Charakter des Geheimnisses liegt darin, daß etwas von uns nicht gedacht, nicht ausgesprochen, nicht mitgetheilt werden kann. Das Geheimnisvolle ist das Unsmittheilbare; sein Gegentheil ist, was sich mittheilen läst: das Dessentliche. Was sich nie mittheilen läst und seiner Natur nach stets verborgen bleibt, ist ein ewiges Geheimnis.

Es giebt Geheimnisse, die nicht ewig sind; sie gelten noch als Geheimnisse, aber ber weiterdringende Geist hebt den Schleier und durchschaut, was der früheren Welt undurchdringlich war: solche Geheimnisse sind die verdorgenen Kräfte der Natur. Aber jede Natureinsicht ist an sich mittheilbar; das Naturgeheimnis des steht nur darin, daß man die gewonnene Einsicht in die Beschaffenheit oder Behandlung der Naturkräfte nicht mittheilen will, daß man sie sorgfältig und gestissenlich geheim hält: ein solches Geheimnis ist ein "Arcanum". So sind auch die sogenannten geheimen Dinge in der politischen Welt an sich mittheilbar; nicht sie selbst, nur die Kenntnis davon ist verdorgen; das Geheimnis besteht hier in der willkürlichen Geheimhaltung: solche politische Geheimnisse sind "Secreta", Dinge, die nicht alle Welt wissen soll und die nicht veröfsentlicht werden dürfen.

Das ewige Geheimniß ist weber ein Arcanum noch ein Sezeretum. Es tann auch nicht in unserem moralischen Handeln gessucht werden, benn die Gefinnung ist zwar verborgen, aber mittheilbar. Ewig geheimnisvoll ist allein bas göttliche Handeln:

bieses Geheimnis ist ein "Mysterium". Wir glauben an das höchste Gut, d. h. an eine moralische Weltordnung, vermöge beren die vollendete Sittlichkeit die Ursache der vollendeten Glücsseligkeit bildet. Diese Weltordnung ist eine sittliche Weltregiezung, eine solche Weltregierung ist göttliche Wirksamkeit; wir glauben an diese göttliche Wirksamkeit, aber wie sie geschieht, ist und bleibt uns ewig verborgen: in diesem Punkte liegt das Mysterium, in diesem Punkte wird der Vernunstglaube zum "Vernunstgebeimnis"\*).

### 2. Das Mysterium der Beltregierung.

(Die Trinitat.)

Die Regierung eines Staates wird gedacht als gesetzebende, aussührende, rechtsprechende Gewalt. Nach dieser Analogie muß die göttliche Weltregierung oder Gott in seinem moralischen Vershältnisse zur Welt in diesen drei Formen gedacht merden: als Gesetzeber, Regent und Richter der Welt. Als Gesetzeber ist er absolut heilig, sein 3weck ist die Herrschaft des sittlichen Gesetzeb in den Herzen der Menschen, das Reich Gottes auf Erden; als Regent ist er absolut gütig, er läßt unsere mangelhafte That durch die gute Gesinnung ergänzt werden und um der letzteren willen als voll gelten; als Richter ist er absolut gerecht, seine Gnade will verdient sein durch die gute Gesinnung.

Die drei menschlichen Staatsgewalten können wir als Bebingungen eines gerechten Staates nur getrennt, dagegen die drei göttlichen Gewalten der Weltregierung nur vereinigt denken: als eine Persönlichkeit in drei verschiedenen Beziehungen, als "die dreifache moralische Qualität des Weltoberhauptes". Diese Vorstellungsweise bildet die "Trinität des Vernunftglaubens";

<sup>\*)</sup> Ebenbas. III St. Allg. Anmerkg. — Bb. V. S. 314—316. S. 315 und 316 Anmerkg.

ihr Segenstand ist die moralische Weltregierung, gedacht nach bem Postulate der Vernunft, nicht nach menschlichen Analogien, also gereinigt von allen anthropomorphischen Vorstellungen. In diesem Sinne darf die Trinität als "das Glaubenssymbol der ganzen reinen Religion" gelten. Auch die vorchristlichen Religionen enthalten in der Tiese ihres Glaubens eine trinitarische Gottesvorstellung, die sich in verschiedenen Formen wiedersindet bei den alten Persern, Indern, Aegyptern, den späteren Juden u. s. f.

Praktisch genommen, ist bie Trinität ein Bernunftglaube, b. h. ein burch bie eigene Bernunft geoffenbartes Geheimniß; theoretisch genommen, ist sie ein vollständiges Mysterium, bessen Ausbruck, wie man ihn auch stellen mag, ein unverständliches Symbol bleibt \*).

# 3. Das Myfterium ber Berufung, Genugthuung und Ermahlung\*\*).

Sebe ber göttlichen Eigenschaften enthält ein unauflösliches Geheimniß, einen Verein von Bedingungen, die der menschliche Verstand niemals vereinigen kann. Gott als der Gesetzeber der Welt gründet ein Reich, dessen Bürger zu sein alle Menschen berusen sind: dieses Reich ist Gottes Schöpfung, diese Bürger sind seine Geschöpfe. Nun ist die erste Bedingung zur Verwirklichung moralischer Zwecke, 'also zum Bürgerrecht in dem moralischen Reiche, die Freiheit, das unbedingte Vermögen der Selbstestimmung. Wie können Geschöpfe frei sein? Wie läßt sich frei sein und geschaffen (berusen) sein vereinigen? In der Vorsstellung Gottes als des moralischen Weltgesetzebers liegt das unauslösliche Mysterium der "Berufung".

<sup>\*)</sup> Ebenbas. III St. Allg. Anmerkg. — Bb. VI. S. 317-20.

<sup>\*\*)</sup> Chendas. III St. Allg. Anmerkg. — Bb. VI. S. 320-25.

Sott als Regent ber Welt macht, daß sein Gesetz erfüllt und die Menschen erlöst werden. Die Erlösung ist der Zweck der göttlichen Weltregierung. Aber bose, wie die Menschen in der Wurzel ihres Willens (von Natur) sind, können sie auch durch die Wiedergeburt dem Gesetze nicht völlig gerecht werden. Die Genugthuung geschieht durch die göttliche Güte, die durch fremdes Verdienst die Menschen erlöst. Also empfängt der Mensch ein Gut, das nicht von ihm selbst herrührt. Wie läst sich diese Erlösung, die in einem Erlöstwerden besteht, mit der Spontaneität des menschlichen Willens vereinigen? Diese Vereinigung ist das Mysterium der "Genugthung".

Gott als Richter ber Welt entscheibet über Seligkeit und Berbammniß ber Menschen. Bor bem gerechten Richter ift bie Bebingung zur Geligkeit bie gute Gefinnung. Nun ift ber Mensch burch bie ursprüngliche Beschaffenheit seines Willens nicht gut, er ift unfähig, von sich aus die gute Gefinnung in sich zu erwecken; es ift also Gott, ber sie in ihm bewirkt. Berdient ift biese gottliche Wirkung burch nichts, benn was sie allein verdienen konnte, die gute Gefinnung bes Menschen, ift erst die Folge jener göttlichen Wirkung. Also ist es Gott, der im Menschen bie Bedingung jur Seligkeit schafft, ohne alles Berdienst, ohne allen Grund von Seiten bes Menschen, also vollkommen grundlos, aus reiner Willfur, nach seinem unbebingten Rathschluß. Die Seligkeit und Verbammniß ber Menschen ift eigentlich kein Richterspruch, sonbern eine Wahl Gottes; er richtet nicht, er hat schon gerichtet, b. h. er hat erwählt die Einen zur Seligkeit, die Anderen zur Berdammniß. Wie vereinigt sich biese grundlose Wahl mit ber nach Berbienst austheis lenden Gerechtigkeit? Wie vereinigt fich die gottliche Gnade mit ber göttlichen Gerechtigkeit? Durch ben menschlichen Berstand

ist diese Vereinigung nicht zu begreifen: sie ift das Mysterium ber "Erwählung".

Me diese Mysterien sind nur verschiedene Seiten eines und beffelben großen Geheimniffes. Woher kommt in ber Welt das Gute und Bose? Wie kann aus bem Bosen bas Gute hervorgeben; wie konnen solche, die bose find, gut werden? Warum werden es die Einen und nicht auch die Anderen? Warum beharren bie Einen im Bofen, mahrend fich bie Anderen jum Buten bekehren? Alle biese Fragen treffen den verborgenen Grund ber moralischen Welt, ber sich nicht erhellen läßt burch Begriffe. Dieses intelligible Princip ber Welt läßt sich nicht einsehen, wie bie in ber Natur wirksamen Kräfte ober bie geheimen Beweggrunde Das moralische Weltgeheimniß liegt in in ber politischen Belt. ber Erlösung bes Menschen vom Bosen. Als Postulat ber religiosen Bernunft ift biese Erlosung vollkommen gewiß und mittheilbar für alle Welt; als Object bes Berstandes b. h. als Weltbegebenheit ist sie vollkommen unbegreiflich. Die Trinität ist nichts anderes als der Lehrbegriff dieses Glaubens, als der in ein Dogma verwandelte Erlösungsglaube, als ber theologische Bersuch, die Thatsache ber Erlösung aus bem Besen Gottes zu erflären.

Soll ber chriftliche Glaube von anberen Glaubensarten burch eine theoretische Form unterschieden werden, so ist eine solche Erzklärung nothwendig, und in dieser Rücksicht bildet die Trinität die classische Formel des Kirchenglaubens. Für den praktischen oder religiösen Glauben ist das Symbol gleichgültig; er glaubt die Erlösung, aber frägt nicht: wie ist sie möglich? Und nur auf diese Frage giebt das Symbol die aus dem Wesen Gottes gezschöpfte, geheimnisvolle und unbegreisliche Antwort.

# Fünftes Capitel.

# Offenbarungs- und Vernunftglaube. Dienst und Afterdienst Gottes.

I.

Geoffenbarte und natürliche Religion.

1. Raturalismus, Rationalismus, Supernaturalismus.

Die Aufgabe ber kantischen Religionslehre ist durchgängig kritisch. Hatte es sich in der Metaphysik um die reine Vernunft in Rücksicht der Erkenntniß, in der Sittenlehre um den reinen Willen gehandelt, so handelt es sich hier um den reinen Glauben. Die drei Hauptpunkte der discherigen Untersuchung waren das radicale Böse, die Wiedergeburt und Erlösung, die Kirche als das moralische Gottesreich auf Erden. Es bleibt noch ein Punkt übrig, der mit der Lehre von der Kirche und dem Volke Gottes genau zusammenhängt: der Begriff des Gottesdienstes oder des Cultus. Wie die kritische Lehre überall das Aechte vom Unächten sondert, wie sie eben noch zwischen unsichtbarer und sichtbarer, wahrer und falscher Kirche unterschieden hatte, so gilt es jetzt den Unterschied zwischen "Dienst und Afterdienst unter der Herzsschaft des guten Princips"\*).

<sup>\*)</sup> Rel. innerhalb b. Gr. b. bl. B. Biertes Stud. Bom Dienst

Unser Gottesbienst richtet sich nach unserem Gottesglauben. Der religiöse Inhalt des letteren ist Gott als moralischer Gesetzgeber der Welt, die Sittengebote (Psiichten) als Gottesgebote. Dieser Inhalt gilt in zwei möglichen Formen oder Vorstellungszweisen: entweder erscheinen uns jene Gebote darum als sittlich und verpflichtend, weil sie der göttliche Wille gegeben hat, oder sie erscheinen darum als göttlich, weil sie die ewigen Forderungen der sittlichen Vernunft sind. Im ersten Fall ist der Glaubenszinhalt geoffenbart, weil er bestimmt wird durch eine göttliche Willensäußerung; im zweiten ist er natürlich, weil er gegeben ist durch unsere eigene Vernunft: jene Vorstellungsweise macht die "geoffenbarte", diese die "natürliche Religion".

Das Berhältniß zwischen Offenbarungs: und Vernunsteglauben läßt sich aus brei Standpunkten beurtheilen: entweder gelten beibe für unvereinbar, oder ihre Vereinigung gilt den Einen als eine mögliche, den Anderen als eine nothwendige; der erste Standpunkt erklärt die Offenbarung für unmöglich, der zweite läßt sie gelten (ohne sie für nothwendig zu halten), der dritte fordert sie; die "Naturalisten" verneinen die Offenbarung, die "Nationalisten" räumen ihre Möglichkeit ein, die "Supernaturalisten" behaupten die Nothwendigkeit der Offenbarung.

Wie urtheilt die kritische Philosophie? Sie kann die Unmöglichkeit der Offenbarung nicht beweisen und darum auch nicht behaupten: daher stimmt sie nicht mit den Naturalisten, die ihr bogmatisch erscheinen. Da sie die Unmöglichkeit der Offenbarung nicht beweisen kann, so kann sie auch deren Möglichkeit nicht widerlegen, sie läßt dieselbe gelten und stimmt in diesem Punkte mit den Rationalisten; sie kann die Nothwendigkeit der Offen-

und Afterbienst unter ber Herrschaft bes guten Princips ober von Relisgion und Pfaffenthum. — Bb. VI. S. 329—332,

barung nicht beweisen, barum weber bestreiten noch behaupten. Wenn nun die Supernaturalisten diese Nothwendigkeit nicht bogmatisch beweisen wollen, so kann ihr Streit mit den Rationalisten auf einer gemeinschaftlichen Grundlage geführt werden: beide anerkennen den sittlich religiösen Glaubensinhalt und die Möglichkeit seiner Offenbarung; worüber sie streiten, ist der Werth der Offenbarung in Absicht auf die Religion, die Geltung und das Recht, welches die Offenbarung auf dem religiösen Gebiete beansprucht.

# 2. Die Offenbarung als Religionsmittel. Die Lehre Christi.

Der religiöse Glaubensinhalt soll allgemein gültig sein, also mittheilbar für alle. Ist er nicht allgemein verständlich, sonbern nur wenigen zugänglich, so ist die Religion nicht natürlich,
sondern gelehrt. Geset, die göttliche Offenbarung wäre nicht
allgemein mittheilbar, so könnte die natürliche oder moralische Religion auch nie geoffenbart, und die geoffenbarte Religion nie
die allgemein gültige sein: das war der Gesichtspunkt, unter dem
Reimarus die geoffenbarte Religion bekämpste; er zeigte, daß die Offenbarungsurkunden einer Einsicht und Erklärung bedürsen,
die an einen besondern und ausschließenden Bildungsgrad geknüpst seien und darum die Gestung einer geoffenbarten Religion
nothwendig einschränken.

Wenn aber ber Inhalt ber göttlichen Offenbarung rein moralisch, also mit bem sittlichen Vernunftgesetz identisch und barum allgemein mittheilbar ist, so verträgt sich eine solche Offenbarung mit bem Vernunftglauben, und es kann in diesem Falle geoffenbarte und natürliche Religion in der Hauptsache eines sein. Die Menschen hätten aus eigener Vernunft auf die geoffenbarten

Wahrheiten kommen können und sollen, nur würden sie niemals so früh darauf gekommen sein; die göttliche Offendarung hat den langsamen und schwerfälligen Gang der menschlichen Vernunft beschleunigt, sie hat gehandelt, wie jede weise und richtige Erzichung, die ihren Zögling so leitet, daß er aus eigener Krast sein Ziel sicherer und früher erreicht, als wenn er sich selbst und dem Zusall wäre überlassen geblieden: das war der Gesichtspunkt, unter dem Lessing in seiner Erzichung des Menschengeschlechts die Offendarung in der Religion rechtsertigte. In derselben rationalen Weise will Kant die Verbindung zwischen Offendarung und Religion gesaßt wissen. Die Offendarung gelte als Religionsmittel, nicht als Religionsgrund: sie diene zur Entwicklung der Religion, nicht zu deren Erzeugung\*).

Es giebt eine solche zugleich geoffenbarte und natürliche (rein moralische) Religion: die Lehre Christi. Hier ist der religiöse Glaubendinhalt vollkommen in der Tiese der menschlichen Bernunst begründet; doch hat dieser Glaube seinen geschichtlichen Grund und Ausgangspunkt in Christus; er ist durch ihn der Welt offenbart worden. Was Christus der Welt offenbart hat, ist in seiner reinsten und einsachsten Form der moralische Glaube in seiner ganzen Vollkommenheit. Hier tritt zum erstenmal die sittliche Bestimmung des Menschen ohne alle Blendung klar und anschaulich vor das Auge der Welt: das Gute besteht allein in der Gesinnung, die böse Gesinnung ist schon die böse That, im Herzen hassen heißt tödten, alle Wahrheit ist Wahrhaftigkeit, die das innere Geset sordert und kein bürgerliches Erpressungsmittel dem Menschen abzwingen kann; die gute Gesinnung ist nur möglich durch die radicale Umwandlung des Willens, durch

<sup>\*)</sup> Ebenbas. IV St. I Theil. Bom Dienst Gottes in einer Re-ligion überhaupt. — Bb. VI. S. 383—837.

vie Bernichtung der Selbstsucht; wo die herrschaft der Selbstssucht gebrochen ist, da verstummen die feindseligen Gesinnungen, der Durst nach Rache und der haß gegen die Feinde; Liebe und Wohlwollen werden die Triebsedern des wiedergeborenen Willens, der sich selbst das göttliche Gebot giebt: "liebe Gott über alles und deinen Nächsten als dich selbst."

Diese durch Christus geoffenbarte Lehre enthält nichts, das, einmal ausgesprochen, nicht in der Tiefe jedes Gemüthes seinen natürlichen Widerhall sindet und anerkannt wird als das Gebot der eigenen Vernunft, das jeder sich selbst geben sollte und könnte. In dieser Anerkennung haben die Gebote Christi sämmtlich ihre Geltung: sie gelten unbedingt, nicht um ihrer geschichtlichen Offenbarung, sondern um ihres menschlichen Ursprungs willen. So ist in Rücksicht der christlichen Gebote die Offenbarung nur das Mittel zu ihrer Verbreitung, zu ihrer öffentlichen Geltung, nicht die ausschließende und oberste Bedingung zu ihrer Geltung süberhaupt\*).

3. Die Offenbarung als Religionegrund. Der Glaube als Geborfam. Rleriter und Laien.

Dieses richtige und normale Verhältniß zwischen Religion und Offenbarung wird umgekehrt, wenn die Offenbarung mehr sein will als Mittel zur Religion, wenn sie den Anspruch macht, ben alleinigen Rechtsgrund der Religion zu bilden. Dann gelten die Gebote der Religion lediglich deßhalb, weil sie geoffenbart sind, weil es in den heiligen Schriften so geschrieben steht; dann gilt die Offenbarung nicht wegen ihres Inhalts, sondern wegen ihrer Thatsache: weil es so geschehen ist, weil es die heiligen Ur-

<sup>\*)</sup> Ebendas. IV St. I Theil. I Abschn. Die christliche Religion als natürliche Religion. — Bb. VI. S. 287—344.

kunden so berichten. Jeht andert sich von Grund aus die Gestalt ber Religion.

Die Offenbarung gilt als Statut. Die Gültigkeit ihres Inhalts ist bedingt nicht durch ihre Uebereinstimmung mit der moralischen Vernunft, sondern allein durch das Factum der Offenbarung. Dieses Factum soll geglaubt werden, unabhängig von dem Zeugniß und der Prüfung des Geistes in uns. Der Glaube wird zum Befehl, zur "fides imperata"; die Annahme dieses Glaubens wird mithin zur Befolgung eines Bezsehls, der Glaube verwandelt sich in Sehorsam, in den von der eigenen Vernunft unabhängigen, also blinden Gehorsam, er wird zur "fides servilis".

Nur in dieser Form kann ber Offenbarungsglaube allgemein Der blinde Gehorsam gegen die Offenbarungestatute läßt sich erzwingen und burch 3wang verbreiten. Dagegen ist die Einsicht in die Offenbarungsurkunde selbst, diese eigentliche Grundlage bes Glaubens, eingeschränkt auf gewisse nur ben wenigsten zugängliche Bedingungen, sie erforbert Schriftgelehrsamfeit jur Schrifterflarung. Ein Glaube aber, ber fich auf Ge-Lehrsamkeit gründet, ist nicht natürliche, sondern gelehrte Relis gion, beren Berbreitung nicht weiter reicht als ber enge Kreis ber Gelehrtenbilbung. Wenn nun eine solche Religion, zu beren Beurkundung Gelehrfamkeit gehört, doch allgemein verbreitet werben foll, so muffen die Gläubigen, die Anhanger diefer Reli= gion, in zwei grundverschiedene Rlaffen zerfallen: in Wiffende und Behorchende, in Rleriker und Laien. Jene find die berufenen Glaubensinterpreten, Die Bermalter ber Glaubensvorschriften; biefe glauben, was die Kleriker sagen. Die einen verhal= ten sich in Glaubenssachen befehlend, die anderen gehorchend. Ber nicht Kleriker ift, ber ift Laie. Wo fich baber ber Glaube

bloß auf die Thatsache der Offenbarung und deren Urkunde grüns bet, da folgt die Beherrschung der Laien durch die Kleriker, da liegt die Gefahr nahe, daß sich diese auf dem Glaubensgebiete einheimische Herrschaft auch über den Staat erstreckt, daß die Kleriker durch die Laien auch den Staat beherrschen, und der religiöse Glaube als despotische Gewalt auch im weltlichen Sinn auftritt. Wenn sich also die Offenbarung zum christlichen Glauben nicht als Mittel, sondern als alleinige Bedingung verhält, so muß diese Art der christlichen Religion sich kirchlich-hierarchisch gestalten. Ein solches Christenthum bleibt in seiner Grundlage jüdisch\*).

### IL.

# Der Afterbienft Gottes.

## 1. Der Religionsmahn.

Von hier aus lassen sich die Folgen dieser Glaubensversaffung klar übersehen. Die Offenbarung gilt nicht als Religionsmittel, sondern als Religionsgrund. Demnach gilt auch der historische Offenbarungsglaube nicht als Mittel, sondern als Zweck der Religion. Der Besit des Mittels erscheint in dieser Glaubensversassung schon als der Besit des Zwecks. Das äußere, gehorsame Bekenntniß der Glaubensstatute, der blinde Glaubensgehorsam erscheint jeht als die Sache selbst, als die vollkommen fertige Religion.

Das Mittel hat nur relative Geltung. Wenn man ihm absolute zuschreibt, so giebt man ihm einen imaginären Werth und täuscht sich selbst über den wahren. Die Art dieser Täusschung läßt sich an einem Fall aus dem gewöhnlichen und pro-

<sup>\*)</sup> Ebendas. IV St. I Th. II Abschn. Die christliche Religion als gelehrte Religion. — Bb. VI. S. 344—349.

fanen Menschenleben anschaulich machen. Das Gelb repräsentirt ben öffentlichen Werth ber Dinge; es ift ein Mittel, wodurch wir uns fo viele Bedingungen jum Genug und jur Bilbung verschaffen können; sein 3wed ift biese fur uns und andere nutsliche Berwenbung. Ift ber Besit bieses Mittels auch schon ber Befit biefes 3medes? Heißt Geld haben schon so viel als befiten, was wir burch Geld erwerben konnen? Wer sich biek einbilbet, wird vollkommen befriedigt fein im bloßen Befite bes Gelbes, er wird von dem Gelde nichts weiter wollen als es befigen, er wird meinen, burch biefen Besit alles Beitere entbebren zu können ober eigentlich schon zu haben: diese Einbildung macht ben Beig; ber Besit bes Gelbes erscheint bem Geizigen als ber Besit alles Unberen, als ber absolute Besit, ber zu wünschen nichts übrig läßt. Diese Täuschung nennen wir Bahn. Ber im Befite ber Religionsmittel schon meint, auch im Besitze ber Religionszwecke zu sein, wer sich für erlöst hält burch ben bloßen Gehorfam gegen bie Glaubensstatute, burch bie Befolgung der Glaubensbefehle, dessen Täuschung ist der "Religionswahn". Wenn ein statutarischer Glaube als die nothwenbige und oberfte Bebingung bes religiöfen und gottwohlgefälligen Lebens gilt, so ist bavon ber Religionswahn bie nothwendige Folge\*).

# 2. Rechtfertigung burch ben Cultus.

Es ist eine nothwendige Folge dieses Wahnes, daß der Dienst Gottes in etwas Anderes gesetht wird als die gute Gesins nung und den sittlichen Lebenswandel. Was dieses Andere auch sei, unabhängig von der Gesinnung ist es ein äußerliches, moras

<sup>\*)</sup> Ebenbas. IV St. II Theil. Bom Afterbienst in einer statut. Rel. §. 1. — Bb. VI. S. 350—53.

lisch werthloses Thun, das als Gottesbienst gelten will, als sols cher befohlen, als solcher gläubig gehorsam geübt wird. So erzeugt sich der unächte Cultus, "der Usterdienst unter der Herrschaft des guten Princips". Die Befolgung des Religionswahns kann nichts anderes sein als "Afterdienst Gottes".

Was man ohne geläuterten und in der Wurzel umgewanbelten Willen thun kann, das ist vor Gott vollkommen werthlos
und gilt nicht durch den Religionsglauben, sondern bloß durch
den Religionswahn. Es ist dabei vollkommen gleichgültig, was
man zur vermeintlichen Stre Gottes äußerlich thut: ob der Gottesdienst in öffentlichen Feierlichkeiten und Anpreisungen oder in
persönlichen Ausopferungen, Büßungen, Kasteiungen, Wallsahrten u. dgl. besteht; ob man zur Ehre Gottes Worte oder
Naturgüter oder die eigene Person selbst opfert. "Alles, was
außer dem guten Lebenswandel der Mensch noch thun zu können
vermeint, um Gott wohlgesällig zu werden, ist bloßer Religionswahn und Afterdienst Gottes."

Wenn einmal der Schwerpunkt des Gottesdienstes in etwas Anderes fällt als das moralische Leben, so ist dem falschen Cultus Thor und Thur geöffnet und nicht mehr adzusehen, wo er Halt machen soll. Hat sich einmal die Religion in den Religionswahn verkehrt, so ist die Folge ein grenzenloser Afterdienst. Man bilde sich nicht ein, daß man auf diesem Gebiete des äußerslichen und unächten Cultus Grenzen bestimmen und Unterschiede sessischen Es macht keinen Unterschied, od der äußeren Opfer mehr oder weniger sind, ob ihre Form gröber oder seiner ist; sie sind im Principe werthlos, darum ist ihr Gradunterschied, wenn es einen giebt, im Principe gleichgültig. "Ob der Ansdähler seinen statutenmäßigen Gang zur Kirche oder ob er eine Wallsahrt nach den Heiligthümern in Loretto oder Palästina ans

stellt, ob er seine Gebetsformel mit den Lippen oder wie der Tibetaner durch ein Gebetrad an die himmlische Behörde bringt,
ober was für ein Surrogat des moralischen Dienstes Gottes es auch
immer sein mag, das ist alles einerlei und von gleichem Werth. Es kommt hier nicht sowohl auf den Unterschied in der äußeren Form, sondern alles auf die Annehmung oder Verlassung des
alleinigen Princips an, Gott entweder nur durch die moralische Gesinnung, sofern sie sich in Handlungen als ihrer Erscheinung
als lebendig darstellt, oder durch frommes Spielwerk und Nichtsthuerei wohlgefällig zu werden."

Diesem falschen Gottesbienst, welcher Art er auch sei, liegt ber Wahn zu Grunde, man könne durch eine äußere Cultus- handlung Gott genugthun, sich ihm wohlgefällig machen, sich vor Gott rechtfertigen: es ist der Glaube an eine Rechtfertigung durch den Cultus. Dieser vermeintlichen Rechtfertigung gegensüber steht die Rechtfertigung durch den Glauben (d. h. die Wiebergeburt) und durch die Gnade. Der Glaube an eine Rechtfertigung durch den Cultus ist Religionswahn oder Aberglaube\*).

# 3. Fetischbienft und Pfaffenthum.

Wenn nun als Bedingung des göttlichen Bohlgefallens doch die gute Gesinnung gilt, diese aber für eine Gnadenwirkung Gottes in uns erklärt wird, so solgt dem ersten Wahne ein zweiter. Man muß dann meinen, durch die äußere Cultushandlung diese Gnadenwirkung erzeugen, gleichsam den göttlichen Beistand dadurch an sich ziehen und herbeirusen, die göttliche Gnade sich geneigt machen zu können; dann schreibt man dem äußeren Thun eine übersinnliche Kraft, der natürlichen Ursache eine übernatürliche Wirkung, der sinnlichen That eine wunder-

<sup>\*)</sup> Chendaj. IV St. II Th. §. 2. — Bb. VI. S. 353—359.

wirkende Macht zu. Dieß aber heißt zaubern und, wenn es in Rudficht auf Gott geschieht, "fetischmachen"; ber von ber Befinnung und ber Willensumwandlung unabhängige Gottesbienft ift "Fetischdienst"; ber Glaube an eine kirchliche Observanz als nothwendiges Mittel zur Erlösung ift "Fetischglaube". Bo diefer Glaube herrscht, wo bas oberfte Glaubensgeset ben Cultus ober gemiffe Cultusformen zur Bebingung ber Seligfeit macht, ba ist die moralische Freiheit der Menschen vollkommen unterbrudt und ber kirchliche Despotismus im uneingeschränktesten Sinne vorhanden. In einer solchen Rirche berrscht nicht Gott, sondern der Rlerus: die Berfassung einer solchen Rirche ist "Pfaffenthum". "Das Pfaffenthum ift also die Berfaffung einer Rirche, sofern in ihr ein Retischbienst regiert, welches allemal ba anzutreffen ift, wo nicht Principien ber Sittlichkeit, sonbern ftatutarische Gebote, Glaubensregeln und Observanzen die Grundlage und bas Befentliche berfelben ausmachen."

Ein solcher Religionswahn verdirbt nothwendig auch die Borstellung von Gott. Ein Gott, dessen Wohlgefallen wir durch den Cultus zu erwerben glauben, wird von eben diesem Glauben durch die trübsten menschlichen Analogien verunstaltet: er wird vorgestellt als ein Wesen, das sich durch den Schein blenden und bestechen läßt, dessen, das sich durch den Schein blenden und bestechen läßt, dessen Gnade man durch Lodpreisungen, Schmeicheleien, Demüthigungen und Geschenke gewinnen könne; der Gottesdienst wird zum "Hosbienst", der Gott zum Göhen, das Ideal zum "Idol", und der ihm gewidmete Cultus zur vollkommenen "Ibololatrie"\*).

<sup>\*)</sup> Ebendas. IV St. II Th. §. 3. Bom Pfaffenthum als einem Regimente im Afterdienst des guten Princips. — Bb. VI. S. 359 bis 365. S. 370. Bgl. S. 333 Anmerkg. S. 351 Anmerkg.

# 4. Die Bahrhaftigkeit bes Glaubens und beren Gegentheil.

Fanatismus und Beuchelei.

Wenn Gott als das über allen menschlichen Neigungen erhabene und absolut beilige Wesen vorgestellt wird, so lautet das göttliche Gebot: "ihr follt beilig sein, benn ich bin beilig!" Bor biesem Gotte kann uns nichts weiter rechtfertigen als bie reine Gefinnung und bas gottselige Leben. Indeffen macht auch bieser Begriff noch nicht allein ben moralischen Glauben. Denn noch fteht die Frage offen: welches ist die Bedingung unseres inneren gottwoblgefälligen Lebens? Wenn biefe Bebingung, Die erste und oberste, nicht in die Tugend, in unsere eigenste und innerfte That, sondern in die gottliche Gnade und eine fremde Genugthuung gesetzt wird, so ift ber Glaube nicht rein moralisch, so ist die Religion ihrem mahren Ursprunge untreu und auf dem Wenn die Bedingung jur Gottseligkeit Beae zur Ibololatrie. etwas Anderes als die Tugend, die Begründung der Religionslehre etwas Unberes als die Tugendlehre fein foll, fo suchen wir bie gottliche Gnabe und Berfohnung auf einem Bege, ben nicht bie Tugend, nicht unser eigener Wille fich bahnt im siegreichen Rampfe mit bem Bosen; bann ift ber Erlosunge : und Berfobnungsglaube, welcher Art er auch sei, in seinem Grunde nicht mehr rein moralisch und barum in seiner Burgel schon verkehrt. Der Grund bes Glaubens macht ben Charafter ber religiofen Gemutheart. Von diesem Grunde hangt es ab, ob wir ber Erlösung gewiß find ober nicht. Die religiose Gemutheverfasfung ift eine gang andere, wenn diese Gewißheit in ihr lebt, eine gang andere, wenn sie ihr mangelt. Es giebt nur eine einzige Form der Glaubensgewißheit: Die moralische. Nur wenn bie

Tugend und die fittliche Wiebergeburt ben Anfang gemacht hat, können wir volltommen gewiß sein, daß das Ende die Erlösung fein wird. Ohne diese Bedingung ift aller Glaube unficher; er fühlt sich auch unsicher; das Gefühl dieser Unsicherheit und nichts Anderes ist es, das den Glauben so leicht fanatisch macht. Nur ber moralische Glaube ift nie fanatisch, weil er feiner Sache gang gewiß ift. Jebe Ueberzeugung, die im Innersten die Gewißheit entbehrt, auf ber fie fest und sicher ruht, wird bose, wenn ihr eine andere Ueberzeugung widerspricht, wenn sie auch nur einer anderen Ueberzeugung begegnet. Daß fie fich erhitt und bofe wird, ift ber Unfang bes Kanatismus und die Folge ihrer eigenen innersten Unsicherheit. Die Erscheinung bes Fanatismus ift nicht anders zu erklaren. hier zeigt fich, warum ber Kanatismus besonders in der Religion zu Hause ift: weil hier die Ueberzeugungen gar nichts gelten, wenn sie nicht absolut gewiß find. Nur vollkommene Gewißheit giebt bem Glauben bas fichere und nie mankende Gefühl des mahren Muthes; diesen Muth hat nur ber moralische Glaube, tein anderer; von diesem Muthe ift g. B. ber Sag bes jubischen Glaubens gegen bie Nichtjuben, ber Stolz bes alten Islam, die Kleinmuthigkeit ber Hindus, die passive Frommigkeit einer gewiffen Form des driftlichen Glaubens burchaus verschieden. Die Tugend allein giebt ben Muth, auf eige= nen Kußen zu fteben. Wenn ber Glaube auf einem anberen Grunde ruht, so halt er fich an Bedingungen, von benen er nie gewiß sein tann, daß sie erlösende Kraft haben. In Bahrheit ist er auch ungewiß und unsicher trot aller Sicherheit, die zu befiten er fich und anderen einbilbet. Sein ganges Ansehen zeugt gegen ihn, er fieht nicht aus wie Giner, ber innerlich seiner Sache vollkommen gewiß ift; er hofft alles von ber gottlichen Gnabe, alles bavon, bag er an biefe Gnabe glaubt; er ift nur beforgt,

sich dieselbe geneigt zu machen, er sucht sie auf allen möglichen Wegen, nur nicht durch die eigene sittliche Kraft, da er auch diese erst von der göttlichen Gnade hosst. So geräth er in "einen ächzenden, moralisch passiven Zustand, der nichts Großes und Sutes unternimmt, sondern alles von Wanschen erwartet". So entsteht die Vorstellung eines Gottes, dessen Bohlgefallen durch andere Mittel erworden werden kann als durch die Tugend, und so wird jeder Glaube, dessen Grund der rein moralische nicht ist, der von etwas Anderem anhebt als der eigenen Wiedergeburt, ein salssche Gottesglaube, der sich in nichts von der Idololatrie unterscheidet\*).

Es ist eine rein moralische Pflicht gegen uns selbst, und amar die erste von allen, daß wir nichts versichern, nichts betheuern, als wovon wir vollkommen überzeugt ober beffen wir vollkommen gewiß sinb. In ber genauen Erfüllung biefer Pflicht besteht die Bahrhaftigkeit. Wer alles, wovon er überzeugt ist, auch sagt und öffentlich ausspricht, ber ift offenherzig; wer nichts fagt, wovon er nicht überzeugt ist, ber ist aufrichtig. Der Offenherzige sagt alles, was er mit Ueberzeugung glaubt; ber Aufrichtige glaubt alles mit Ueberzeugung, mas er fagt. Die Pflicht der Bahrhaftigkeit fordert unter allen Umftanden die Aufrichtigkeit, sie fordert nicht ebenso die Offenberzigkeit. Aufrichtigkeit giebt es gar keine Wahrhaftigkeit. Wer wirklich aufrichtig ift, ber kann nie lügen, er kann nie eine Unmahrheit sagen. Man mache uns nicht etwa folgenden Einwand: es könne ber Fall sein, bag wir nach unserm besten Biffen eine Aussage machen, aber unser Wissen selbst sei nicht das beste, die Sache verhalte sich anders als wir meinen, so haben wir zwar

<sup>\*)</sup> Ebenbas. IV St. II Th. §. 3. — Bb. VI. S. 367—370. S. 369. Anmerkg.

eine Unwahrheit behauptet, man konne aber nicht sagen, daß wir gelogen haben; wir hatten ja die Sache in der That nicht besser gewußt als wir sie bargestellt. hier scheint bie Bahrhaftigkeit in der Form mit der Unwahrheit im Inhalte der Aussage sich zu Dieser Schein ift nichtig. Wer nicht vollkommen überzeugt ift, ber kann nie glauben, daß er vollkommen überzeugt ift, ber wird bei einiger Selbstvrufung finden, daß feiner vermeintlichen Ueberzeugung alle Gewißbeit ober wenigstens die lette Gewißheit fehlt. Also betheuere er die Sache nicht, von ber ihm die gewisse Ueberzeugung fehlt; er versichere nicht, was ihm nicht ficher ift; wenn er es bennoch thut, so hat er gegen befferes Wiffen eine Versicherung gegeben, die er niemals geben burfte, wenn es ihm Ernst war, die Pflicht der Wahrhaftigkeit zu erfüllen. Die Unwahrheit ber Sache ist immer eine Instanz gegen die Wahrhaftigkeit bessen, ber sie versichert. Nicht in ber Unwahrheit ber Sache liegt bas Kennzeichen ber Luge, benn jeber kann irren, sondern in dem Schein der Sicherheit, den die Ausfage annimmt. In diesem Punkte giebt es keine Selbsttäuschung. Die Wahrheit ber Sache ist nicht in allen Källen ein Zeugniß für die Wahrhaftigkeit deffen, der sie behauptet. Es giebt Dinge, von beren Dasein und Beschaffenbeit kein Mensch eine absolute Gewißheit haben kann. Wer bennoch mit vollkommener Sicherheit über biese Dinge urtheilt, ber ift unwahr, selbst in bem Kall, baß er die Wahrheit, objectiv genommen, gefagt hatte.

Ueber die Wahrhaftigkeit und beren Gegentheil entscheibet nie bas Object, sondern allein das Gewissen. Das Gewissen sagt uns, ob wir wahrhaftig sind oder nicht. Es sagt zu jedem, der mit Sicherheit behauptet, was er ohne Sicherheit weiß: "du lügst!" Wo es sich also um die Pflicht der Wahrheit handelt, da ist das Gewissen der einzige Leitfaden.

Wo wir schweigen dürfen, ohne eine Pflicht zu verletzen, ba brauchen wir nicht offenherzig zu sein. Wenn es die Pflicht gebietet, unferen Glauben zu bekennen, ba fordert die Pflicht ber Wahrhaftigkeit unbedingt, baß wir nichts bekennen, nichts betheuern ober gar beschwören, wovon wir nicht vollkommen überzeugt find. Diese Gewißheit hat allein ber moralische Glaube. Nur was wir moralisch find und sein sollen, ist vollkommen ge= wiß: bas fagt uns bas Gewiffen felbft. Bon einem Factum außer und giebt es keine absolute Gewißheit in und: barum kann kein Geschichts: ober Offenbarungsglaube absolut gewiß sein. Ein bloger Geschichtsglaube, weil ihm bie moralische Gewißbeit fehlt, läßt sich nicht betheuern ober als absolut gewiß behaupten; eine solche Betheurung läßt sich von anderen nicht forbern; wer biese Betheurung verweigert ober anbersgläubig ift, läßt sich nicht verdammen. Diese Betheurung, Forberung, Berdammung ist niemals wahrhaftig, sie kann es nicht fein, sie ist barum stets, wenn fie geschieht, gewiffenlos. Darin liegt ber Grund, warum jebe Berurtheilung im Namen bes Glaubens (ber moralische Glaube verurtheilt nie), warum jedes verdammende Regergericht gemissenlos urtheilt. Ein gewissenbafter Reterrichter ift so gut eine contradictio in adjecto, als bas holgerne Gifen und ber vieredige Kreis. "Wenn sich ber Verfasser eines Symbols, wenn fich ber Lehrer einer Kirche, ja jeder Mensch, sofern er innerlich fich selbst die Ueberzeugung von Saten als göttlichen Offenbarungen gestehen soll, fragte: getrauest bu bich wohl in Gegenwart bes Herzenskundigers mit Berzichtung auf alles, was dir werth und beilig ift, dieser Sate Wahrheit zu betheuern? so mußte ich von ber menschlichen (bes Guten boch wenigstens nicht gang unfähigen) Natur einen sehr nachtheiligen Begriff haben, um nicht porauszusehen, daß auch ber fühnste Glaubenstehrer hierbei gittern

müßte. Der nämliche Mann, der so breist ist zu sagen: wer an diese oder jene Geschichtslehre als eine theure Wahrheit nicht glaubt, der ist verd ammt, der müßte doch auch sagen können: wenn das, was ich euch hier erzähle, nicht wahr ist, so will ich verd ammt sein! — Wenn es jemand gäbe, der einen solchen schrecklichen Ausspruch thun könnte, so würde ich rathen, sich in Ansehung seiner nach dem persischen Sprichwort von einem Habgi zu richten: ist jemand einmal als Pilger in Mekka gewesen, so ziehe aus dem Hause, worin er mit dir wohnt; ist er zweimal dagewesen, so ziehe aus derselben Straße, wo er sich befindet; ist er aber dreimal da gewesen, so verlasse die Stadt oder gar das Land, wo er sich ausbält."

Jebe Unaufrichtigkeit in Glaubenssachen ift Seuchelei. Ber einen Glauben betheuert ohne innere vollkommene Ueberzeugung, ift ein Beuchler. Gegen bie Beuchelei schützt keineswegs ber Borwand, daß die öffentliche Gewalt das Glaubensbekenntnig befiehlt. Heuchelei ist das Gegentheil der Wahrhaftigkeit in Ruckficht ber Religion. Ueber die Bahrhaftigkeit entscheibet nie eine öffentliche Vorschrift, sondern allein das Gewissen. Wenn man also ben vorgeschriebenen Glauben behauptet ohne innerste Gewißheit, so ift man ber Rirche gehorsam und vor bem eigenen Gewiffen ein Seuchler. "D Aufrichtigkeit! bu Aftraa, die bu von der Erde zum Himmel entfloben bift, wie zieht man bich (bie Grundlage bes Gewissens, mithin aller inneren Religion) von da zu uns wieder herab? Ich kann es zwar einräumen, wie wohl es sehr zu bedauern ist, daß Offenherzigkeit (bie ganze Bahrheit, die man weiß, zu fagen) in der menschlichen Natur nicht angetroffen wird. Aber Aufrichtigteit (bag alles, mas man sagt, mit Wahrhaftigkeit gesagt sei) muß man von jedem Menschen fordern konnen, und wenn auch selbst bazu keine Anlage in unserer Natur wäre, beren Cultur nur vernachlässigt wird, so würde die Menschenrace in ihren eigenen Augen ein Gegenstand der tiefsten Berachtung sein müssen."

Mit der moralischen Freiheit in der Religion nimmt im gleithen Mage die Bahrhaftigkeit ab; in eben dem Mage machft die Beuchelei. Denn wer hier nicht mahrhaftig ist, ber ist schon ein Heuchler. Unter der Herrschaft eines statutarischen Glaubens wird die Heuchelei zur Gewohnheit und kommt bis zum Grabe einer behaglichen Unbefangenbeit. Dan empfiehlt für bas Glaubensbekenntniß bas weiteste Gewissen gleichsam als Sicherheitsmarime nach dem argumentum a tuto: das Sicherste sei, alles zu glauben und diesen Glauben unbedenklich zu betheuern; wenn manches unwahr und unnut sei, so sei boch nichts schädlich, und ber liebe Gott werbe sich schon bas Beste berausnehmen. ficherste Glaubensgrundsatz sei: "je mehr besto besser!" hin können Menschen gebracht werden: daß sie die Religion als Mittel brauchen, um ihrem Bortheil im gemeinen Sinne bes Worts die lette Spur von Wahrhaftigkeit zu opfern \*)!

#### III.

## Der mahre Gottesbienft.

Nur der moralische Glaube ist vollkommen gewiß und darum gültig für alle. Ihn berührt nicht der Unterschied zwischen Gelehrten und Nichtgelehrten; dieser Unterschied berührt den Geschichtsglauben und begrenzt dessen Mittheilbarkeit. Um sich den Inhalt des Geschichtsglaubens anzueignen, dazu gehören Mittel der Einsicht und Untersuchung, die nicht jedem zugänglich sind:

<sup>\*)</sup> Ebenbas. IV St. II Th. §. 4. Bom Leitsaben best Gewissens in Glaubenssachen. — Bb. VI. S. 370—376. Bgl. bes. S. 374, S. 375, u. 376 Anmerkg. 1 u. 2.

von dieser Seite öffnet sich der Geschichtsglaube bloß den Gelehrten. Bon Seiten seiner Form, als eine Erzählung von Begebenheiten, öffnet sich der Geschichtsglaube der Menge und scheint durch diese Form ganz besonders geeignet, Bolksreligion zu werben; aber gerade von dieser Seite verschließt er sich wieder den Gelehrten, die in der Erforschung und Untersuchung jener Begebenheiten so viele Bedenklichkeiten und unsichere Stellen sinden, die ihnen den Glauben in dieser Form verleiden. So bleibt als die allgemein mittheilbare, für alle Menschen gültige, von der gelehrten Bildung unabhängige Religion nur die moralische übrig.

Benn aber ber Geschichts und Offenbarungsglaube durch ben moralischen bedingt ist, so erhellt von hier aus der wahre Grund und religiöse Werth des Cultus. Der Cultus soll nicht etwa zerstört, seine Verbindung mit der Religion soll nicht getrennt werden, nur an die Stelle der falschen Berbindung soll die richtige treten. Die Verbindung ist falsch, wenn der Cultus die Bedingung der Religion ist, wenn die Religion ganz im Cultus besteht; die Verbindung ist richtig, wenn die Religion als sittliche Gesinnung dem Cultus zu Grunde liegt und dieser nichts anderes ist als die Darstellung oder das Sinnbild des Glaubens. "So viel liegt, wenn man zwei gute Sachen verbinden will, an der Ordnung, in der man sie verbindet! In dieser Untersscheidung besteht die wahre Ausklärung\*)."

Hieraus leuchtet ein, in welchem Sinne Kant ben Cultus billigt, in welchem er ihn verwirft: er läßt ihn gelten als moralisches Symbol, nicht gelten als moftisches Gnabenmittel.

Als moralisches Symbol ist ber Cultus ein Sinnbild ber guten Gesinnung, ein sinnbilbliches ober symbolisches Handeln.

<sup>\*)</sup> Cbenbafelbst. IV St. II Th. §. 3. — Bb. VI. S. 363. Fischer, Geschichte ber Philosophie IV. 2. Aust. 32

Die gute Gesinnung will sich innerlich befestigen in der Tiefe des eigenen Gemüthes, nach außen verbreiten in der Menschheit, fortspstanzen von Geschlecht zu Geschlecht, erhalten in der moralischen Gemeinschaft: in dieser Befestigung, Ausbreitung, Fortpstanzung und Erhaltung des wiedergeborenen Willens oder des praktischen Glaubens besteht das Reich Gottes aus Erden. Als ein Sinnbild der Befestigung erscheint die stille Andacht, das Privatgebet, die Einkehr des Menschen in das Innerste seines Gesmüths; ein Sinnbild der Ausbreitung ist die Theilnahme an der öffentlichen Gottesverehrung, das Kirchengehen; als ein Sinnsbild der Fortpstanzung gilt die Aufnahme der Kinder in das Reich Gottes, die Tause; als ein Sinnbild endlich der Erhaltung das gemeinschaftliche gläubige Mahl, die Communion.

Die Bedeutung des Sinnbildes liegt nicht im Bilde, sonbern im Sinn. Der bedeutungsvolle Sinn dieser Cultushandlungen ift die moralische Gesinnung. Dhne diese ist jeder Cultus werthlos. Der Werth, ben bie Cultushandlung unabhängig von ber Gesinnung haben soll, ift eine Einbildung, welche ber Religionswahn erzeugt: bann ift die Bebeutung der Cultusbandlung nicht mehr moralisch, sondern mystisch und sacramental; bann gilt die Handlung nicht als Sinnbild, sondern als Inabenmittel, bem eine erlofende Rraft, eine Gott wohlgefällige Beschaffenheit inwohnt, ohne Rucksicht auf unsere Gesinnung. solche Cultuslehre widerspricht auf doppelte Weise den reinen Re ligionsbegriffen: fie macht erstens die göttliche Gnade unabhängig von der menschlichen Gefinnung und diese selbst zu einer Gnadenwirkung Gottes; sie bedingt zweitens die göttliche Gnade burch ein außeres Thun, ein Bert, bem sie die magische Kraft zuschreibt, bas göttliche Wohlgefallen zu gewinnen. Die grundlose Gnade widerstreitet dem Begriff der Gerechtigkeit, die durch

äußere Mittel bedingte und auf den Menschen herabgelenkte Gnade ist gar nicht mehr Gnade, sondern "Gunst". So wird durch eine solche Cultuslehre der Gottesglaube dis zur Idololatrie versorben und die Menschen versührt, statt "Diener Gottes" lieber "Günstlinge und Favoriten des himmels" sein zu wollen. "Zu diesem Ende besleißigen sie sich aller erdenklichen Förmlichkeiten, wodurch angezeigt werden soll, wie sehr sie die göttlichen Gebote verehren, um nicht nöthig zu haben, sie zu beobachten, und damit ihre thatlosen Wünsche auch zur Vergütung der Uebertretung derselben dienen mögen, rusen sie: "Herr! Herr!" um nur nicht nöthig zu haben, "den Willen des himmlischen Vaters zu thun," und so machen sie sich von den Feierlichkeiten im Gebrauch gewisser Mittel zur Belebung wahrhaft praktischer Gesinnungen den Begriff als von Gnadenmitteln an sich selbst\*)."

#### IV.

Summe ber kantischen Religionslehre. Rant und Leffing.

Bergleichen wir die kantische Religionslehre, wie sie das Böse, die Erlösung, die Kirche und den Cultus zusammenhängend aus einem Grundgedanken entwickelt hat, mit den geschichtlich gegebenen Glaubenssormen, so macht sie gegen alle Religionen gemeinschaftliche Sache mit dem moralischen Kern und der Idee des Christenthums, sie verhält sich innerhald der christlichen Kirche durchaus negativ zur katholischen, durchaus bejahend zum Kern der proteskantischen Lehre; sie steht innerhald des Protessantismus in der Lehre von der göttlichen Gnade gegen die calvinissische Glaubenstheorie, in der Lehre von den Sacramenten aus Seiten der reformirten Vorstellungsweise gegen die magische

<sup>\*)</sup> Ebenbas. II St. Allg. Anmerkg. — Bb, VI. S. 376-389,

bes katholischen und gegen bie mustische bes lutherischen Glau-

Die kantische Religionslehre beckt sich mit keinem kirchlichen Dogma; sie ist sich dieser Ungleichheit deutlich bewußt und verbehlt sie nirgends. Darf man sie mit außerkirchlichen Lehren vergleichen, ich meine mit Begriffen bes freien, nicht kirchlich gebundenen Chriftenthums, mit religiosen Vorstellungen ohne sombolische Geltung, so ist die größte Uebereinstimmung zwischen Rant und Leffing. In teinem Puntte hat Leffing die Auftlarung seines Zeitalters mehr überflügelt, als in seinen religiofen Begriffen; in teinem ift er ber fritischen Philosophie naber ge-Sein Gegensat zu Reimarus, in welchem bie Aufklafommen. rung am weitesten vorgeschritten war, berührt schon ben tantischen Standpunkt; er weiß die Offenbarung so zu begreifen, daß ihr bas Kriterium ber allgemeinen Geltung nicht fehlt. fing's tieffinniger Unficht von ber Offenbarung als einer "Erziehung bes Menschengeschlechts" ift Kant gang einverstanden; er urtheilt über die Geschichte der Rirche genau so wie Lessing über die Geschichte ber Religion.

Kant würde zum Repräsentanten ber ibealen Religion vielleicht nicht eben einen Juden genommen haben, aber gewiß einen Menschen, der so benkt und handelt, wie Lessing's Nathan. Soll der kantische Religionsbegriff durch ein Charakterbild anschaulich gemacht werden, welches ihm zeitlich nahe steht, so ist es Nathan der Weise, in dem diese Religion ihren vorbildlichen Ausdruck gefunden\*). Was Kant die "Religion des guten Lebenswandels" genannt hat im Gegensat zur "Religion der Gunstbewerbung", das ist hier verkörpert, die eine in Nathan, die andere im Pa-

<sup>\*)</sup> Bgl. meine Schrift "Leffing's Nathan ber Beise, Ibee und Charaftere ber Dichtung." (Cotta 1864.)

triarchen. Die Psiicht, ein guter Mensch zu sein, ist in Nathan die erste; "die große Psiicht zu glauben", abgesehen von aller Gessinnung, gilt dem Kirchenfürsten als die oderste von allen, die Gesinnung und das innere Leben hält er für nichts. Den Glauben praktisch zu machen, die Religion zu läutern von aller unstruchtbaren Glaubensschwärmerei, das ist in Nathan's Erziehung die weise und wahrhaft fromme Absicht. Was gilt ein Glaube, der sich nicht praktisch bethätigen kann? Wenn sich Recha's Phantasie im frommen Wunder= und Engelglauben wohlgefällt, so zeigt ihr Nathan den unfruchtbaren Kern in dieser schimmern= den Hülle.

"— einem Engel, was für Dienste,
Für große Dienste könnt ihr bem wohl thun?
Ihr könnt ihm banken; zu ihm seuszen, beten;
Könnt in Entzüdung über ihn zerschmelzen;
Könnt an bem Tage seiner Feier sasten,
Almosen spenben. — Alles nichts. — Denn mich
Deucht boch immer, baß ihr selbst und euer Nächster Hierbei weit mehr gewinnt als er. Er wirb
Nicht satt durch euer Fasten; wird nicht reich
Durch eure Spenben; wird nicht herrlicher
Durch euer Entzüden; wird nicht mächtiger

Die Religion bes guten Lebenswandels im Gegensate zur bloßen Glaubensschwärmerei ist das Thema in Nathan's erster Unterredung mit Recha. Derselbe Gegensat ist das erste Thema in Kant's Religionslehre und läßt sich nicht besser aussprechen als mit jener Wahnung Nathan's:

"- Geh! - Begreifft bu aber, Wie viel anbachtig ichmarmen leichter, als Gut hanbeln ift? Wie gern ber schlafffte Mensch Anbächtig schwärmt, um nur — ift er zu Zeiten Sich schon ber Absicht beutlich nicht bewußt — Um nur gut hanbeln nicht zu burfen?"

Und auf die Frage Saladin's, welcher Glaube der mahre sei, ist Nathan's positive Untwort genau dieselbe, welche die kan= tische Religionslehre giebt. Der mahre Glaube ist moralisch bebingt, nicht hiftorisch; bie verschiebenen Glaubensarten, sofern fie ausschließend find, grunden sich auf Geschichte, geschrieben ober überliefert! Es giebt nur ein Rriterium bes mahren Glaubens, nur eine achte Glaubensfrucht: bas sittliche Sandeln. Bo unter ben Folgen bes Glaubens sich eine feindselige und eben barrum selbstfüchtige Gesinnung kundgiebt, da darf man sicher schlie: gen, daß ber Glaube an ber Wurzel verfälscht ist, und ber Ring unächt. So lange man den Besitz eines Mittels für ben Besitz bes Zweckes hält, ist man im Religionswahn befangen und weit entfernt vom mahren Glauben. Der Besit bes Ringes ift nicht der Besitz seiner Kraft, vor Gott und Menschen angenehm zu machen. Das ift die Entscheidung Nathan's, die er seinem Richter in ben Mund legt:

"— Ich höre ja, ber rechte Ring Befist die Wunderkraft beliebt zu machen, Bor Gott und Menschen angenehm. Das muß Entscheiben! benn die falschen Ringe werden Doch das nicht können! — Run; wen lieben zwei Bon euch am meisten? — Macht, sagt an! Ihr schweigt? Die Ringe wirken nur zurück? Und nicht Rach außen? Zeder liebt sich selber nur Am meisten? — D so seid ihr alle drei

Betrogene Betrüger! Eure Ringe Sind alle brei nicht acht. Der achte Ring Bermuthlich ging verloren. Den Berlust Bu bergen, ju erfeten, ließ ber Bater Die brei für einen machen. — Wenn ihr Nicht meinen Rath statt meines Spruches wollt: Geht nur! - Mein Rath ift aber ber: ihr nehmt Die Sache völlig wie fie liegt. Sat von Guch jeber ficher seinen Ring von feinem Bater: So glaube jeber ficher feinen Ring Den achten. - - Boblan! Es eifere jeber feiner unbestochenen Bon Borurtheilen freien Liebe nach! Es ftrebe von euch jeber um bie Bette, Die Rraft bes Steins in seinem Ring' an Tag Bu legen! tomme biefer Rraft mit Sanftmuth, Mit berglicher Berträglichkeit, mit Boblthun, Mit innigfter Ergebenheit in Gott, Bu Bulf!

So lautet ber Ausspruch "bes bescheibenen Richters". Das Kriterium bes Glaubens ist das geläuterte Leben, bessen Wurzel die gute Gesinnung ist. Dieses Urtheil ist das bescheibenste, es ist zugleich das strengste. Nicht anders wird auch jener weisere Mann am Ende der Zeiten urtheilen: er wird den Glauben richzten nach den Herzen!

# Sechstes Capitel.

Sahung und Kritik. Positive und rationale Wissenschaften. Der Streit der Facultäten.

I. Wissenschaft und Staat.

1. Positive und rationale Biffenicaft.

Auf allen Punkten ber kantischen Religionslehre hat fich ber Gegensatz hervorgethan zwischen Bernunftglauben und ftatutarischem Rirchenglauben. Wenn beide bie Form eines miffenschaftlichen Systems annehmen, so wird aus jenem "rationale", aus diesem "positive Theologie". Wie sich der Bernunftglaube zum statutarischen Kirchenglauben verhält, so verhält sich bie rationale Theologie zur positiven. Der Streit Dieser Softene ift so alt als sie selbst und wird gewöhnlich so geführt, daß sich die Gewalt der Kirche ober bes Staates in die Streitfrage einmischt und die Sache aus Grunden, die nicht wissenschaftlicher Art find, entscheibet. Rant hatte selbst bei Gelegenheit seiner Religionslehre einen folchen Conflict erfahren. Ihm gegenüber hatte fich bie Streitfrage in eine personliche und politische Berfolgung jener gehässigen Art verwandelt, deren wir im Leben Kant's ausführlich gedacht haben. Diese Erlebnisse und die Bichtigkeit ber Sache selbst legten es dem Philosophen nahe, das Verhältniß der rationalen und positiven Theologie zu einem Gegenstande wissensschaftlicher Untersuchung zu machen. Diese Untersuchung ist in der kantischen Religionslehre schon angelegt und durch dieselbe begründet.

Indessen haftet sie nicht an dem einzelnen Fall; sie begreift benselben aus seinem Princip und nimmt beshalb die Frage in ihrem ganzen Umfange. Die Theologie ist keineswegs der einzige Fall, wo es sich um das Verhältniß des Positiven und Rationalen handelt. Derselbe Unterschied und dasselbe Verhältniß sindet statt in Rücksicht der Rechtslehre; auch hier steht die positive Rechtswissenschaft der rationalen entgegen, und die wissenschaftliche Streitfrage kann auch hier eine peinliche werden.

Um also die Sache in ihrem ganzen Umfange zu würdigen, muß sie verallgemeinert werden. Es handelt sich überhaupt um das Berhältniß der positiven Wissenschaft zur rationalen. Die positive Wissenschaft beruht auf gegebenen Satungen, die Bernunftwissenschaft ist durchgängig kritisch: es handelt sich also überhaupt um das Verhältniß der Satung zur Kritik.

Soll das Verhältniß und die darin enthaltene Streitfrage wissenschaftlich gewürdigt und entschieden werden, so muß der Schauplatz, auf dem sie verhandelt wird, der rein wissenschaftliche sein. Man suche also die Wissenschaften in ihrem eigenen Reiche auf, wo sie beisammen sind in der gemeinschaftlichen Abssicht, die Erkenntniß zu fördern. Dieses Reich ist die Universtätt, die Provinzen dieses Reichs, die Glieder dieses Gesammtsorganismus der Wissenschaften sind die Facultäten, die, aus dem Interesse der Wissenschaft beurtheilt, denselben Werth und gleiche Gestung haben. Mit den Gelehrten verhält es sich wie mit den Wahrheiten: die einen sind nicht vornehmer als die anderen.

## 2. Die Rangorbnung ber Facultaten.

Ueber die Eintheilung der Facultäten entscheidet nicht das Interesse ber Wiffenschaft, sondern beren Berhaltniß jum Staat; biefer Eintheilungsgrund unterscheidet bie Facultaten bem Range nach. Es giebt Wiffenschaften, die durch ein besonberes Interesse mit bem Staate verknupft sind, mit ihren Borstellungsweisen auf bas öffentliche, praktische geben einfließen und beghalb in bem, mas fie lehren, abhängig find von ber regierenden Staatsgewalt; es giebt andere Wiffenschaften, benen ber Staat, mas ben Inhalt ihrer Lehre betrifft, nichts vorschreis ben kann und barf, ohne bas Dasein bieser Wissenschaften überhaupt zu vernichten; die deßhalb völlige Autonomie haben und in ihrem Charakter als Wissenschaft von ber regierenben Staatsgewalt nicht abhängen. Diefer Punkt macht den Eintheilungsarund: er unterscheidet bie .. oberen Kacultäten" von der "unteren"; jene enthalten die abhängigen, diese die unabhängigen Wiffenschaften; bie ersten empfangen vom Staate ein "crede", von bem ihre Lehren regiert werben; bie andere bagegen steht auf ihrem "credo", auf ber eigenen, von jebem fremben Ginfluß freien Ueberzeugung. Das Beil ber Wiffenschaft besteht allein in ber unabhängigen, burch feinen außeren 3mang gehemmten Untersuchung. Wenn ein Staat die Wissenschaft frei läßt und bieser Freiheit die nothigen Bedingungen verschafft, so forgt diefer Staat auf's Beste für die Sache ber Wissenschaft. In dieser Rudficht verhalt fich die Wiffenschaft jum Staat, wie ber Sanbel. "Ein französischer Minister berief einige ber angesehensten Raufleute zu sich und verlangte von ihnen Borschläge, wie bem Sanbel abzuhelfen sei, gleich als ob er barunter ben beften zu wählen verftande. Nachdem ber Eine bieß, ber Undere bas in

Borschlag gebracht hatte, sagte ein alter Kausmann, der so lange geschwiegen hatte: ""schafft gute Wege, schlagt gut Geld, gebt ein promptes Wechselrecht u. dergl., übrigens aber laßt uns maschen."" Dieß wäre ungefähr die Antwort, welche die philosophische Facultät geben würde, wenn die Regierung sie um die Lehren befrüge, die sie den Gelehrten überhaupt vorzuschreiben habe: den Fortschritt der Einsichten und Wissenschaften nur nicht zu hindern."

Wie aber kommt es, daß die abhängigen Facultäten die "oberen" genannt werden, die unabhängige dagegen die "untere"? Die Ursache davon ist menschlich, wie Kant meint. Sie liegt darin, "daß der, welcher befehlen kann, ob er gleich ein demüttiger Diener eines Underen ist, sich doch vornehmer dünkt als ein Underer, der zwar frei ist, aber niemandem zu befehlen hat." Es ist der Einfluß auf das praktische Leben, also die Nüglichteit, wodurch sich dem Range nach die Facultäten unterscheiden.

Es giebt gewisse Zwecke, in Absicht auf welche ber Staat unter anderen Mitteln auch die Wissenschaften braucht, Zwecke, in deren Verfolgung Staat und Wissenschaft zusammentressen. Diese unter dem Gesichtspunkte des Staats brauchbaren Wissenschaften sind die praktischen; die anderen, die jenen Zwecken nicht unmittelbar dienen, sind die unpraktischen oder bloß theoretischen. So fallen die positiven Wissenschaften mit den praktischen, die rationalen mit den theoretischen zusammen, und in dem "Streit der Facultäten" erscheint jetzt auf dem Gediete der Wissenschaft selbst wieder der alte, schon oben entwickelte Gegensatz zwischen Theorie und Praxis\*).

Run besteht ber unmittelbare und nachste 3med bes Staates

<sup>\*)</sup> Der Streit ber Facultäten (1798). — I Abschn. Eintheilung ber Facultäten überhaupt. — Bb. I. S. 213—214.

in bem Bohle ber Burger. Das menschliche Bohl ift breifacher Art: es ist leiblich, burgerlich, ewig; das leibliche Wohl ift die Gesundheit, das burgerliche die Gerechtigkeit, das ewige die Seliateit. Diese Unterscheidung ift zugleich eine Abstufung. theilen wir nach bem Instincte ber Natur, so kommen erft bie zeitlichen, bann bie ewigen Interessen, und unter ben zeitlichen erft bie leiblichen, bann bie bürgerlichen; urtheilen wir nach bem moralischen Berthe, so gilt gerabe bie umgekehrte Reihenfolge und Rangordnung. Der 3wed bebingt bie Mittel. Der Staat braucht Leute, die das Wohl seiner Unterthanen in allen drei Rud: fichten beforgen, er braucht "Geschäftsführer bes ewigen, burgerlichen, leiblichen Bohls ber Menschen": Geiftliche, Juriften, Solche Geschäftsführer zu bilben, sind Wissenschaften nothig, die eben barin ihre praktische Geltung haben: Theologie, Jurisprubeng, Medicin. Daber sind biese Wissenschaften in ber Universität die oberen Facultäten, die von dem ewigen Gute zu ben zeitlichen abwärts steigen und darum ber Theologie ben Borrang laffen, diefer folgt die Rechtswiffenschaft, diefer die Beilkunde. Ihr praktischer Einfluß, ihre Richtung auf die 3wecke bes Gemeinwohls bedingt ihre Abhangigkeit vom Staat; biefer giebt ihnen die Borschrift und bindet sie durch ein Statut. türlich ift ber Grad und die Weise dieser Abhängigkeit nach ber Natur jener Wiffenschaften selbst verschieden, und eben hierin zeigt sich die Gigenthumlichkeit jeder Facultat.

Am wenigsten gebunden ift die Abhängigkeit der medicinischen. Das Statut, das sie bindet, berührt in keiner Beise ihren Lehrinhalt. Als Wissenschaft kann die Arzneis und Heilkunde nur auf ihre eigenen Untersuchungen, Beobachtungen, Experimente angewiesen sein; sie ist angewandte praktische Naturwissenschaft und beshalb, was ihre wissenschaftliche Grundlage betrifft, der

philosophischen Facultät am nächsten verwandt und, wie biese, in bem Inhalt ihrer Lehre vollkommen unabhängig vom Staat. Die Regierung hat nur das Interesse, daß es zur öffentlichen Gesundheitspflege Aerzte gebe und nicht durch Afterärzte Schaben gestiftet werde. Dem leiblichen Bohle gegenüber hat der Staat nur die Pflicht, für die Bequemlichkeit und Sicherheit seiner Unterthanen zu sorgen. Deshalb verordnet er die medicinischen Facultäten. Die Medicinalordnung, die er vorschreibt, betrifft nicht die medicinische Bissenschaft, sondern die Gesundheitspolizei.

Unders verhalt sich der Staat gegenüber der theologischen und juriftischen Facultat. Sier wird die Lehre felbft burch bas vorgeschriebene Statut eingeschränkt und verpflichtet. Bernunft, sondern die Bibel bilbet die Richtschnur des Theologen; nicht das Naturrecht, sondern das gandrecht die Richtschnur bes Juristen. Bon diesem Kanon ist bem öffentlichen Glaubens: und Rechtslehrer keine willfürliche Abweichung gestattet. biblischen Glaubensvorschriften gelten bem positiven Theologen als unwandelbare Bestimmungen, burch Gott selbst geoffenbart und barum jeber menschlichen Beranberung unzugänglich. solches Unsehen können bie öffentlichen Rechtsgesetze nicht behaupten, sie verändern fich thatfachlich mit ben Zeiten und Sitten. Der positive Jurift hat keine so feste Grundlage als ber positive Theolog. Wenn es blog auf bas Positive und beffen Restigkeit ankommt, so ist in biesem Punkte ber Theolog beffer baran, als ber Jurift.

Indessen ist dieser theologische Vortheil mit einem anderen Nachtheile verbunden. Statute bedürfen der Auslegung. Die Auslegung fordert, um positiv zu gelten, einen letzten entscheis benden, authentischen Interpreten. Einen solchen Interpreten entbehren die Glaubensgesetze, denn als ihre authentische Aus-

legung kann nur die göttliche Offenbarung selbst gelten, die sie gemacht hat. Dagegen die öffentlichen Rechtsgesetze erlauben um ihres menschlichen Ursprungs willen eine menschliche, also positive Auslegung, sei es durch den Richter oder durch den Gesetzgeber. Bas daher die positive Auslegung der bindenden Statute betrifft, so ist der Jurist besser daran als der Theolog\*).

So steht bei ben Facultäten bie innere Abhangigkeit zur au-Beren Geltung in einem geraben Berhaltniß: je größer bie Abhängigkeit ift und je tiefer sie in die Behre selbst eindringt, um so höher steht dem Range nach die Facultät. Die oberste Facul= tät ift die theologische, die unterste die philosophische. Diese ist in ihrer Lehre unabhängig. Ihr 3weck ist die Wahrheit, unabhängig von jeder praktischen Geltung, von jedem öffentlichen Nuben; ihr Bermögen ift bie Bernunft, uneingeschränkt burch ben 3mang frember Statute, die autonome, nur fich felbst verpflichtete Bernunft. Nun ift die Bernunfterkenntniß nach ben Principien, von benen sie ausgeht, entweder empirisch (historisch) oder rational. Die philosophische Facultät umfaßt das Gebiet ber gesammten Vernunftgelehrsamkeit, b. b. alle historischen und rationalen Biffenschaften: fie ift burchaus univerfell. Alle Bernunfteinsicht ift Erkenntniß burch Grunde. Sier gilt nichts auf guten Glauben, aus unbedingtem Gehorsam; hier find die Grunde nur so weit gut, als fie gepruft und untersucht find; die Bernunfteinsicht verhalt sich nirgends positiv, stillstebend, bloß annehmend, sondern überall prüfend und untersuchend: so ift die philosophische Facultät durchaus universell und durchgängig fritisch. •

Beil sie universell ist, umfaßt fie in ihrem Bereich auch die

<sup>\*)</sup> Gendas. I Abschn. I. Bom Berhältnisse ber Fac. 1 Abschn. Begriff und Eintheilung ber ob. Fac. — Bb. I. S. 215—222,

Wissenschaften der oberen Facultäten, alle, so weit sie theoretisch sind; weil sie kritisch ist, prüft sie die Voraussetzungen, von den jene in statutarischer Weise ausgehen. So verhalten sich die oberen und die untere Facultät zu demselben Object, die einen positiv, die andere kritisch. Hieraus entsteht "der Streit der Facultäten", und zwar der unvermeidliche Streit. Ein nothewendiger Streit muß auch ein erlaubter und gesehmäßiger sein können. Daher kommt alles darauf an, den gesehmäßigen Streit der Facultäten von dem gesehwidrigen genau zu unterscheiden. Es leuchtet ein, daß jenes Verhältniß der rationalen Wissenschaft zu den positiven, der theoretischen zu den praktischen, der Kritik zur Satung gleichkommt dem Verhältniß der unteren Facultät zu den oberen\*).

## 3. Der gefetwibrige Streit.

Was einen Streit unrechtmäßig macht, ift die Beschaffenheit entweder seiner Materie oder seiner Form: der Materie, wenn
es sich um eine Sache handelt, die keinen Streit erlaubt; der
Form, wenn der Streit auf eine gesetzwidrige Art geführt wird. Wissenschaftlich genommen, muß jedes Object der Untersuchung ausgesetzt, also disputabel sein. Aus sachlichen Gründen giebt es zwischen den Facultäten keinen gesetzwidrigen Streit. Wenn über diese Objecte zu streiten, an sich verboten wäre, so gäbe es von Rechtswegen gar keine Wissenschaft.

Es ist mithin nur die Form ober die Art und Beise der Streitführung, die gesetwidrig sein kann. Sie ist es, wenn die Gegner nicht um der Sache willen streiten, sondern um den subsjectiven Bortheil, um das personliche Ansehen, um den prak-

<sup>\*)</sup> Ebenbas. I Abschn. I. 2. Abschn. Begriff und Eintheilung ber unteren Fac. — Bb. I. S. 222—225.

tischen Einfluß, wenn sie pro domo streiten. Dann handelt es sich nicht um die Erkenntniß der Sache, sondern um die größt= mögliche Geltung ber Person in ber öffentlichen Meinung. Bolke gelten die Theologen, Juristen und Mediciner als die Gingeweihten, die fich am besten verstehen die ersten auf bas emige, bie anderen auf bas bürgerliche, bie britten auf bas leibliche Bohl ber Menschen; man konne, so meinen die Leute, für bas eigene Bohl in allen brei Rudfichten nicht beffer sorgen, als wenn man biese Sorge jenen Männern bes Kachs ganz und gar überlaffe, jenen "ftubirten Herrn", bie bie Sache gelernt haben. So erscheinen fie bem Laienverstande bes Bolks als "Bundermanner", im Besitze aller zum Wohle ber Menschen probaten Geheimmittel. Run ift es möglich, daß die Philosophen mit dieser öffentlichen Meinung nicht übereinstimmen und keineswegs eine solche magische Vorstellung von ihren Amtsgenossen haben, im Gegentheil überzeugt find, bag bie Menschen aus eigener Bernunft und Kraft ihre Seligkeit, Rechtlichkeit und Gefundheit am besten und sichersten selbst beforgen können durch sittliche Gefinnung, burgerliche Rechtschaffenheit, richtigen und mäßigen Lebensaenuß. Wenn nun aus biefer Meinungsverschiebenbeit ein Streit ber Facultaten hervorgeht, so wird eigentlich nur um bas öffentliche Ansehen, Die praktische Geltung, ben Werth in ben Augen der Leute, mit einem Worte um den personlichen Bortheil gestritten: bas ift bie Art ber gesetwidrigen Streitfubrung \*).

# 4. Der gefetmäßige Streit.

Dagegen ist ber Streit gesehmäßig, wenn es sich bloß um

<sup>\*)</sup> Ebendas. I Abschn. I. 3. Abschn. Bom gesetwiden Streit ber ob. Fac. mit der unt. — Bb. I. S. 225—228.

bie Wahrheit und die Sache der Wissenschaft handelt; nicht das Object macht den Streit gesetzwidrig, sondern die Absicht. Die philosophische Facultät ist nur für die Wahrheit ihrer Untersuchungen und Lehren verantwortlich. Ihr Object ist alles Lehrbare. Den Lehren gegenüber, die in den anderen Facultäten positive Geltung behaupten, hat die philosophische Facultät nicht bloß die Besugniß, sondern die Pflicht der Kritik.

Die oberen Facultäten sind in ihren Lehren an gewisse Bor-Die Vorschrift von Seiten bes Staates schriften gebunden. (Rirche) hat praftische Grunde, ber Bortrag von Seiten bes akabemischen Behrers fann nur miffenschaftliche Grunbe haben; fo find die oberen Facultäten für ben positiven Charakter ihrer Lehren bem Staat, für bie Bahrheit berfelben ber Biffenschaft verantwort: Diese doppelte Berantwortlichkeit liegt in ihrer Stellung. Wer als Theolog ober Jurist ben Lehrstuhl einer Universität betritt, verpflichtet sich jeber missenschaftlichen Prufung seiner Lehre Rebe und Antwort zu stehen und die vom Staat fanctionirte Behre auch miffenschaftlich zu vertheibigen. Der Staat ist für bie Lehren, die er sanctionirt, nicht wissenschaftlich verantwortlich und kann es nicht fein; es liegt in seinem Interesse, bag jene Lehren auch die Prüfung der Vernunft aushalten und die Probe ber Kritik bestehen. Seine akademischen Lehrer find zugleich seine wissenschaftlichen Bertheibiger. Wer unfähig ift, seine Lebre wissenschaftlich zu rechtfertigen, ber gehört überhaupt nicht auf ben Lehrstuhl einer Universität; wer aus wissenschaftlicher Ueberzeugung ben sanctionirten Lehren nicht beistimmt, ber paßt nicht auf den Lehrstuhl einer "oberen" Facultät und wähle seinen Plat in der philosophischen. Wie für die Thronrede des Königs im reprasentativen Staat bem Minister bie politische Berantwortlich: keit zukommt, so haben für die sanctionirten Glaubens und Rechtslehren die Professoren der oberen Facultäten die wissenschaftliche Verantwortlichkeit. Sie haben die Pflicht, diese Leheren zu vertheidigen; die philosophische Facultät hat die Pflicht, sie zu untersuchen und, wenn es die Prüfung so mit sich bringt, zu bekämpfen.

Natürlich kann biefer in ber Sache begründete Streit der Facultäten nicht durch eine freundschaftliche Uebereinkunft beigelegt, sondern nur durch ein wissenschaftliches Resultat beendet werden. Es ist nöthig, daß positive Lehren sind und als solche öffentlich gelten; es ist nöthig, daß sie geprüft werden. Der Streit der Facultäten kann darum nie aushören.

Es ift aber von ber größten Wichtigkeit, daß berfelbe niemals seine natürlichen Grenzen überschreitet. Sobald er es thut, wird er gesetwidrig. Die Grenze der Wissenschaft ift die seinige: es ist ein Streit innerhalb ber wissenschaftlichen und gelehrten Welt, er wende fich nie auf einen anderen Schauplat; es ift ein Streit Gelehrter gegen Gelehrte, er nehme nie eine andere Richtung. Der Streit ber Facultäten gehört nicht auf ben offenen Markt vor das Volk oder gar auf die Kanzeln: was soll das Bolt, bas man um Sulfe anruft, in ber Biffenschaft entscheis ben ober gegen die Wahrheit ausrichten? Der Streit ber Kacultaten geht nie gegen Staat ober Regierung, und ber Staat felbft barf sich nicht als Partei in einem solchen Streite betrachten, er wird badurch weber betroffen noch gefährdet. Rant vergleicht bie Universität mit einem Parlamente, beffen rechte Seite bie oberen Kacultäten, die linke bagegen die philosophische ist; so wie bie politischen Parteien, bie sich parlamentarisch bekampfen, vereinigt und zusammengehalten werben burch bas gemeinsame vaterlandische Interesse, so sollen auch jene wissenschaftlichen Parteien vereinigt sein durch das gemeinschaftliche Interesse ber Erkenntniß und Wahrheit. Ihr Kampf ist kein Krieg, sondern einmuthige Zwietracht, eine "discordia concors".

Der gesehmäßige Streit ber Facultäten betrifft bie Satungen, die positiven Glaubens : und Rechtslehren; er besteht in wiffenschaftlichen Grunden bafur und in fritischen Ginwurfen bagegen; von beiben Seiten wird ber Streit um ber Bahrheit willen geführt. Der erste Unftog, ben bie wissenschaftliche Rritik an bem Positiven nimmt, erschüttert noch lange nicht bessen öffent= liche Geltung und will biefelbe auch nicht erschüttern, sondern nur bas Statut miffenschaftlich untersuchen. Richt bie praktische, sondern die missenschaftliche Geltung bestelben wird fraglich. Benn die Kritif in bem Streit erliegt, fo gilt die Satung aus allen Rechtsgrunden, auch aus benen ber Bernunft, fie fteht jett nur um so fester; wenn bagegen bie Bertheibigungsgrunbe immer schwächer werden, einer nach dem anderen fällt, zulett alle bas Reld räumen, so ist die Satzung wissenschaftlich unhalt-Ihre Umbilbung und Berbefferung wird nothwendig. Ift über diese Nothwendigkeit erst die Wissenschaft und das Urtheil ber Bernunft im Klaren, so wird die öffentliche Ueberzeugung schon nachfolgen und die praktische Aenderung selbst im Sinne bes Besseren nicht ausbleiben. So ist ber Streit ber Kacultäten, obwohl er nur innerhalb ber Grenzen ber Wiffenschaft geführt wird, augleich ber Unfang au einer wohlthätigen praktischen Re-Ein folder Unfang kann auf keine andere Beife grundlicher und gesehmäßiger gemacht werden. Jest hat fich im Laufe der Dinge das Berhältniß der Facultäten umgekehrt: die philo= sophische geht voran, die anderen folgen, nach dem biblischen Borte, daß die Letten die Ersten sein werden. Die Theologie gilt als die oberfte Facultat, die Philosophie als die lette; sie nannte sich einst die Magd ber Theologie, aber es kommt barauf

an, welchen Dienst biese Magd ihrer Herrschaft leistet: ob sie ber gnäbigen Frau die Schleppe nach ober die Fackel voranträgt \*)?

### II.

Der Streit ber philosophischen und theologischen Racultat.

### 1. Berhaltniß gur Bibel.

Aus dem Gegensatze der positiven und rationalen Abeologie erhellt das zwischen beiden streitige Object. Der positive Theologiest der Schriftgelehrte für den Kirchenglauben, der Philosoph ist der Vernunftgelehrte für den Religionsglauben; jenem ist die Theologie ein Indegriff gewisser Lehren als göttlicher Offenbarungen, diesem ist sie der Indegriff sittlicher Pflichten als göttlicher Gebote; dort gilt die göttliche Offenbarung als die erste und unsbedingte Thatsache, hier gilt sie als bedingt durch die moraslische Vernunft.

Es handelt sich zwischen beiden um die Geltung der Schrift. Die Philosophie unterscheidet nach reiner Vernunfteinsicht den göttlichen Inhalt der Schrift von den menschlichen Zusätzen, sie unterscheidet den Inhalt von der Darstellung, von der durch die Umstände der Zeit und die Fassungskraft der Menschen bedingten Lehrart; sie verhält sich zur Schrift nicht unbedingt annehmend, sondern prüfend sowohl den religiös = sittlichen als den geschichtzlichen Inhalt.

Die Schrift bebarf ber Auslegung, biese ber Bernunft und ber Grundsage. Bas in ber Schrift Uebervernünftiges gelehrt ober erzählt wird, bas barf man rein moralisch erklären; bas

<sup>\*)</sup> Ebendas. I Abschn. I. 4 Abschn. Bom gesehmäßigen Streit ber oberen Fac. mit ber unt. — Bb. I. S. 228—232.

Widervernünftige muß man so auslegen. Die Lehren z. B. ber Dreieinigkeit und Gottmenschheit, die Erzählungen der Ausersstehung und himmelsahrt erlauben und fordern eine moralische Deutung; ebenso die Lehre von der seligmachenden Kraft eines bloß historischen Glaubens, von den Inadenwirkungen Gottes, von der übernatürlichen Ergänzung unserer stets mangelhaften Gerechtigkeit.

Die positiven Theologen selbst, so ausschließlich biblisch sie sein wollen, können sich der Auslegung nicht enthalten, sie brauchen bazu ihre Vernunft nicht bloß als Organ, sondern auch als Magstab. Benn sie Stellen finden, wo die Gottheit menschenähnlich geschildert wird, als habe sie menschliche Empfindungen und Leibenschaften, ba forbern bie biblischen Theologen selbst, daß jene Ausbrude auf eine dem wahren Wesen Gottes entsprechende Beise erklärt werden; was "ανθρωποπαθώς" gesagt sei, solle man "Deongenws" deuten. Wodurch unterscheiden fie den mahren Begriff Gottes vom falschen? Es heißt: burch Offenbarung! Aber wodurch unterscheiden sie die mahre Offenbarung von der falschen, wonach beurtheilen sie, daß etwas gött= liche Offenbarung fei? Darüber entscheibet allein unsere Ibee Also ist die Vernunft das zwar unfreiwillige, aber un-Gottes. vermeibliche Auslegungsprincip auch ber biblischen Theologen. So ift z. B. kein 3weifel, bag in ihrem eigentlichen Ginn bie paulinische Lehre von der Gnadenwahl nicht anders verstanden werben kann, als im Sinne ber Prabestination, wie bie Calvinisten sie nehmen; bennoch haben christliche Rirchenlehrer sie anbers gebeutet, weil sie bie Prabestination nicht mit ben mahren Begriffen von Gott, b. h. nicht mit ber Bernunft in Ginklang bringen konnten.

Benn die biblischen Theologen der philosophischen Bibels

erklärung vorwerfen, daß sie nicht biblisch, sondern philosophisch, nicht natürlich, sondern allegorisch und mystisch sei, so widerlegen sich biese Vorwürfe aus bem Begriff ber Religion. religiose Erklärung kann nur bie rein moralische sein. Bon ber Göttlichkeit einer Lehre giebt bas einzig authentische Zeugniß ber Gott in und, die moralische Bernunft. So weit die Bibel religios ift, fo weit ift biefe Bibelerklarung auch biblifch; fie ift fo wenig mpftisch, daß sie vielmehr das Gegentheil ift aller Gebeim= Bas nun ben Streit um die Bibel und ihre Auslegung betrifft, fo läßt fich berfelbe burch einen einfachen Bergleich beilegen. Es foll den Philosophen verboten fein, ihre Bernunft: lehren burch bie Bibel ju bestätigen; aber es muß ben biblischen Theologen ebenfo verboten werben, in ber Erklarung ber Bibel bie Bernunft zu brauchen. "Wenn ber biblische Theolog aufhören wird, sich ber Bernunft zu seinem Behuf zu bedienen, so wird ber philosophische auch aufhören, jur Bestätigung seiner Sate die Bibel zu gebrauchen. Ich zweifle aber sehr," sett Rant hinzu, "bag ber erstere sich auf biesen Bertrag einlassen burfte \*) ".

# 2. Rirchensecten und Religioneffecten. (Dryftif.) Der Bietismus. (Spener und Bingendorf.)

Der Streit beiber erstredt sich zugleich auf ben Gegensat zwischen Kirchen= und Religionsglauben. Der Kirchenglaube ist ausschließend, der Religionsglaube umfassend; jener beruht auf Statuten, dieser auf sittlichen, allgemein gultigen Pflichten. Der Kirchenglaube kann wegen seines positiv geschichtlichen Charakters

<sup>\*)</sup> Ebenbas. I Abschn. Anhang einer Erläuterung bes Streits ber Fac. durch das Beispiel besjenigen zwischen ber theologischen und philosophischen. — Bb. I. S. 233—247.

und seines bespotischen Zwanges sich keine wahrhaft allgemeine Geltung gewinnen und sichern, er hat sortwährend mit centrisugalen Bestrebungen zu kämpsen. Einzelne sondern sich von der öffentzlichen Kirche ab und bilden Separatisten, diese sammeln sich zu besonderen Gemeinden und bilden Secten; innerhalb der gemeinschaftlichen Kirche trennt sich ein Theil vom anderen, und es entzsteht ein Schisma; diese getrennten Glaubensarten sollen dann durch Bermischung, die immer eine falsche Friedensstiftung ist, wieder zusammengeschmolzen werden (Synkretisten). Solche Spaltungen sind charakteristische Folgen des Kirchenglaubens, der wohl die Anlage hat, sie hervorzurusen, aber nicht die Macht, sie zu verhindern oder wieder auszuheben.

Rirchensecten kummern ben reinen Religionsglauben nicht. Die Frage ist, ob es auch Religionssecten giebt? Rirchen = und Religionssecten sind ber Art nach verschieden; jene beziehen sich auf kirchliche Formen, die sie bejahen oder verneinen, diese gehen auf den religiösen Glauben selbst. Nun ist der religiöse Glaube seiner Natur nach allgemein und darum über die Sectenspaltung erhaben. Wie also sind Religionssecten möglich?

Der Zweck ber reinen Religion ist nur einer: die Erlösung bes Menschen durch seine Besserung. In der Anerkennung dies swecks ist keine Berschiedenheit und darum keine Glaubensspaltung benkbar. Die Aufgabe der Religion ist rein moralisch und darum vollkommen übersinnlich. Es wäre denkbar, daß bei aller Uebereinstimmung im Zweck eine Berschiedenheit stattfände in den Mitteln zu diesem Zweck, in der Auflösung dieser Aufgabe. Eine Berschiedenheit in diesem Punkte würde die Religion selbst seckenartig spalten.

Ift die Aufgabe überfinnlich, so liegt ber Glaube nah, daß die Auflösung übernatürlich sein musse. Doch ift bas Ueberfinn=

liche als solches noch nicht übernatürlich. Das Moralische ift übersinnlich, aber beshalb nicht übernatürlich; im Gegentheil, es liegt in der Natur bes Menschen und folgt aus des Menschen eigener Willenstraft. Uebernatürlich ist allein Gottes unmittelzbarer Einfluß. Die Ersahrung eines solchen Einflusses ist weber durch unsere Sinnlichkeit noch durch unseren Verstand möglich, also eine unbegreisliche und irrationale Ersahrung, ein geheimnisvolles mystisches Gefühl. Es ist daher möglich, daß die Aufgabe der Religion rein moralisch und die Lösung dieser Aufgabe mystisch gesfaßt wird. Hier für Vunkt, wo sich die Religionssecte bildet.

Die mystische Geschlötheorie steht dem Kirchenglauben entgegen, denn sie legt den Brennpunkt der Erlösung allein in das menschliche Herz, unabhängig von allen Formen der kirchlichen Orthodorie. Wie man die philosophische Richtung, welche die Erfahrung zum Princip der Erkenntniß macht, Empirismus nennt, so könnte man die Glaubensrichtung, welche die Orthodorie zum Princip der Erlösung macht, "Orthodorismus" nennen. Um uns also genau auszudrücken, so widerstreitet die Mystik dem Orthodorismus und steht ihm gegenüber auf der Seite des Religionsglaubens.

Die religiöse Mystik ist das Gefühl eines unmittelbaren, göttlichen Einflusses im menschlichen Herzen, der Glaube an die dadurch bewirkte gänzliche Umwandlung des Menschen. Die Mystik stimmt mit dem reinen Religionsglauben darin überein, daß der Mensch von Natur bose ist und der Wiedergeburt bedarf, aber ihr gilt die letztere als Gottes unmittelbare Wirkung, deren sie sich auf das innigste gewiß fühlt. In diesem Punkte wird die Mystik zum Pietismus, welcher selbst aus diesem religiösen Beweggrunde in zwei besondere Formen eingeht, die sich als negative und positive unterscheiden. Unabhängig von Gottes uns

mittelbarem Einfluß, ift und bleibt bas menschliche Berg bofe; wird nun in biesem Bergen bie Gegenwart Gottes empfunden, so erhellt sich plötlich ber bunkle Abgrund bes Bosen; in biesem Durchbruch ber gottlichen Gnabe offenbart fich ploblich in seiner gangen Tiefe ber Gegensatz zwischen Gnabe und Gunbe, zwischen bem Guten, bas von Gott kommt, und ber rabical bofen Denschennatur: bas Gefühl bes göttlichen Einflusses ift zugleich bie Empfindung biefes Gegensates in feinem ganzen Umfange, in seiner ganzen Tiefe. Jest erft erkennt sich ber Mensch als bose, erft unter Gottes unmittelbarem Einfluß erschließt fich im Menschen bie moralische Selbsterkenntniß. Diese Selbsterkenntniß wird hier als unmittelbare Wirkung Gottes empfunden, fie befleht in ber tiefften Berknirschung, in bem unendlichen Gunbenbewußtsein; je sundhafter ber Mensch fich fühlt, um so inniger zugleich fühlt er ben göttlichen Ginfluß, um so gewisser ift er ber göttlichen Gnabe: bas Sunbenbewußtsein felbst wird zum reli= giofen Genuß. Die Gunde trennt von Gott; bas Gefühl ber Sunbe ift augleich bas Gefühl ber Trennung, Die ich meraliche Empfindung berselben, dieser Schmerz ift Sehnsucht nach Gott, und eine solche Sehnsucht kann in bem menschlichen, von Natur bosen Herzen nur burch Gott selbst erweckt werben. Wer auf biesem Bege bie Erlösung sucht, kann nicht tief genug bie eigene Sunde empfinden und sich selbst gar nicht genug thun in diesem Sundenbewußtsein, in bem Schmerz über seine eigene Sundhaftigkeit. Jebe Ginschränkung bieses Schmerzes, jebe Genugthuung im Gefühl ber Gunde ift schon Selbstgerechtigkeit, b. h. neue Verhartung im Bofen. "Sier geschieht bie Scheibung bes Guten vom Bosen burch eine übernatürliche Operation, die Berknirschung und Zermalmung bes Herzens in ber Buge, als einem nabe an Berzweiflung grenzenben, aber boch auch nur burch ben

Einfluß eines himmlischen Geiftes in seinem nothigen Grade erreichbaren Gram, um welchen ber Mensch selbst bitten muffe, indem er sich selbst darüber grämt, daß er sich nicht genug grämen (mithin also bas Leidsein ihm boch nicht so ganz von Herzen geben) kann. Diese Sollenfahrt bes Gelbsterkenntnisses bahnt nun, wie ber felige Samann fagt, ben Beg jur Bergotterung. Nämlich, nachbem biefe Gluth ber Buge ihre größte Sobe erreicht hat, geschehe ber Durchbruch, und der Regulus des Wiedergeborenen glänze unter ben Schlacken, die ihn zwar umgeben, aber nicht verunreinigen, tuchtig zu bem Gott wohlgefälligen Gebrauch in einem guten Lebensmanbel. Diese rabicale Beranberung fängt also mit einem Wunder an und endigt mit bem, was man sonft als natürlich anzusehen pflegt, weil es die Bernunft vorschreibt, nämlich mit bem moralisch guten Lebensman: Das ist die negative Form der mystischen Auflösung, der Pietismus im engeren Sinne, Die Spener : France'sche Glaubensrichtung.

Die positive Form ist die milbere. Die Wiedergeburt wird auch als göttliche Gnade empfunden, aber diese Gnade erscheint nicht im Sündenbewußtsein, nicht in der "Höllensahrt des Selbsterkenntnisses", sondern in der himmelsahrt der Erlösung, in dem Gefühle der innigsten Aufnehmung des Guten in das menschliche Herz, der innigsten Gemeinschaft und Vereinigung mit Gott. In diesem Gefühle wird das menschliche Leben in seinem Innersten glaubenshell, still und andächtig; die göttliche Gnade erscheint hier als die Heimath des Herzens, das von den bösen Neigungen geläutert, in Gott wiedergeboren, mit ihm in beständiger innerer Gemeinschaft lebt. In der Gestalt der Gemeinde oder Secte ist diese mystische Glaubensart die "Mährisch Zünzendorfsche" Richtung; unabhängig von der Gemeinde, ist sie das fromme,

innerlich erleuchtete Stillleben der einzelnen Seele in Gott; so hat Göthe diese Religionsart dargestellt in den "Bekenntnissen einer schönen Seele".

Diese beiben Arten ber Mystik, ber Pietismus und die herrnshutische Richtung, die Spener'sche und Zinzendorf'sche Frömmigteit, sind die einzig möglichen Sectenunterschiede in Rücksicht der Religion. In beiden Formen wird die Ausgabe der Religion rein moralisch d. h. übersinnlich, und die Ausställung mystisch d. h. übernatürlich vorgestellt; in der negativen Form als der fürchtersliche Kampf mit dem bösen Geist, in der positiven als die innige Berbindung mit dem guten: dort als "herzzerschmelzendes Gefühl des göttlichen Einstusses".

Das Berhältniß bes Religionsglaubens zu biefen Religionsfecten ift bas Berhältniß bes moralischen Glaubens zum mystischen. Der Unterschied liegt nicht in ber Aufgabe ber Religion, in der beide übereinstimmen, sondern in der Art, wie die Auf-Bon bem Uebernatürlichen giebt es feine Ergabe gelöft wirb. fahrung in uns, es giebt fein Gefühl eines unmittelbaren gott= lichen Einflusses, kein mystisches Gefühl, in welchem vereinigt sein soll, was sich innerhalb ber menschlichen Natur nicht vereinigen läßt: bas Uebernaturliche und bie Erfahrung. Wie bie Aufgabe der Religion, so ist auch beren gosung übersinnlich, nicht mustisch, sondern moralisch und praktisch. Die Möglichkeit diefer Auflösung erklärt sich aus ber Ueberlegenheit bes überfinnlichen Menschen über ben finnlichen, b. h. aus ber Freiheit, unerkennbar aus theoretischen, aber einleuchtend und gewiß aus moralischen Gründen. So fteht der reine Religionsglaube im Biberspruche sowohl zu einem "feelenlosen Orthodorismus" als zu einem "vernunfttöbtenden Mysticismus". Unter den Offenbarungsurkunden enthält die Bibel allein den rein moralischen Glauben; barum ist die reine Religion auch biblisch, sie ist moralischer, nicht historischer Bibelglaube. Der historische Glaube ist überhaupt nicht religiös. Will man den religiösen Bibelglauben Orthodoxie nennen, so ist zwischen dieser biblischen Orthodoxie und dem reinen Religionsglauben kein Zwiespalt.

Es ist für Kant's religiose Denkweise fehr bezeichnend, baß er ohne alle Anlage zur Mystik boch bie religiöse Natur ber letzteren im Unterschiebe vom Kirchenglauben zu würdigen und zu In gewisser Beise barf er sich ber Doftit durchdringen wußte. verwandter fühlen als bem Kirchenglauben. Das Irrationale ber Mystik ist freilich die Sache bes kritischen Philosophen nicht, aber ben religiösen Schwerpunkt, ber im Moralischen liegt, bat er mit ber Mystik gemein. Benn man jene Frommen betrachtet, "bie Stillen im ganbe", beren einfacher Gottesbienft tein Dienft, sonbern bas schlichte Sinnbild gläubiger Anbacht ift, beren Sesinnungen rein sittlich, beren Christenthum ganz innerlich ift, beren Bibelglaube auf bem eigenen inneren Zeugniß beruht, bie ebenbeshalb von den Kirchentheologen angefeindet werden, so konnte man meinen, in biesen Leuten sei bie kantische Religionslehre verkörpert. Diese Beobachtung war es, die Willmans zu dem Sat brachte: "die Mystiker seien die praktischen Kantianer"; er schrieb eine Abhandlung, die Rant selbst nicht ohne Billigung erwähnte, "über bie Aehnlichkeit ber reinen Mystik mit ber kantischen Religionslehre"\*).

Auf den Zusammenhang zwischen Mystif und Pantheismus hatte schon Leibniz wiederholt hingewiesen. Der Zusammenhang zwischen Mystif und Religion beschäftigt mit Recht als eines der

<sup>\*)</sup> De similitudine inter mysticismum purum et Kantianam religionis doctrinam. Auct. C. A. Willmans. Hal. Sax. 1797.

tiefsten Probleme die Philosophie unserer Zeit. Bon der mystisschen Natur der Religion nahmen Novalis und Schleiermacher ihren Ausgangspunkt. Wir heben es ausdrücklich hervor, daß Kant den religiösen Charakter der Mystik erfaßt und in seiner sittslichen Tiefe verstanden hat \*).

### III.

Der Streit ber philosophischen und juriftischen Facultät.

### 1. Die Streitfrage.

Zwischen ber juristischen und philosophischen Facultät kann sich ein möglicher Streit nur auf die Rechtsgesetze beziehen. Daß solche Gesetze factisch bestehen und gelten müssen, kann unmöglich bestritten werden; die Vernunft kann die positiven Gesetze weder geben noch ausheben wollen. Was die Philosophie im Namen der Vernunft allein in Anspruch nehmen kann, ist das Recht, die Gesetz zu prüsen. Der Maßstab einer solchen Prüsung kann nur die Vernunft selbst sein, der Zweck derselben nur die Verbesserung der Gesetze aus rationaler Einsicht. Eine solche Verbesserung der Gesetze ist ein sittlicher Fortschritt der menschlichen Gesellschaft, ein wirklicher Fortschritt der Menschlichen Bessellschaft, ein wirklicher Fortschritt der Menschlichen zum Bessern.

Wenn es daher eine sittliche Entwidlung des menschlichen Geschlechts giebt, so mussen die öffentlichen Gesetze moralisch verbessert und zu diesem Zwecke durch Vernunfteinsicht geprüft werden, also das Object der Rechtswissenschaft zugleich ein Object der Philosophie sein durfen. Der Streit der philosophischen Facultät mit der juristischen ist daher in der Frage enthalten: "ob

<sup>\*)</sup> Der Streit ber Jac. I Abschn. Allg. Anmerkg. Bon Religionssecten. — Bb. I. S. 247—262. Bgl. bes. S. 254—57. Anhang.
Bon einer reinen Mystis in ber Religion. — Bb. I. S. 272—279,

bas menschliche Geschlecht wirklich jum Besseren beständig forts schreite?"

Diese Frage bezieht sich auf die Zukunft der Menschheit, und zwar auf deren sittliche Zukunft. Um die Frage zu lösen, müssen wir im Stande sein, die Zukunft der Menschheit vorauszusagen. In der Natur lassen sich nach bekannten Gesehen künftige Begebenheiten, wie Sonnen= und Mondsinsternisse, vorherzbestimmen; in der Geschichte dagegen sind solche wissenschaftliche Borherbestimmungen künftiger Begebenheiten unmöglich. Die Boraussagung wird hier zur Wahrsagung. Es ist die Frage, od es in Rücksicht der sittlichen Zukunft des Menschengeschlechts eine "wahrsagende Geschichte" oder, was dasselbe heißt, od es "Geschichte a priori" giebt? Wie Kant diese Frage beantwortet, wissen wir schon aus seinen geschichtsphilosophischen Unsschen.

Die Bestimmung unserer geschichtlichen Butunft richtet fich nach ber Urt, wie die geschichtliche Bahn ber Menschheit überbaupt aufgefaßt wirb. Hier find brei Unsichten möglich: Die Sittengeschichte bes menschlichen Geschlechts erscheint entweber als ein beständiger Rudschritt, d. h. als zunehmende Berschlechterung, ober als beständiger Fortschritt, b. h. als zunehmende Berbefferung, ober endlich als ein Bechsel von beiben, b. b. im Ganzen genommen als ewiger Stillftand. Benn fich die Denfchbeit zunehmend verschlechtert, so ist ihr Ziel bas absolut Schlechte, ein Buftand, in dem an der Menschheit nichts Gutes mehr übrig bleibt: biese Unsicht nennt Kant "bie terroristische Borftellungsart". Wenn fich die Menschbeit zunehmend verbeffert, so ift ibr Biel bas absolut Gute, ein Bustand, in bem alle Uebel aus ber Menschheit verschwunden sind: diese Ansicht nennt Kant "die eubamonistische Borftellungsart" ober auch ben "Chiliasmus". Endlich, wenn die Geschichte zwischen Rudschritt und Fortschritt

hin: und herschwankt, so bleibt sie schließlich auf bemselben Punkte stehen, ihr ganzes Treiben ist ziel: und zwecklos, nichts als eine geschäftige Thorheit; Gutes und Boses neutralisiren sich gegenseitig, und die ganze Weltgeschichte erscheint als ein Possenspiel: diese Ansicht nennt Kant, die abberitische Borstellungsart".

Betrachtet man die Weltgeschichte aus dem beschränkten Gessichtspunkte bloß der Ersahrung, so kann ihre Bewegung den Einen als rückschreitend, den Anderen als fortschreitend, den Dritten als ein Wechsel von beiden erscheinen; sie dietet diesem Gesichtspunkte ein ähnliches Schauspiel als die Planetenbahnen, von der Erde aus betrachtet; hier erscheinen die Bewegungen der Planeten verwickelt nach Art der tychonischen Eykeln und Epischkeln; diese Verwirrungen lösen sich auf in die einfache Gesetzmäßigkeit elliptischer Bahnen, wenn man sich mit dem Auge des Copernikus in den Mittelpunkt der Sonne versetzt. Aber eben dieser Sonnenstandpunkt sehlt dem Auge, welches die Seschichte betrachtet und nicht im Stande ist, sich in den Mittelpunkt der göttlichen Vorsehung selbst zu stellen\*).

### 2. Die Enticheibung ber Streitfrage.

Aus der bloßen Ersahrung läßt sich über den geschichtlichen Gang und die Zukunft des menschlichen Geschlechts nichts ausmachen. Geset, die Menschheit habe dis jetzt nur Rückschritte gemacht, so kann die Ersahrung nicht wissen, ob der Wendespunkt zum Besseren nicht noch eintritt, nicht eben dadurch herbeigeführt wird; denn alles Menschliche hat sein Maß. Ebensowenig kann die bloße Ersahrung mit Sicherheit die entgegengessetzt Unsicht behaupten. So bleibt als der einzig mögliche Stands

<sup>\*)</sup> Ebendas. II Abschn. Der Streit der philos. Fac. mit der jurisstischen. Nr. 1 — 4. — Bb. I. S. 280—286.

punkt, um die geschichtliche Zukunst des menschlichen Geschlechts zu bestimmen, nur die reine Vernunft übrig, die nach moralisschen Gesetzen den beständigen Fortschritt zum Besseren fordert. Diese Forderung ist freilich noch kein Beweiß, am wenigsten ein positiver, wie ihn in dem vorliegenden Falle die Philosophie braucht. Die positive Beweißführung geschieht durch Thatsachen. Läßt sich also durch eine Thatsache beweisen, daß die Menscheit beständig zum Besseren fortschreitet? Auf diesem Punkte steht die juristisch philosophische Streitfrage.

Wenn der Menschheit eine Tendenz zum Guten, eine Richtung auf die sittliche Idee inwohnt, so ist davon der beständige Fortschritt zum Besseren die unausbleibliche Folge. Es ist die Frage, ob diese Tendenz zum Guten durch ein geschichtliches Factum bewiesen ist, durch eine Begebenheit, die gar nicht anders erklärt werden kann als durch jene moralische Anlage der Menschheit? Giebt es eine solche Begebenheit, so ist sie das unzweideutige Zeichen, aus dem wir den beständigen Fortschritt der Menschheit erkennen; sie ist für den Satz des Philosophen der positive Beweisgrund, sie ist nicht selbst die Ursache des Fortschritts, sondern nur das geschichtliche Symptom oder der Erkenntnißgrund besselben.

Unter ber Tendenz zum Guten verstehen wir, daß in der Menschheit die Idee der Gerechtigkeit lebt, daß diese Borstellung mächtiger ist als die Neigungen der Selbstliebe, daß die Menschen fähig sind, den reinen Rechtöstaat zu wollen, daß sie dereit sind, diese Aufgabe mit persönlicher Aufopferung zu lösen und alles zu thun, damit die Gerechtigkeit in der Welt einheimisch werde. Wenn die Menschheit eines solchen Enthusiasmus, einer solchen Thatkraft fähig ist, so hat sie die Richtung, in welcher beständig sortgeschritten wird zum Bessenn es eine Bes

gebenheit giebt, bie einen solchen Enthusiasmus, eine folche Thattraft in der Menschbeit beweist, so ist die Frage gelöst, um die Giebt es also ein Kactum, bas nur geschehen es sich handelt. konnte, wenn die Rechtsidee mit einer solchen Gewalt in bem menschlichen Geschlechte lebt?

Diese bedeutungsvolle, für das gesammte Menschengeschlecht charakteristische Begebenheit findet Kant in dem Bersuch bes französischen Bolks, ben Rechtsstaat zu gründen. "Die Revolution eines geiftreichen Bolks, die wir in unsern Tagen haben vor sich geben sehen, mag gelingen ober scheitern; sie mag mit Elend und Greuelthaten bermaßen angefüllt sein, daß ein wohlbenkenber Mensch, wenn er sie zum zweitenmal unternehmend, gludlich auszuführen hoffen konnte, boch bas Erperiment auf folche Roften zu machen nie beschließen wurde, - biese Revolution, sage ich, findet in ben Gemuthern aller Buschauer eine Theilnehmung bem Wunsche nach, die nahe an Enthusiasmus grenzt, die also keine andere, als eine moralische Unlage im Menschengeschlecht zur Urfache haben fann. Bahrer Enthusiasmus geht nur auf's Ibealische und zwar rein Moralische, bergleichen ber Rechtsbegriff ift, er kann nie auf ben Eigennut gepfropft werben. Gelbft ber Chrbegriff bes alten friegerischen Abels verschwand vor ben Baffen berer, welche bas Recht bes Bolks, wozu sie gehörten, in's Auge gefaßt hatten und sich als Beschützer beffelben bachten, mit welcher Exaltation bas äußere zuschauende Publicum bann ohne die mindeste Absicht der Mitwirkung sympathisirte. Diese Begebenheit ift bas Phanomen nicht einer Revolution, sondern ber Evolution einer naturrechtlichen Berfassung. Run behaupte ich bem Menschengeschlechte, nach ben Aspecten und Vorzeichen unserer Tage die Erreichung bieses 3wecks und hiermit zugleich das von da an nicht mehr ganzlich rückgangig Bifder, Gefdicte ber Philosophie IV. 2. Muft.

werdende Fortschreiten besselben zum Bessern auch ohne Seberzgeist vorher sagen zu können. Denn ein solches Phanomen men in ber Menschengeschichte vergißt sich nicht mehr, weil es eine Anlage und ein Bermögen in der menschlichen Natur zum Bessern ausgedeckt hat, dergleichen kein Politiker aus dem bisherigen Lauf der Dinge herausgeklügelt hatte \*)."

Diese Stelle erganzt Kant's Urtheile in Betreff ber frangofischen Revolution. Unter allen Umftanben erschien ihm bie Revolution, ber gewaltsame Umsturz ber staatlichen Ordnung, als ein Unrecht; unter allen Umftanben erschien ihm ber Despotismus einer Conventeregierung als unvereinbar mit ben Bebingungen An dieser Stelle nimmt er die frangofische bes Rechtsstaates. Revolution nach ihrer ursprünglichen Ibee und betrachtet fie aus einem weltgeschichtlichen Gesichtspunkte; sie gilt ihm bier als weltgeschichtliche Begebenheit, b. h. nicht bloß als eine Begebenbeit, sondern als ein Zeitalter. "Denn ein solches Phanomen in ber Menschengeschichte vergißt sich nicht mehr." fah voraus, daß die frangofische Revolution die Reise um die Belt machen werbe. Nachbem seit jenem Ausspruche Rant's sieben Jahrzehende vergangen sind, kann die Belt selbst urtheis len, ob seine Wahrsagung richtig war.

Es ist klar, wohin die kantische Beweisführung an unserer Stelle zielt. Das Zeitalter der Staatsresorm ist gekommen; die Nothwendigkeit, daß sich der gegebene Staat nach den Bedingungen der Gerechtigkeit umbilde, ist in das Bewußtsein der Menschen eingetreten. Dieses Bewußtsein wird immer deutlicher werden, es wird mit jedem Tage an Umsang und Sicherheit zunehmen, es wird nicht mehr unterdrückt oder aus der Welt verzehnen, es wird nicht mehr unterdrückt oder aus der Welt verzehnen,

<sup>\*)</sup> Chenbaf. II Abschn. Rr. 5 — 6. — Bb. I. S. 286—280.

trieben werden können. Der vorhandene Staat will mit dem Rechtsstaat übereinstimmen, er sucht diese Uebereinstimmung, nicht durch einen gewaltsamen Umsturz, sondern im gesehmäßigen Wege allmäliger Entwicklung und Reform. Das ist die ausgesprochene Idee und Aufgabe der neuen Zeit. In einem solchen Zeitalter nun ist der Streit der positiven und rationalen Rechtswissenschaft ebenso gesehmäßig als fruchtbar\*).

### TV.

Der Streit der philosophischen und medicinischen Facultät.

### 1. Die Bernunft als Beilfraft.

Bir begreifen ben Streit ber unteren Facultät mit ben beiben oberen. Die positiven Glaubens: und Rechtslehren brauchen die Bernunftkritik, so sehr sie dieselbe bestreiten. Aber mas hat die philosophische Facultät mit der medicinischen, die Vernunftkritif mit ber Beilkunde zu thun? Die medicinischen Lehren find auch positiv, nicht weil sie vom Staate sanctionirt, sonbern weil sie nur burch Erfahrung möglich sind. Was blog burch Erfahrung eingesehen werben kann, bas kann unabhängig von ber Erfahrung, d. h. durch bloße Vernunft, nicht eingesehen werben. Was also hat die bloße Vernunft mit der Medicin zu streiten? Als theoretische Wissenschaft hat die lettere für die Philosophie nirgends eine offene Seite. Es mußte also auf bem praktischen Gebiete ber Beilkunde fich ein offener Plat fur bie Philosophie sinden. Wenn wir nichts als bloke Vernunft anwenden, so konnen wir daraus gewisse Glaubens- und Rechts-

<sup>\*)</sup> Chendas. II Abschn. Rr. 5—10. — Bb. L. S. 286 bis 296.

begriffe ableiten, wir können dem positiven Glauben und Recht einen Vernunftglauben und ein Vernunftrecht vergleichend gegenstberstellen; dagegen medicinische Einsichten lassen sich nicht ebensso aus ber reinen Vernunft schöpfen.

Indessen konnte es sein, daß die reine Bernunft von fich aus eine gemisse Beilkraft besäße, daß sie selbst dem leiblichen Wohle bes Menschen in gewisser Rucksicht zuträglich ware, baß sie deßhalb als ein wohlthätiges Arzneimittel betrachtet und ben Menschen verschrieben werben konnte. Dieses Mittel zu verschreiben, wurde dann bie Philosophie das erste und natürliche Recht haben. Wie aber kann ber Gebrauch ber bloßen Vernunft bem Menschen heilfam sein zu seinem leiblichen Wohl? Es kann hier die Vernunft nur in ihrer praktischen Bedeutung genommen werben, nicht als Erkenntnisvermögen, sondern als Wille. Frage ift alfo: ob in ber blogen Willenstraft eine Beilkraft liegt? Es mußte mit Zauberei jugeben, wenn man mit dem Willen alle möglichen Krankheiten curiren könnte. Davon kann naturlich die Rebe nicht sein. Der Wille ist nicht Doch wenn er auch nur im Stande ist, jur Erhaltung ber Gesundheit beizutragen ober gemiffe frankhafte Stimmungen zu vertreiben, so hat er schon baburch ohne 3weifel eine heilsame Wirkung auf unser leibliches Wohl, und die Philosophie barf bann mit Recht auch in ber Medicin eine Provinz in Anspruch nehmen, die vielleicht größer ist als man meint. ganze philosophisch = medicinische Streitfrage betrifft biesen Ginfluß bes Willens auf die leiblichen Zustände [mas wir moralisch auf ben Rörper vermögen]. Wir erinnern uns Rant's eigener Fritischer Gesundheitspflege. Er war so zu sagen sein eigener Arzt nach Grundsätzen ber bloßen Bernunft. Auf Grund bieser an ihm selbst bewährten Erfahrungen schreibt er die Abhandlung: "von der Macht des Gemüths, durch den bloßen Borsatz seiner krankhaften Gefühle Meister zu sein"\*).

## 2. Mebicinische Bernunftlehren.

Diese Abhandlung ist zugleich Kant's Antwort auf Huseland's Makrobiotik. Die Makrobiotik wollte die Kunsk lehren, das menschliche Leben zu verlängern, Krankheiten sowohl abzuhalten als zu heilen; in der ersten Rücksicht ist sie Diätetik, in der anderen Therapeutik. Es begreift sich, daß der heilsame Einsluß des Willens auf dem Gebiete der Diätetik besonders einheimisch ist; die Heillehren der Vernunst sind mehr diätetischer als therapeutischer Art.

hier giebt Kant die treue Abschrift seiner eigenen uns bekannten, wohlüberlegten Lebensordnung. Der erfte biatetische Grundsatz betrifft die Nichtverweichlichung, die Abhärtung bes Rörpers in Rudficht ber Barme, bes Schlafs, ber gemächlichen Bu bieser Abhartung gehört die geordnete Vflege überhaupt. Diat und ber feste Bille. Es giebt aber auch gewisse krankhafte Empfindungen, von benen man sich nur befreien kann burch ben festen Willen, ihnen nicht nachzugeben. Läßt man sich von ihnen beherrschen, so entsteht die Hypochondrie, das ewige Grubeln über ben Sit bes Uebels, ben man überall sucht und nirgende findet. Gegen die Grillenkrankheit, zu ber Kant selbft eine natürliche Unlage hatte, hilft allein ber feste Borsat, nicht an die Sache zu benten. Much gegen schmerzhafte Empfindungen spastischer Art, die ihn am Schlaf hinderten, bot er ben Willen auf, lentte feine Aufmertfamkeit auf ganz andere, gleichgultige

<sup>\*)</sup> Ebendas, III Abschn. Streit der philos. Fac. mit der mediciv nischen. — Bb. I. S. 298 figb.

Borftellungen, (2. B. auf ben viele Nebenvorstellungen enthaltenden Namen Cicero) und erzeugte badurch die einschläfernde Berftreuung. "Ich bin gewiß," sette er hinzu, "daß viele gichtische Zufälle, wenn nur die Diat bes Genuffes nicht gar zu sehr damider ift, ja Krämpfe und selbst epileptische Zufälle, auch wohl das für unheilbar verschrieene Podagra bei jeder neuen Anmanblung beffelben burch bie Restigkeit bes Borfates (feine Aufmerksamkeit von einem solchen Leiden abzuwenden) abgehalten und nach und nach gar gehoben werden könnte." Wir haben schon früher erzählt, wie Kant mit bemselben Erfolge gegen Schnupfen und Huften bie Willensenergie aufbot und biese frankhaften Bufalle "burch ben Borfat im Athemziehen" bemeifterte. Bulet macht Kant die Gesundheitspolizei auf ein öffentliches ben Augen namentlich ber Gelehrten schädliches Uebel aufmertsam, b. i. "bie elenbe Ziererei ber Buchbrucker", bie ben Leuten aus aftbetischen Rucfichten bie Augen verberben. "Sie sollen beffalls unter Polizeigesetze gestellt werben, bamit nicht, so wie in Marotto burch weiße Uebertunchung aller Sauser ein großer Theil ber Einwohner blind ift, biefes Uebel aus ahnlicher Ursache auch bei uns einreiße \*)."

Die krankhaften Zufälle, die durch den seiten Willen bemeistert werden können, sollen alle spastischer Art sein, aber
natürlich lassen sich nicht alle krampshaften Zustände durch den
Willen beherrschen. Kant selbst litt in den letzten Jahren an
einer beständigen Kopsbedrückung, die sich der Kraft des Vorsabes nicht unterwerfen ließ, im Gegentheil dadurch verstärkt
wurde. Sie hinderte ihn im Denken, im Verknüpsen und im
Zusammenhalten der Vorstellungskette; die Zwischenglieder entsielen ihm, er wuste mitten im Lause der Vorstellungen nicht,

<sup>\*)</sup> Ebenbas. III Abschn. — Bb. I. S. 299—819.

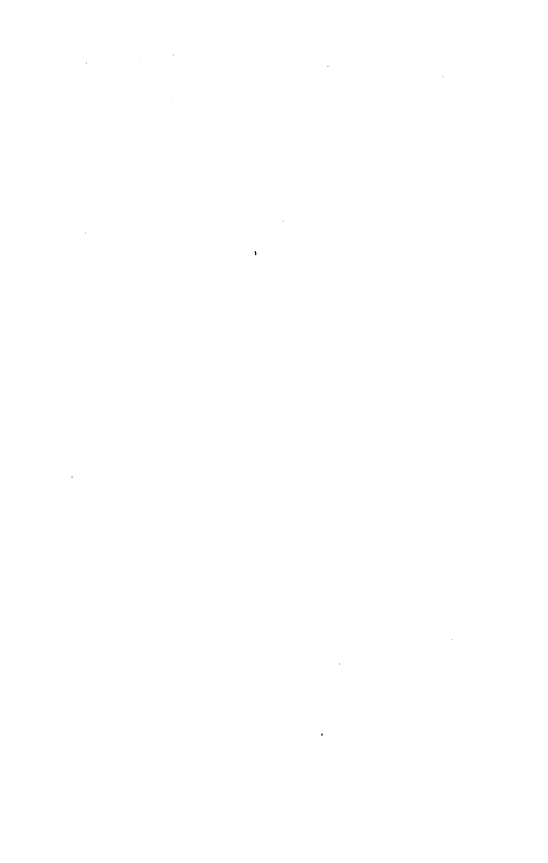
wo er war, er konnte sich geistig nicht mehr orientiren. Es war ein Mangel nicht bloß bes Gebächtnisses, sondern ber Geiftes: gegenwart; die Denkkraft war im Abnehmen. Die ungeheure Unstrengung selbst hatte fie aufgezehrt, und bagegen konnte kein Bille und keine Diat mehr helfen. Er hatte burch die Energie bes Geistes seinen Körper zu beherrschen vermocht, jest konnte er ben Geift nicht mehr regieren; sein menschliches Dag war erfullt, er selbst fublte sich am Ende. Er wußte, daß in seinen mundlichen und schriftlichen Vorträgen schon die Spuren ber abnehmenben Denkkraft und ber fich auflösenben Rette ber Bor-Im Gefühle ber schwindenden stellungen sichtbar bervortraten. Geisteskraft beschloß Rant ben Streit ber Kacultaten und zugleich seine schriftstellerische Laufbahn mit dieser Selbstschilderung als Abschied vom Leben : "es begegnet mir, baß, wenn ich, wie es in jeder Rede jederzeit geschieht, zuerst zu dem, mas ich sagen will, ben Horer ober Leser vorbereite, ihm ben Gegenstand, wohin ich gehen will, in der Aussicht, dann ihn auch auf das, wovon ich ausgegangen bin, zurückgewiesen habe, und ich nun bas Letstere mit bem Ersteren verknupfen foll, ich auf einmal meinen Buhörer ober flillschweigend mich selbst fragen muß: wo war ich doch? wovon ging ich aus? Welcher Rehler nicht sowohl ein Kehler bes Geiftes, auch nicht bes Gebachtnisses allein, sondern ber Geistesgegenwart im Verknüpfen b. i. unwillfürliche Berftreuung und ein sehr peinigender Fehler ift." "Hieraus ift auch zu erklaren, wie jemand für sein Alter gefund zu sein sich rühmen kann, ob er zwar in Unsehung gewisser ihm obliegender Geschäfte sich in die Krankenlifte mußte einschreiben laffen. Denn weil bas Unvermögen zugleich ben Gebrauch und mit biesem auch ben Verbrauch und die Erschöpfung der Lebenskraft abhält und er gleichsam nur in einer niedrigeren Stufe zu leben gesteht,

namlich effen, geben und schlafen zu konnen, was fur feine animalische Eristenz gesund, für die bürgerliche, zu öffentlichen Geschäften verpflichteten Eristenz aber krank b. i. invalid beißt, so widerspricht sich dieser Candidat des Todes hiermit gar nicht." "Dahin führt die Kunst, das menschliche Leben zu verlängern, baß man endlich unter ben Lebenden nur so geduldet wird, welches eben nicht die ergötlichste Lage ist. Hieran aber bin ich selber Schuld. Denn warum will ich auch ber hinanstrebenben jungeren Belt nicht Plat machen und um zu leben mir ben gewohnten Genuß bes Lebens ichmalern? Warum ein ichwachliches Leben burch Entsagungen in ungewöhnliche Länge ziehen, bie Sterbeliften, in benen boch auf ben Buschnitt ber von Natur Schwächeren und ihre muthmaßliche Lebensdauer mitgerechnet ift, burch mein Beispiel in Verwirrung bringen und bas alles, was man sonst Schicksal nannte (bem man sich bemuthig und andachtig unterwarf) bem eigenen festen Borfage unterwerfen, welcher boch schwerlich zur allgemeinen diätetischen Regel, nach welcher die Vernunft unmittelbar Heilfraft ausübt, aufgenommen werben und bie therapeutischen Formeln ber Officin jemals verbrängen wirb?"

# Zweites Buch. II. Abschnitt.

# Kritik der Urtheilskraft.

Aefthetit und Teleologie.



# Erstes Capitel.

Der Begriff der natürlichen Zweckmäßigkeit und die reflectirende Urtheilskraft.

I. Bereinigung ber Natur und Freiheit.

### 1. Begenfat beiber.

Das Syftem ber reinen Vernunft ist in seinem ganzen Umfange bargestellt. Auf ber Grundlage ber Bernunftkritik hat fich bas kritische Lehrgebäude erhoben, getheilt gleichsam in die beiden Flügel ber reinen Natur = und Sittenlehre, mit welcher letteren die Grundlinien der Geschichtsphilosophie und die Religionslehre unmittelbar zusammenhingen. Es bleibt noch eine Aufgabe übrig. Noch fehlt bem Lehrgebäude bie abschließende Einheit. Jene beiben Seitenflügel, um bilblich zu reben, forbern ein gemeinschaftliches Dach. Um bie Aufgabe genau und in ihrer eigentlichen Bebeutung zu bestimmen, muffen wir auf bas Junbament bes ganzen Lehrgebäudes zurücklicken und uns die Eigenthumlichkeit seiner Doppelgestaltung vergegenwärtigen. Das Princip der reinen Naturlehre maren jene Begriffe, ohne welche überhaupt teine Erfahrung, keine Gegenstände ber Erfahrung, keine Natur möglich ift : bie reinen Berftanbesbegriffe, die in Rudficht ihrer Objecte Naturbegriffe beißen burfen. Das Princip ber Sittenlehre mar ber Freiheits.

begriff. Beibe waren in ihrer Geltung vollkommen verschieden: bie Naturbegriffe enthalten bie Grundsäte ber Erfahrung, ber Freiheitsbegriff giebt die Gesetze bes Handelns; jene find theoretisch, dieser ist praktisch; die Freiheit kann in ber Natur nichts erklären, die Erfahrung kann in der Sittlichkeit nichts begründen. So hat jeder der beiden Begriffe sein eigenthümliches Gebiet und seine gesetzgeberische Tragweite.

Beibe Principien sind auch in ihrem Ursprunge verschieden: bie Naturbegriffe entspringen im Verstande, ber Freiheitsbegriff in der Vernunft; der Verstand verhält sich theoretisch, die Vernunft praktisch; die theoretischen und praktischen Gemüthskräfte, Erkenntniß und Begehrungsvermögen, schließen sich gegenseitig aus. Wie sich die Natur zur Freiheit, die sinnliche Welt zur übersinnlichen, die Naturbegriffe zum Freiheitsbegriff verhalten, so verhält sich der Verstand zur Vernunft, das Erkenntnißvermögen zum Begehrungsvermögen.

### 2. Unterordnung ber Ratur unter bie Freiheit.

Aus dieser Betrachtung folgt das Problem, dem wir und nähern. Die menschliche Vernunft ist nur eine. Wenn ihre Grundvermögen einander nur entgegengesetzt und zwischen ihnen gar kein Uebergang, kein Mittelglied, keine Gemeinschaft möglich wäre, so wäre die Einheit der Vernunft so gut als aufgehoben. Es handelt sich darum, den Gegensatzwischen Ratur und Freiheit mit der Einheit der Vernunft in Einklang zu bringen. Aufgehoben oder ausgelöscht kann jener Gegensatz nicht werden. Die Vereinigung, die wir suchen, kann niemals die reale Identität der Natur und Freiheit sein, sonst wären alle Unterscheidungen der Vernunskritikt vergeblich gewesen: es kann sich daber nur um eine Vermittlung handeln.

um ein Mittelglied zwischen Natur und Freiheit, Berftand und Bernunft, theoretischen und praktischen Gemuthokraften, Erskenntniß: und Begehrungsvermögen.

Die Möglichkeit einer solchen Vereinigung zwischen Natur und Freiheit ist schon anerkannt in den Bestimmungen, welche die kritische Philosophie selbst ausgemacht hat. Unmöglich wäre die Vereinigung, wenn Freiheit und Natur sich nur ausschliessend zu einander verhielten. So müßten sie sich verhalten, wenn sie als Arten einander coordinirt wären; sie sind nicht coordinirt und können es nicht sein. Die Gesetz der Freiheit sollen in der Sinnenwelt ausgeführt werden; also muß die Natur selbst in ihrem intelligibeln Grunde angelegt sein zur Uebereinstimmung mit jenen Gesetzen. Die sittlichen Gesetze sind universell, sie sind Weltgesetz; die praktische Vernunft ist der theoretischen nicht neben sondern übergeordnet und hat darum den Primat. In dem Begriffe des Primats, diesem Kerne der kantischen Sittenslehre, ist schon angezeigt, nicht bloß daß, sondern auch wie Natur und Freiheit sich vereinigen lassen.

Es handelt sich also um die Entdeckung eines Bernunftvers mögens zwischen Berstand und Wille, zwischen Erkenntniß: und Begehrungsvermögen: das ist eine neue kritische Aufgabe, und zwar die letzte der gesammten Bernunftkritik.

# 3. Der Begriff ber natürlichen 3 wedmäßigfeit. (Die specifiche Gefetmäßigfeit ber Natur.)

Aus dem eigenthümlichen Gegensatze der Natur und Freiheit ergiebt sich, welcher Begriff allein die Vereinigung beider ausmacht. Natürliche Erscheinungen lassen sich nur nach dem Gesetze der mechanischen, freie Handlungen nur nach dem der motalischen Causalität erklären. Die moralische Ursache ist Endursache ober 3weck. Die Verknüpfung zwischen Natur und 3weck ist baher die einzig mögliche Art, Natur und Freiheit zu vereinisgen: sie sind vereinigt in dem Begriffe der natürlichen 3wecks mäßigkeit.

Der Verstand hat keine andere Function als die Natur zu erkennen, die Vernunft keine andere als die Freiheit zu verwirktlichen; jenes mittlere Vermögen zwischen beiden wird daher keine andere Function haben können als die Natur der Freiheit unterzuordnen, also die Natur durch die Freiheit oder durch den Bergriff der Zweckmäßigkeit vorzuskellen. Die Unterordnung eines Begriffs unter einen anderen, des Besonderen unter das Allgemeine, ist in allen Fällen ein Urtheil; mithin kann die Vereinigung der Natur und Freiheit durch kein anderes Vermögen gesschehen als die Urtheilskraft.

Nun aber ift ja bas Urtheil selbst eine Aunction bes Berund die Urtheilskraft erscheint auf ber Seite bes ftanbes. Daher werben wir bie Urtheilskraft, Ertenntnigvermögens. welche bas Mittelglied zwischen Berftand und Bernunft ausmaden soll, von dem uns bekannten Erkenntnigvermögen genau unterscheiben muffen. In jedem Erkenntnigurtheile wird ein beson: berer Kall unter eine Regel subsumirt, ober biese auf einen besonderen Kall angewendet. Das Erkenntnigurtheil ift in allen Källen die Anwendung einer gegebenen Regel, die Unterord nung eines Besonderen unter ein gegebenes Allgemeines: biefe Subsumtion nennen wir ein "bestimmendes Urtheil". wir dagegen ohne gegebene Regel urtheilen ober ein Besonderes burch einen Begriff vorstellen, ber nicht gegeben ift, was offen: bar geschieht, sobald wir die Dinge als zweckmäßig beurtheilen, so nennen wir eine solche Borstellungsweise im Unterschiede von ben bestimmenden Erkenntnigurtheilen ein "restectirendes Urtheil".

Wie sich ber Begriff ber natürlichen Zweckmäßigkeit zu bem Natur und Freiheitsbegriff verhält, so verhält sich die reslectirende Urtheilskraft zur theoretischen und praktischen Vernunst: sie bils bet das vereinigende Mittelglied, den Uebergang von der einen zur anderen; sie vollzieht jene Unterordnung der Natur unter die Freiheit, wozu der Primat der praktischen Vernunst uns berechtigt.

Mit der Kritik der Urtheilökraft in dieser Bedeutung besschließt Kant die Lösung seiner ganzen kritischen Aufgabe. Die gesammte Bernunftkritik theilt sich demnach in diese dreisache Untersuchung: die Kritik der reinen Bernunft, der praktischen Bernunft und der Urtheilökraft. Diese lehtere beschließt auch historisch das Jahrzehend der grundlegenden kritischen Arbeiten\*).

Wenn Natur und Freiheit vereinigt werden sollen, so ist diese Vereinigung nur möglich durch den Begriff der natürlichen Iwedmäßigkeit; wenn dieser Begriff seststeht, so ist das einzige ihm entsprechende Vermögen die reslectirende Urtheilskraft; wenn es eine solche Urtheilskraft giebt, so wird deren Princip die natürliche Iwedmäßigkeit sein müssen, wie die Kategorien die Principien des Verstandes und die Ideen die der Vernunft waren. Dieses "wenn" gilt zunächst hypothetisch. Es ist jeht zu zeigen, daß die natürliche Iwedmäßigkeit kein willkürlich gemachter Besgriff, sondern in der That ein nothwendiges Vernunstprincip ist, ein Begriff, den die Vernunst gar nicht entbekken kank, den sie braucht, nicht zur Erklärung, wohl aber zur Vernthälliche und zur Reslexion über die Dinge.

Die Natur ist Sinnenwelt ober Erfahrungsobject; alle naturlichen Dinge find Gegenstände der Erfahrung, zugleich ist jedes eine eigenthumliche Erscheinung. Nun find die Berstandesbe-

<sup>\*)</sup> Kritik ber Urtheilskraft. (1790.) Borr. Einleitg. Rr. I—IV. — Ges. Ausg. Bb. VIL. S. 1—20,

griffe die Bedingungen überhaupt einer möglichen Erfahrung; sie beziehen sich auf alle möglichen Dinge, sofern sie Erfahrungsobjecte überhaupt, nicht sofern sie diese bestimmten Objecte sind. Mit anderen Worten: vermöge der Verstandesbegriffe erkennen wir nur die allgemeine Natur der Dinge, nicht deren eigenthümzliche Versassung, nicht deren specifische Art und Bildung. Was der Verstand durch seine Begriffe von der Natur erkennt, sind Bewegungserscheinungen nach dem Principe des Mechanismus. Was in der Natur nicht bloß mechanisch bewirkt wird, ist kein Gegenstand eracter naturwissenschaftlicher Einsicht. Wechanisch erklären, heißt aus äußeren Ursachen erklären. Was in der Natur, in der Eigenthümlichkeit der Dinge aus äußeren Ursachen nicht erklärt werden kann, das übersteigt unsere Naturbegriffe, das ist für unseren Verstand, für die bestimmende Urtheilskraft ein unausschießliches Problem.

Die Eigenthümlichkeit der Dinge, überhaupt die Specification der Natur, ist aus äußeren Ursachen nicht zu erklären. Doch ist sie eine Thatsache der Ersahrung, und es gilt der Ersahrungsgrundsat, daß nichts in der Natur ohne Ursache ist oder ge schieht. Daher wird auch die Specification der Natur nach Ursachen beurtheilt werden müssen, im Sinne der Ersahrung selbst, die überall Einheit und Zusammenhang sordert, nur werden die Ursachen in diesem Kall nicht äußere sein können. So bleiben nur jent inneren Ursachen übrig, welche der Gesichtspunkt der erklärenden Naturwissenschaft verwirft. Innere Ursachen sind Vorstellungen. Ist aber die Ursache des Dinges Vorstellung, so ist die Vorstellung des Dinges die Ursache oder der erzeugende Grund seiner Wirklichkeit, so ist die letztere vorgestellt oder bezweckt, und die Natur des Dinges selbst zweckmäßig bestimmt.

hieraus erhellt ber Busammenhang zwischen ber reflectiren

ben Urtheilskraft und bem Princip ber natürlichen 3wedmäßigkeit; zugleich erklärt fich die eigenthumliche Stellung dieses Princips innerhalb ber reinen Bernunft. Die Gesehmäßigkeit ber Erfahrung ober Natur gilt burchgangig; sie gilt auch fur bie Natur in ihrer Specification, aber hier gilt nicht mehr ausschließ= lich die mechanische Causalität. Unsere erklärenden Naturbegriffe reichen nur so weit als bie Gesehmäßigkeit außerer Ursachen; nur so weit reicht die wirkliche Erkenntnig, ber Berftand, die bestimmende Urtheilskraft. Auch die specifische Gesetmäßigkeit ber Natur foll und will beurtheilt werben. Dazu ift als Bedingung auch eine Urtheilskraft nothig, eine andere als die beftimmende. hier ift ber Punkt, wo bie reflectirende Urtheilskraft als ein nothwendiges Vermögen in der Verfassung der menschlichen Intelligenz erscheint. Das Princip diefer Urtheilskraft kann kein anderes fein als die specifische Gesehmäßigkeit ber Natur, b. h. bie natürliche 3 med mäßigkeit. Ohne biefes Princip, ohne biese Urtheilstraft gabe es teine burchgangige Gesetmäßigkeit ber Natur, keine Möglichkeit, bie Specification ber Natur vernunftgemäß zu betrachten.

Aber die Zweckmäßigkeit ist eine innere, darum intelligible Ursache. Jede räumliche Ursache ist eine äußere; die innere Ursache kann nicht räumlich gedacht werden, sie ist nicht anschaulich, also nicht erkenndar: darum ist die Zweckmäßigkeit kein Erkenntzniß sondern ein Resterionsprincip, darum unterscheidet Kant die bestimmende von der restectirenden Urtheilskraft, die bestimmenden oder constitutiven Erkenntnißbegriffe von den Maximen der Beurtheilung. Es giebt eine Vernunstnothwendigkeit, welsche mich zwingt, die Dinge so und nicht anders zu erkennen; es giebt eine Vernunstnothwendigkeit, welche mich zwingt, siber die Dinge so und nicht anders zu erkennen; es giebt eine Vernunstnothwendigkeit, welche mich zwingt, siber die

weise ist noch keine Erkenntnis. Es giebt eine nothwendige Betrachtungsweise, die wir nicht vermeiden, nicht unterlassen können, so wenig sie irgend etwas zur realen Erkenntnis der Dinge beiträgt: das Princip einer solchen nothwendigen Betracktungsweise muß ein Vernunftbegriff sein, ein transscendentales Princip: das einzige Princip dieser Art ist die natürliche Zwecktwäßigkeit, die einzige Betrachtungsweise dieser Art ist die restectirende Urtheilskraft\*).

### 4. Die fritifche Mufgabe.

Wir seben beutlich ein, wie Kant bazu kam, die reflectirende Urtheilskraft von der bestimmenden zu unterscheiden und eine Kritik ber Urtheilskraft zu schreiben. Der Begriff ber natht lichen Zweckmäßigkeit mußte ihn dahin führen. Diesen Begriff fand er nicht erst am Ende seiner Bernunftkritik durch eine Bergleichung ber Natur mit ber Freiheit, ber theoretischen Bernunftvermögen mit bem praktischen; schon auf ben ersten Schritten feiner vorkritischen Periode war ihm dieser Begriff begegnet, schor in der Borrede zur "Naturgeschichte des Himmels" hatte es Kant ausgesprochen, daß man burch die Begriffe ber mechanischen Gesetmäßigkeit die Belt im Großen, ben Beltbau, aber keinen ber organisirten Naturkörper, keine Raupe, kein Kraut zu erklaren vermöge. Er wollte schon hier die organisirende Raturtraft von der bloß bewegenden Kraft unterschieden, schon bier die Grenze ber mechanischen Grundsätze innerhalb ber Erfahrung anerkannt wiffen. In seinen späteren Untersuchungen über ben Begriff ber Race stieß er von Neuem auf die 3wedmäßigkeit in ber Natur als ein nothwendiges Bernunftprincip; ber Angriff Forster's nothigte ibn, die Anwendung dieses Princips ober ben

<sup>\*)</sup> Ebendas. Ginleitg. V. — Bb. VII. S. 20—26.

"Gebrauch ber teleologischen Principien in ber Philosophie" zu vertheibigen. Es war zwei Jahre, bevor die Kritik der Urtheilskraft erschien. Am Schlusse jener Schrift vom Jahr 1788 wurde es deutlich ausgesprochen, daß der Zweckbegriff gewissen Ersahrungsobjecten (den organischen Naturerscheinungen) gegenüber gelte, nicht als ein allgemeines Erklärungsprincip, sondern als ein empirischer Leitsaden, als ein empirisches Regulativ. Zwei Jahre vor dieser Schrift hatte Kant seine metaphysischen Anfangsgründe der Naturwissenschaft veröffentlicht. Hier hatte er in der Mechanik erklärt, daß in der materiellen Natur, d. h. in der äußeren Erscheinungswelt, keine anderen Ursachen erkenndar seien als räumliche d. h. äußere, daß jede Erklärung aus inneren Ursachen Hylozoismus und dieser der Tod aller Naturphilosophie sei.

Wenn nun boch die Zweckmäßigkeit der Natur nicht volltommen verneint werden, sondern gewiffen Erfahrungen gegenüber gelten soll: was bleibt übrig, als die teleologische Betrachtungsweise von der naturphilosophischen Erkenntniß genau und sorgfältig abzusondern? Wenn ber 3weckbegriff empirisch gultig, aber nicht empirisch erkennbar ist: mas bleibt übrig, als daß die= fer Begriff ein Bernunftprincip bilbet, nicht zur Erkenntniß, wohl aber zur Betrachtung ber Dinge? In ber That ist hier kein anderer Ausweg als die Unterscheidung der bestimmenden und reflectirenden Urtheilsfraft, welche lettere die natürliche 3wedmäßigkeit zu ihrem transscendentalen Princip hat. tung, welche Kant in der "Rritif der Urtheilsfraft" ergreift, ift ihm nach den vorhergegangenen Untersuchungen ebenso genau vorgezeichnet, als früher die Bestimmung von Raum und Zeit in ber transscendentalen Aesthetit. Wie fich die Schrift vom ersten Grunde bes Unterschiedes ber Gegenden im Raum (1768) zur transscendentalen Aefthetif (Inauguraldissertation 1770) in Rudsicht bes Raums verhält, so verhält sich ähnlich in Rücksicht bes natürlichen Zweckbegriffs die Schrift vom Gebrauche der teleologischen Principien in der Philosophie (1788) zur Kritik der Urtheilskraft (1790). Nach allen vorausgegangenen Untersuchungen blied damals nur ein Ausweg übrig: Raum und Zeit aufzusassen bie transscendentalen Principien des sinnlichen Erkenntnisvermögens. So bleibt jetzt nur ein Ausweg übrig: die natürliche Zweckmäßigkeit aufzusassen als das transscendentale Princip (einer besonderen, nämlich) der reslectirenden Urtheilskraft.

### Π.

Die natürliche Zwedmäßigkeit als Reflexions: princip.

### 1. Das teleologische und afthetische Urtheil.

Es ist unmöglich, die natürliche Iweckmäßigkeit vorzustellen als der Materie inwohnend. Iweckmäßigkeit ist Wirkung einer inneren Ursache, Materie ist nur äußere Erscheinung; es wän mithin ein vollkommener Widerspruch, wollte man die Materie selbst als zweckthätig denken. Dieß hieße, eine bloß äußere Erscheinung als innere Ursache vorstellen und damit den Begriff der Materie vollkommen ausheben. Iwecke können nicht durch die Kräfte der Materie, die bloß bewegender Natur sind, sowdern nur durch ein intelligentes Vermögen gesetzt werden; Iwecke sind Vorstellungen oder Verstandesabsichten, die vorgestellte Iweckemäßigkeit einer Naturerscheinung ist die Vorstellung einer erreichten Verstandesabsicht. Wir nehmen hier das Wort Verstand in dem weiten Sinn einer gesemäßig vorstellenden Intelligenz.

Es kommt barauf an, welche intelligente Absicht sich in bem Dinge als erreicht barstellt. In keinem Falle wird diese Absicht ber Materie zugeschrieben, in keinem Falle gilt sie als Segenstand physikalischer Einsicht. Die Zweckmäßigkeit bes Dinges kann immer nur in Rücksicht auf eine Intelligenz gelten, mit beren Absicht bas Ding übereinstimmt: biese Intelligenz jelbst zu Grunde liegt. In dem letzten Fall ist die Absicht, die sich in der Erscheinung offenbart, das Dasein des Dinges; dann bildet die Absicht zugleich den Grund des Dinges, dann läßt sich ohne diese Absicht gar nicht die Möglichkeit des Dinges begreifen oder beurtheilen, dann erscheint das Ding als zweckmäßig in Rückssicht auf die ihm zu Grunde liegende Idee, auf den absichtsvollen Gedanken, der es bildet: die vorgestellte Zweckmäßigkeit des Dinges ist dann objectiv, und das ressectirende Urtheil "teleologisch"\*).

In bem anderen Kall ift es unsere eigene Intelligenz, beren Absicht wir in dem Dinge erreicht finden. Dann erscheint bas Object zwedmäßig nur in Rudficht auf unseren Berftand, auf unser Erkenntnigvermögen, die 3wedmäßigkeit in biefem Sall ift bloß subjectiv; nicht bas Ding felbft, nicht sein Dasein wird als zweckmäßig beurtheilt, sonbern bloß bie Art, wie es uns erscheint, bloß unfere Borftellung von bem Dinge. Die bloße Borftellung bes Dinges ift so viel als die bloße Form beffelben. Bas wir von bem Dinge burch bie bloße Borstellung mahrnehmen, ift lediglich seine Form, benn die Materie bes Dinges, seine Zusammen: setzung u. f. f. konnen wir durch die bloge Borftellung nie erfah-Wenn also ein Object zweckmäßig erscheint nur in Ruckficht auf unfere Intelligeng, so kann sich biese 3wedmäßigkeit nur auf die Form bes Objects beziehen: die subjective 3med= mäßigkeit ift gleich ber formalen. Es ift gleich, ob ich fage: "bie Korm des Objects" oder "unsere bloße Betrachtung besselben"; es

<sup>\*)</sup> Ebenbas. Einleitg. VIII. — Bb. VII. S. 32 — 36.

ist gleich, ob ich sage: "bas Ding ist zwedmäßig in Rücksicht seiner Form", ober "es ist zwedmäßig für unsere Betrachtung". Iwedmäßig kann die Erscheinung nur sein in Rücksicht auf eine Intelligenz; vorgestellt in seiner Eigenthümlichkeit kann das Object nur werden durch unsere Einbildungskraft. Die bloße Form ist das Bild, welches die Einbildungskraft vorstellt. Tetzt ist der Sinn jener subjectiven Iwedmäßigkeit ganz klar: sie besteht darin, daß in der Betrachtung eines Objects unsere Einbildungskraft mit der Intelligenz übereinstimmt, daß in der bloßen Betrachtung des Objects Einbildungskraft und Intelligenz harmoniren.

Die Beurtheilung einer solchen Zweckmäßigkeit bezieht sich bloß auf unsere Betrachtung bes Objects: sie ist mithin gar nicht praktisch, sondern rein theoretisch; sie enthält nichts, wodurch wir den Begriff des Dinges bestimmen: sie ist mithin nicht bestimmend, sondern bloß reslectirend; die Zweckmäßigkeit selbst erscheint nicht als der Natur des Dinges, sondern bloß unserer Betrachtung angehörig: die reslectirende Beurtheilung ist mithin nicht teleologisch, sondern rein ästhetisch\*).

### 2. Befühl ber guft ober Unluft.

Wenn Einbildungstraft und Intelligenz in uns harmoniren, so kommen daburch unsere Gemüthskräfte in einen Zustand der Uebereinstimmung, in eine zweckmäßige Verfassung. Das Vermögen, wodurch wir unserer Gemüthsverfassung inne werden, unseren inneren Gesammtzustand, das Verhältniß unserer Gemüthskräfte percipiren, ist das Gefühl, das sich von der Empsindung unterscheidet, wie der Zustand aller Gemüthskräfte von dem einzelnen Eindruck. Je nachdem dieser Zustand beschaffen ist, je nachdem unsere Gemüthskräfte zusammenstimmen oder dis-

<sup>\*)</sup> Ebendas. Einleitg. VII. — Bb. VII. S. 28—32.

soniren, fühlen wir Luft ober Unluft: Diefes Gefühl hat nichts mit ber Begierbe gemein, es ift gar tein praktisches Motiv, es kann als Gefühl auch nie Grund einer Erkenntniß sein, also nicht theoretisches Princip: auf bieses Gefühl ber Luft ober Unluft grundet fich die afthetische Borftellungeweise; alle Borftellungen, bie fich auf biefes Gefühl grunden, find rein afthetisch. können die Kähigkeit, Objecte auf dieses Gefühl zu beziehen ober burch dieses Gefühl ju beurtheilen, ben afthetischen Sinn ober "Geschmad" und alle auf bieses Gefühl gegründeten Urtheile "Geschmackburtheile" nennen. "Bas an ber Borstellung eines Objects bloß subjectiv ift, b. h. ihre Beziehung auf bas Subject, nicht auf ben Gegenstand ausmacht, ist die asthetische Beschaffenheit derselben." "Dasjenige Subjective an einer Borftellung, mas gar fein Erfenntnifftud merben fann, ift bie mit ihr verbundene Luft oder Unluft; benn burch sie erkenne ich nichts von bem Gegenstande ber Borstellung, obgleich fie wohl bie Wirkung irgend einer Erkenntnig fein kann \*)."

Die reflectirende Urtheilskraft zerfällt demnach in die ästhetische und teleologische. Der Eintheilungsgrund liegt in dem Begriffe der natürlichen Zweckmäßigkeit, je nachdem berselbe bloß subjectives oder objectives, bloß formales oder reales Ansehen hat, d. h. je nachdem die Dinge als zweckmäßig beurtheilt werben in Rücksicht auf unsere Intelligenz oder eine fremde, die als intelligibles Substrat den Dingen selbst zu Grunde gelegt wird. Der natürliche Zweckbegriff hat unserem Philosophen zuerst in der Fassung des teleologischen Urtheils eingeleuchtet. Die Bernunfkritik nöthigte ihn, dieses Urtheil von dem logischen zu unsterscheiden und in der ressectirenden Urtheilskraft ein besonderes

<sup>\*)</sup> Ebendas. Einleitg. VI. — Bb. VII. S. 26 — 28. Bgl. Einleitg. VIII. S. 29.

Bernunftvermögen zu setzen. Nun ist das reine Resterionsprincip lediglich subjectiv und in Ansehung der Dinge selbst gar nicht bestimmend, es verhält sich nur betrachtend und beurtheilend, gar nicht erkennend. Diesen rein subjectiven Charakter hat das teleologische Urtheil nicht; es nimmt eine unsüchere Stellung ein zwischen objectiver Gältigkeit, die es behauptet, und wirklicher Einsicht, wozu ihm die Berechtigung sehlt. Das reine Resterionsprincip ist das ästhetische. Kant entdeckt die ästhetische Urtheilskraft, indem er die natürliche Iwecknäßigkeit in ihrem rein subjectiven Charakter aufsucht. Er selbst erklärt, "daß in einer Kritik der Urtheilskraft der Theil, welcher die ästhetische Urtheilskraft enthalte, ihr wesentlich angehörig sei"\*).

Damit ist das Problem festgestellt, welches die Kritik der Urtheilskraft zu lösen hat. Wir kennen die Mittelglieder, um deren Bestimmung es sich handelt. Der Vereinigungspunkt zwischen Natur und Freiheit liegt in dem transscendentalen Prinzip der natürlichen Zweckmäßigkeit; wie sich die natürliche Zweckmäßigkeit zur Natur und Freiheit, so verhält sich die restectirende (ästhetische) Urtheilskraft zu Verstand und Vernunft, zur theoretischen und praktischen Intelligenz; wie sich jene Urtheilskraft zu diesen beiden Vernunstkräften, so verhält sich das Sessühl der Lust oder Unlust zum Erkenntniße und Begehrungsversmögen. Die Welt der Verstandesbegriffe ist die Natur, die Welt der Vernunstbegriffe oder Ivden zweckmäßigkeit ist Schönheit und Kunst.

<sup>\*)</sup> Chendas. Cinleitg. VIII. — Bb. VII. S. 34.

# Zweites Capitel.

## Die Analytik des Schönen.

L

### Die fritische Grundfrage.

Um die kantische Aesthetik zu verstehen, muß man vor allem ihre kritische Grundlage richtig fassen. Die Aesthetik vor Kant war durchaus dogmatisch. Sie wollte aus der Natur der Dinge das Schöne und überhaupt die ästhetischen Beschaffenheiten erklären; die dogmatische Theorie des Schönen war in einem ganz ähnlichen Irrthume besangen als die dogmatische Theorie von Raum und Zeit. Wie man auch das Schöne erklärte, ob als Eigenschaft oder Verhältniß der Dinge, immer sollte es aus der Natur der Dinge selbst, aus Bedingungen, unabhängig von unsserer Borstellung, abgeleitet werden. Das Problem der dogmatischen Aesthetik hieß: unter welchen natürlichen Bedingungen sind die Dinge ästhetisch?

Rant begreift, daß alles Aesthetische nichts ist als unsere Erscheinung, als unsere Borstellung, daß es unabhängig von unserer Betrachtung nichts Aesthetisches giebt, so wenig als das Gute unabhängig vom Willen, die Causalität unabhängig vom Berstande, die sinnlichen Eigenschaften unabhängig von den Sinnen eristiren. Darum lautet die Grundfrage der kritischen Aesthe-

tit: unter welchen Bedingungen ift unsere Vorstellung afthetisch? Das Aesthetische ift eine Eigenthumlichkeit bloß unserer Borftellung, mit anderen Borten: es ift feine Gigenschaft, fonbern ein Prädicat. Das Aesthetische ift tein Merkmal, bas in ber Vorstellung enthalten ware, sondern eine Beschaffenheit, die ihr zukommt nur in ber Beziehung auf ein bestimmtes Bermogen in und: ein Prabicat, bas wir ber Borstellung beilegen ober binzufügen. Mithin ist eine ästhetische Vorstellung gleich einem Urtheil. Gin Urtheil, beffen Pradicat afthetischer Art ift, nennen wir ein afthetisches ober Geschmacksurtheil. Mithin lautet die kritische Frage: unter welchen Bedingungen beurtheilen wir eine Worstellung als afthetisch, ober mit anderen Worten: wie sind ästhetische Urtheile möglich? Nur in dieser Fassung wird die Die bogmatische Frage ift ungereimt. Rrage richtig bestimmt. Sie macht zwei grunbfalsche Boraussetzungen : 1) bag bie Bebingung bes Aesthetischen in ben Dingen unabhängig von unserer Borstellung zu suchen — 2) daß die afthetische Beschaffenheit in ber Borftellung bes Dinges als Merkmal enthalten fei und burch eine Berglieberung ber Borftellung entbedt werben konne.

An sich ist keine Vorstellung ästhetisch; sie wird ästhetisch durch die Beziehung auf ein bestimmtes Vermögen in uns, das wir schon kennen gelernt haben als Gesühl der Lust oder Unlust. Mithin ist kein ästhetisches Urtheil analytisch; jedes ist synthetisch. Und da ihre Aussagen auch eine allgemeine und nothwendige Geltung beanspruchen, so sind disthetischen Urtheile zugleich a priori: sie sind mithin synthetische Urtheile a priori. So wiesderholt sich hier noch einmal das Grundproblem der gesammten Vernunstkritik: wie sind synthetische Urtheile a priori möglich?

Wir wollen das Borbild der Vernunftkritit genau befolgen. Bevor gefragt werden durfte: wie ist Erkenntniß möglich? mußte erst gefragt werden: was ist Erkenntniß? So fragen wir jest zuerst: was sind ästhetische Urtheile? Und dann: wie sind sie möglich?

Wenn wir mit einer Borstellung ein afthetisches Prabicat, wie schön und erhaben, verbinden, so wollen wir einsehen, von welcher Art diese Berbindung ift; wenn diese Berbindung eine gewisse Allgemeinheit und Nothwendigkeit mit sich führt, so wollen wir einsehen, worin biese ästhetische Augemeinheit und Nothwendigkeit besteht; wenn endlich die Borstellungen nur in einem bestimmten Berhältniffe zu uns afthetisch sind ober werben, so muffen wir eben biefes afthetische Berhaltniß in feiner Eigenthum: lichkeit genau kennen lernen. Alle diese Fragen aber laffen sich nur auflösen durch eine grundliche Ginsicht in die Elemente und eigenthümlichen Bestandtheile bes afthetischen Urtheils; Diese Einsicht ift nur möglich burch bie Zergliederung ober Unalpsis besselben: baber ift unsere erfte Aufgabe "bie Analytik ber äftheti= . schen Urtheilskraft". Run ift bie Norm aller afthetischen Beflimmungen bas Schone; bie übrigen afthetischen Prabicate merben erkannt durch ihren Unterschied vom Schonen. Wir fragen barum zuerst: wenn wir eine Vorstellung als "schon" beurtheilen, worin besteht dieses Urtheil? Wir losen diese Krage durch "bie Analytik bes Schonen"\*).

#### Π.

Das afthetische Urtheil.

1. Das unintereffirte Boblgefallen.

Das Prädicat "schön" ist in allen Fällen ber Ausdruck eines

\*) Kritik ber Urtheilskrast. I Theil. Kritik b. ästhetischen Urtheilskrast. I Abschn. Analytik b. ästh. Urth. I Buch. Analytik b. Schönen.

— Bb. VII. S. 48—92. Wohlgefallens. Wir nennen schön, was uns gefällt. Diese sehr einfache Betrachtung lehrt uns zweierlei: wir müssen ben nächsten Bestimmungsgrund des ästhetischen Urtheils in unserem Wohlgefallen aufsuchen und können deshalb das Schöne nicht als ein in der Vorstellung enthaltenes Merkmal betrachten, denn in der bloßen Vorstellung an sich liegt nicht, daß sie uns gefällt; in der bloßen Vorstellung an sich genommen liegt nicht ihre Bezziehung auf uns, also auch nicht unser Wohlgefallen. In allen Fällen ist das ästhetische Urtheil die Verknüpfung unseres Wohlzgefallens mit irgend einer Vorstellung; das sind seine beiden Elemente; in allen Fällen also ist das ästhetische Urtheil sprthetisch.

Es kommt barauf an, die Art des ästhetischen Bohlgefal= lens zu bestimmen. Nicht jede uns gefällige Vorstellung ist schon als solche ästhetisch oder schön. Es muß deßhalb ein Bohlge= fallen eigenthümlicher Art sein, dessen Verbindung mit einer Vor= stellung unser Urtheil ästhetisch macht. Untersuchen wir also die Natur und die Arten des Bohlgefallens überhaupt, um die de= sondere Natur des ästhetischen Bohlgefallens zu entdecken.

Daß es verschiebene Arten bes Wohlgefallens giebt, bavon überzeugt uns der erste Blick in die eigene Erfahrung. Für den Hungrigen ist die Vorstellung der Speise mit Wohlgefallen verzbunden; der praktische, mit der Aussährung seiner Lebenszwecke beschäftigte Mensch braucht Mittel, die seinen Zwecken dienen, die tauglichsten Mittel sind die besten und ihm wohlgefälligsten. Was uns nützt, gefällt uns. Dem moralischen Gefühle gefällt nichts in höherem Grade als die Vorstellung der Pflicht; die Achtung, die wir vor dem Sittengesetz empsinden, ist zugleich ein mit dieser Vorstellung verbundenes Wohlgefallen. Da haben wir das Wohlgefallen in sehr verschiedenen Gestalten. Keine der angesührten Arten ist ässtetisch. Der Hungrige hat an der

Speise, ber praktische Verstand hat an den nüglichen Mitteln, das moralische Gefühl an dem Sittengesetze kein ästhetisches Wohlzgefallen. Worin liegt der Unterschied?

In ben angeführten Källen ist ber vorgestellte Gegenstand ein Object, das uns befriedigt, weil wir es bedürfen; wir beburfen es zu unserer Befriedigung; barum begehren wir das Dbject, wir wollen es genießen ober brauchen ober verwirklichen; biefer Genug, biefer Gebrauch, biefe handlung verschafft uns Befriedigung, darum verbindet sich mit der Borstellung des Dbjects ein bestimmtes Wohlgefallen. Es ist nicht die bloße Borstellung, sondern das Object selbst, das uns durch den Genuß, ben Gebrauch, die Bermirklichung eine solche Befriedigung gewährt, also bezieht sich bas Wohlgefallen in allen diesen Källen auch nicht auf die bloße Borftellung, sondern auf das Object felbst; es grundet sich in allen biesen gallen auf eine Begierbe, die fich selbst auf ein Bedürfniß grundet. Bas wir bedürfen und eben barum begehren, bas erregt unfer Intereffe. Interesse geht nicht auf die bloße Borstellung der Sache, sondern auf die Sache Selbst, auf das Dasein des Objects. Borftellung ber Speise interessirt ben hungrigen, sonbern ber reelle Genuß; nicht die bloße Borstellung der nutlichen Mittel interessirt uns, sondern beren reeller Gebrauch, also beren wirkliche Eristenz; nicht die bloße Vorstellung ber Pflicht genügt bem moralischen Gefühl, sondern daß nach dieser Borstellung gehanbelt und die Pflicht ausgeführt werde. Ohne dieses Interesse empfinden wir in feinem der genannten Falle wirkliches Bohlgefals len. So verschieden bier die Arten bes Wohlgefallens sind, barin ftimmen fie überein, bag in allen Fällen bas Wohlgefallen selbst interessirt, d. h. burch Interesse, Begierde, Bedürfniß bedingt ift, daß sich in allen Rällen bieses Boblgefallen auf unser Begehrungevermögen bezieht.

Ein Anderes freilich ist die sinnliche Begierde, ein Anderes die vernünftige. Das Wohlgefallen, das aus der sinnlichen Besgierde entspringt, ist pathologisch, das Wohlgefallen aus Vernunftbedürfniß ist praktisch bedingt; das Object des pathologischen Wohlgefallens nennen wir angenehm, das des praktischen gut. In Rücksicht des letzteren unterscheiden wir das Nühliche oder mittelbar Gute von dem undedingt Guten; dieses ist Gegensftand des moralischen Wohlgefallens.

Das ästhetische Wohlgefallen ift weber finnlich noch moralisch; bas Schone ist genau zu unterscheiden sowohl vom Angenehmen als vom Guten. Weber die Sensualisten noch die Moraliften find im Stande, aus ihrem Gefichtspunkte bas Mefthetische zu begreifen. Nun hatten wir schon vorher gesehen, wie das afthetische Urtheil in keiner Beise ein Erkenntniffurtheil oder logischer Art ist. Also muß bas Schone, wie vom Angenehmen und Guten, so auch vom Bahren genau unterschieden werben. hier zeigt fich fehr beutlich ber Unterschied ber kantischen Aesthetik von der früheren dogmatischen Aesthetik, die das Schone bald mit dem Angenehmen, bald mit dem Bahren und Guten vermischt ober gar gleichgesett batte. Bas die kritische Philosophie untersucht, bas will sie in seiner Reinheit darstellen, völlig unvermischt mit heterogenen Bestimmungen. So hat sie in ihren Untersuchungen bie reine Anschauung, ben reinen Berstand, ben reinen Willen, ben reinen Glauben festgestellt und beutlich ge= macht. Jest handelt es sich um das rein Aesthetische.

Alles Wohlgefallen nicht ästhetischer Art war durch irgend ein Interesse entweder pathologisch oder praktisch bedingt; es war in irgend einer Rücksicht interessert. Das rein ästhetische Wohlgefallen ist vollkommen uninteressirt. Wenn ich an einem Gegenstande Wohlgefallen empfinde ohne alles Interesse,

so mischt fich in bieses Wohlgefallen keine Art ber Begierbe, tein Bedürfniß, teine Regung bes Willens; ich will von bem Gegenstand nichts haben, nichts mit ihm vornehmen, ihn weder genießen noch brauchen noch verwirklichen, ich will ihn bloß betrachten. In der blogen Betrachtung verftummt jede Begierde, jede Willensunruhe. Der Wille und die bloße Betrachtung verhalten sich negativ zu einander. So wie sich ber Wille in Absicht auf ben Gegenstand regt, so trubt fich die reine Betrachtung und hebt sich auf, es sei nun die störende Willensregung finnlich ober moralisch. Der Wille ift immer bewegt, gespannt, unruhig. Die bloße Betrachtung ist immer ruhig. Wenn wir und vollkommen bedürfnig : und interesselos zu ben Objecten verhalten, so verhalten wir und bloß betrachtend, b. h. rein afthetisch. Wenn wir uns blog betrachtenb zu bem Gegenstande verhalten, so find wir nicht auf das Dasein, sondern bloß auf die Borftellung bes Gegenstandes gerichtet, die uns lediglich als folche vollkommen befriedigt. Gegenstand ber blogen Betrachtung ist allein die Form und kann nichts anderes sein. Erifteng bes Gegenstandes kann uns in verschiedener Beise intereffiren, je nach unserem Bedürfnig. Die bloge Form ber Borftellung bes Gegenstandes kann uns in biefer Beise nicht interesfiren, benn sie bezieht sich auf kein Bedürfniß; mit ber blogen Form läßt sich tein Bedürfniß befriedigen; wenn uns bie bloße Betrachtung boch befriedigt, so ist diese Befriedigung ein völlig unintereffirtes (rein afthetisches) Bohlgefallen. Was uns aefällt burch die bloße Betrachtung, bas ift schon.

Das Bedürfniß, welches es auch sei, verwidelt uns mit bem Gegenstande selbst. Wir nehmen ihn praktisch in Anspruch; wir wollen ihn genießen ober erkennen ober bearbeiten ober brauchen, mit einem Worte wir wollen etwas mit dem Object, das

Object ist uns zu irgend etwas nöthig. So ist unser Verhältniß zu dem Gegenstande durch die Nothwendigkeit bestimmt und durch den Ernst der Absicht; das Wohlgefallen ist von unserem Interesse, von unserer Absicht abhängig, es ist mithin unsrei. Das ästhetische Wohlgefallen, von keinem Interesse bedingt, ist volltommen frei; dieses freie Wohlgefallen schließt den Ernst der Absicht und der praktischen Iwecke völlig von sich aus, es verhält sich zum Gegenstande nicht bestimmend, sondern spielend. So solgen aus der kritischen Lehre vom Schönen die Begriffe der ästhetischen Freiheit und des ästhetischen Spiels. Kant selbst hat diese Folgerungen gezogen mehr in beiläusiger als in hervorhebender Weise. Niemand hat die Wichtigkeit gerade dieser Begriffe tieser eingesehen und fruchtbarer versolgt als Schiller in seinen Briesen über die ästhetische Erziehung der Menschheit\*).

Der Unterschied des ästhetischen Wohlgefallens von jedem anderen ist vollkommen einleuchtend. Was und gefällt, ist entweber bloß die Vorstellung oder das Dasein des Gegenstandes; im ersten Fall ist unser Wohlgefallen uninteressirt und darum rein ästhetisch, im anderen ist es interessirt und darum praktisch oder pathologisch. "Das Geschmackurtheil ist bloß contemplativ, b. i. ein Urtheil, welches indisserent in Ansehung des Daseins eines Gegenstandes nur seine Beschaffenheit mit dem Gesühl der Lust und Unlust zusammenhält."

Wir unterscheiden bemnach das sinnliche, ästhetische, praktische (moralische) Wohlgefallen: das Object des ersten ift das Ansgenehme, das des zweiten das Schöne, das des dritten das Sute; das Angenehme vergnügt, das Schöne gefällt, das Gute wird gebilligt. Was uns vergnügt, ist ein Object der Neigung; was

<sup>\*)</sup> Bgl. meine Schrift "Schiller als Philosoph". Nr. VII. S. 88—99.

uns gefällt, ist ein Object der Gunst; was wir billigen, ist ein Object der Achtung. Das Angenehme gehört den sinnlichen, das Gute den vernünftigen, das Schöne den sinnlich-vernünftigen Wesen. Das Schöne ist specifisch = menschlich. Das Angenehme ist auch in der thierischen Empsindung, das Gute nur in der reinen Intelligenz, das Schöne nur in der Menschheit möglich: darum sah Schiller in dem ästhetischen Gefühl das eigentliche Object und Leitungsmittel der menschlichen Bildung.

Bas wir im ästhetischen Urtheile von einer Borstellung außsagen, ist nichts anderes als dieses rein ästhetische Bohlgefallen:
bas ist, um uns kantisch auszudrücken, die Qualität des ästhetischen Urtheils. Daraus folgt die erste Erklärung des Schönen:
"Geschmad ist das Beurtheilungsvermögen eines Gegenstandes
oder einer Borstellungsart durch ein Bohlgefallen oder Mißsallen
ohne alles Interesse. Der Gegenstand eines solchen Bohlgefallens heißt schön\*)."

### 2. Das allgemeine Bohlgefallen.

Bergleichen wir das interessirte Bohlgefallen mit dem uninteressirten oder rein ästhetischen, so gewinnen wir aus dieser Bergleichung eine neue Einsicht in die Natur des letzteren. Das Interesse ist jederzeit persönlich, jeder hat sein eigenes; dieses selbst ist nach Zeit und Umständen verschieden; was dem Einen angenehm und nühlich ist, das ist einem Anderen keines von beiben, vielleicht sogar widerwärtig und schädlich; was wir heute begehren, das wird in einer anderen Zeit nicht mehr begehrt, in einer anderen sogar vermieden: das interessirte Bohlgefallen,

<sup>\*)</sup> Kritit ber Urtheilstr. I Theil. I Abschn. I Buch. Erstes Mosment bes Geschmacksurtheils ber Qualität nach. §. 1—5. — Bb. VII.—S. 43—52.

Bifder, Gefdicte ber Philosophie IV. 2. Mufi.

ausgenommen bas rein moralische, ist burchaus particular. Der Sat ist so richtig, baß man ihn umkehren barf: jedes particulare b. h. nur in der Besonderheit des Individuums begründete Wohlzgefallen ist immer interessirt. Die Interessen sind verschieden, wie die Individuen. Wie sich die Bedürfnisse der Individuen unterscheiden, so unterscheiden sich ihre Neigungen, Begierden, Interessen. Wo also das Wohlgefallen besonderer Art ist, da ist es stets abhängig vom Interesse.

Bergleichen wir jeht das interessirte Wohlgefallen mit dem uninteressirten, so springt solgender Schluß in die Augen: das besondere Wohlgefallen ist stets interessirt, das ästhetische Wohlzgefallen ist gar nicht interessirt, also ist das ästhetische Wohlgefallen nicht besonderer, sondern allgemeiner Natur, nicht particular, sondern universell. Within hat auch das ästhetische Urtheil allgemeine Geltung; in der Anerkennung des Schönen stimmen alle überein, während die Urtheile über das Angenehme und Nühliche so verschieden sind als die Individuen.

Diese Allgemeingultigkeit giebt bem afthetischen Urtheile ben Schein einer objectiven Geltung. Bur objectiven Geltung gehört bie Bestimmung durch Begriffe (bie logische Bestimmung); ber allgemeine Begriff ist ber für alle gultige ober objective. Benn nun das asthetische Urtheil diese objective Geltung annehmen barf, so scheint es eben dadurch ein logisches Urtheil zu werben.

Dieser Schein ist falsch. Wenn man ihm nachgiebt, so verblendet man sich vollkommen siber die Quelle und wirkliche Natur der ästhetischen Urtheile. Das ästhetische Urtheil beruht auf dem freien Wohlgefallen, dieses Wohlgefallen gründet sich allein auf das Gefühl der Lust oder Unlust, dieses Gefühl ist durchaus verschieden von dem Vermögen der Begriffe. Das ästhetische Urtheil gründet sich auf keinen Begriff, auf keine lo-

gische Vorstellung. Die logische Vorstellung als solche ist mit keinerlei Wohlgefallen, weder mit Lust noch mit Unlust, verbunben. Es ware gar nicht zu begreifen, wie ein logisch begrundetes Urtheil jemals äfthetisch werden soute; es mußte benn einen Uebergang geben vom Begriff jum Gefühle ber Luft ober Unluft, vom Berftande jum Gefühl: einen Uebergang, ber nur bann möglich ware, wenn zwischen Berftand und Gefühl ein bloger Gradunterschied stattfände. Diese Bermögen sind aber ber Art nach verschieben. Es giebt keinen Uebergang vom Begriff jum Gefühle ber Lust ober Unlust, also kann bas afthetische Urtheil nie logisch begründet sein. Der logische Begriff ist weder ber Grund noch ber 3weck bes afthetischen Urtheils. ber 3med. Denn wenn bas afthetische Urtheil einen Begriff beaweckte, so hatte es die Absicht auf Erkenntniß, so ware es von diefer Absicht, von diesem Interesse abhängig, also nicht auf ein freies, uninteressirtes Wohlgefallen gegründet, also nicht afthetisch.

Mithin ist das ästhetische Urtheil zwar allgemein, aber nicht vermöge eines Begriffs. Die ästhetische Allgemeinheit ist nicht die logische. Das ästhetische Bohlgefallen ist von jeder logischen Borstellung vollkommen unabhängig; eine solche Borstellung ist weder der Grund noch der Zweck eines solchen Bohlgefallens. Das ästhetische Urtheil hat demnach keine logische Allgemeinheit. Nach seiner logischen Quantität ist es lediglich singular; es gründet sich auf das Gefühl, und das sich fühlende Subject ist stets das einzelne. Daher müssen wir beides von dem ästhetischen Urtheil behaupten: es gilt für jeden, es gilt nur für den Einzelnen; das Erste ist seine ästhetischen Quantität ist es universell, nach der logischen ist es singular. Bereinigen wir beides: das ästhetische Urtheil gilt für jeden als Einzelnen; es gilt für alle Einzelnen,

es ist gemeingaltig, es hat (nicht objective, sondern) subjective Augemeinheit.

Wie erklärt sich biese ästhetische Allgemeinheit, biese Gemeingültigkeit bes ästhetischen Urtheils? Es ist ein einzelnes Urtheil, weil es nicht auf Begriffen, sondern bloß auf dem Gestühle beruht, das seiner Natur nach singular ist; es ist zugleich ein allgemeines d. h. gemeingültiges Urtheil, sosern das ästhetische Wohlgefallen, das Gefühl der Lust oder Unlust, selbst für alle Einzelnen gilt oder sich allen Einzelnen mittheilen läßt. Also die allgemeine Mittheilbarkeit des ästhetischen Gefühls ist der eigentsliche Erklärungsgrund des ästhetischen Urtheils. Wie aber kann ein Gefühl allgemein mittheilbar sein? In diesem Punkte liegt, wie sich Kant selbst ausdrückt, "der Schlüssel zur Kritik des Geschmacks".

Unter welcher Bedingung ift nun ein Gefühl oder ein Bohlgefallen fähig, allen mitgetheilt zu werben? Rein Sonderinteresse ist allgemein mittheilbar; es haftet am Individuum, es ist bedingt durch dessen Bedürfniß und Begierde, die selbst wieder empirisch bedingt sind durch das Object, worauf sie sich bezie hen. Hier ist es das Object selbst, sein empirisches Dasein, welches gefällt, nicht bloß bie Borftellung ober Betrachtung beffelben. Das Wohlgefallen ift unmittelbar abhängig von dem Object, die Beurtheilung des letteren ift abhängig von biefem Bohlgefallen. Benn wir einen Gegenstand als angenehm beurtheilen, so muffen wir ihn als angenehm empfunden haben; biese Empfindung, dieses Gefühl ber Lust geht der Beurtheilung vorher als beren Bebingung. Benn bas Gefühl ber Lust ber Beurtheilung vorbergeht, so ist es nicht von der Betrachtung, sondern vom Dasein bes Objects abhangig, so ist es empirisch bedingt, also in keinem Falle allgemein mittheilbar.

Soll also das Gefühl ber Lust mittheilbar sein für alle, so barf es ber Beurtheilung des Objects nicht vorhergehen, sondern muß ihr folgen. Wenn aber das Gefühl der Lust aus der Beurtheilung des Gegenstandes hervorgehen soll, so muß es gegründet sein nicht auf ein Interesse am Gegenstande, sondern allein auf die bloße Betrachtung desselben. Wir können ein solches auf die bloße Betrachtung gegründetes Gefühl der Lust auch "contemplatives Bohlgefallen" oder "contemplative Lust" nennen.

Was ein Gefühl allgemein mittheilbar macht, ist allein dieser contemplative Charakter, dieser theoretische Ursprung. In der Betrachtung eines Gegenstands wirken unsere vorstellenden Kräfte, die das Object bildend und begreisend verknüpsen: die bildende Verknüpsung vollzieht die Phantasie, die begreisende der Verstand; jene giebt der Vorstellung die anschauliche, dieser die gesehmäßige Einheit. In der freien Betrachtung des Gegenstandes müssen diese beiden Vermögen, Verstand und Eindildungskraft, zusammenwirken. Wenn wir das Product der Eindildungskraft (ansschauliche Vorstellung) mit dem Producte des Verstandes (Begriff) verdinden, so entsteht das Urtheil; Urtheile sind immer allgemein mittheilbar, aber die so bestimmten Urtheile sind nicht ästhetisch, sondern logisch.

So befinden wir uns mit dem Gefühle der Lust, das zur allgemeinen Mittheilung fähig sein soll, zwischen einer Schlla und Charyddis. Wenn wir das Gefühl vor der Betrachtung aufsuchen, so sindet es sich empirisch bedingt und darum zur allgemeinen Mittheilung unfähig; wenn wir es nach der Betrachtung aufsuchen, so sinden wir das allgemein Mittheilbare nicht mehr als Gefühl, sondern als Urtheil und Erkenntniß. Das allgemein mittheilbare Gefühl ist contemplativ, aber es ist nicht Erzkenntniß; es gründet sich auf Betrachtung, aber es ist nicht Einstenntniß; es gründet sich auf Betrachtung, aber es ist nicht Einstenntniß; es gründet sich auf Betrachtung, aber es ist nicht Einstenntniß;

ficht. Also zwischen Contemplation und Erkenntniß, zwischen Betrachtung und Ginsicht finden wir bas zur allgemeinen Mitstheilung fähige Gefühl.

Die Betrachtung besteht in bem Zusammenwirken von Berstand und Einbildungskraft; die Erkenntniß besteht in der Einheit beider Bermögen, im Urtheil, welches die Borstellung des einen burch ben Begriff bes anderen bestimmt. Bas ift nun Betrachtung ohne Erkenntniß? Offenbar bas Zusammenwirken von Berftand und Einbildungefraft ohne bie Bereinigung beiber im Urtheil: eine Berbindung beiber, welche die Unterordnung ausschließt, eine solche Verbindung, in welcher beide unabhängig übereinstimmen. Diese Betrachtung ohne Erkenntniß ift bas bloße Verhältniß ober die Harmonie von Verstand und Einbil-Bas ift die Betrachtung ohne die Absicht auf Erbungstraft. kenntniß? Offenbar die absichtslose Harmonie von Berstand und Einbildungefraft ober bas freie Spiel beiber Rrafte.

Das Verhältniß ber betrachtenden Gemuthskräfte ist tein Urtheil, sondern ein bloßer Gemuthszustand, der lediglich subjectiv und in Ansehung seiner Beschaffenheit rein menschlich ist. Einbildungskraft und Verstand sind Vernunftkräfte, also ist ihr Verhältniß ein Vernunftzustand: ein Zustand, der nicht diesem oder jenem Individuum angehört, sondern der menschlichen Gemuthsversassung als solcher.

Unserer Gemüthszustände werden wir inne durch das Gesfühl. Wir können sie nur fühlen. Sobald wir sie zu erkennen suchen, sind sie nicht mehr unsere Zustände, sondern unsere Gesgenskände. Das Gefühl nun jener contemplativen Verfassung, in welcher Verstand und Einbildungskraft harmoniren, ist das Gefühl eines rein menschlichen Gemüthszustandes, also selbst ein rein menschliches und eben darum allgemein mittheilbares Gefühl:

1

eben bieses Gefühl erklart bie Augemeinheit bes afthetischen Urtheils.

An dieser Stelle gewinnt die kantische Aesthetik eine ihrer tiefsten Einsichten. Bon wo die Analyse bes Schonen auch ausgeht, immer wird bie tiefeindringende Untersuchung auf diesen Punkt hingeführt werden. Sier läßt fich ber Unterschied zwischen bem afthetischen und religiösen Gefühl beutlich einsehen: bas religiose grundet sich auf ein Vernunftbedürfniß, das afthetische auf einen Bernunftzustand; bas Bernunftbedürfniß kann nur moralischer Natur sein, ber Bernunftzustand nur afthetischer. Bernunftzustand ift nicht Bernunftkraft, weder ein theoretisches noch praktisches Bermögen, überhaupt kein Bermögen, sondern Berhaltniß ber Gemuthefrafte. Es ift klar, bag bie in bem Reiche der Bernunft versammelten und vereinigten Kräfte, so verschieden sie sind, doch in einem Berhältnisse zu einander stehen muffen. Dieses Berhältnig ift ein Zustand ber harmonie ober Disharmonie, biesen Zustand percipiren wir durch das Gefühl, ben Zustand der Harmonie durch das Gefühl der Eust, den der Disharmonie durch das Gefühl der Unluft; dieses Gefühl ift weber sinnlich noch moralisch, sonbern rein ästhetisch.

Wenn wir jetzt das Schöne mit dem Angenehmen und Suzten vergleichen, so erklärt sich der von beiden unterschiedene Umsfang seiner Geltung. Das Angenehme ist nie allgemeingultig; das Gute ist allgemeingultig vermöge seines Vernunftbegriffs; das Schöne ist allgemeingultig ohne Begriff. Diese afthetische Augemeinheit bildet die Quantität des ästhetischen Urtheils und die zweite Erklärung des Schönen: "schön ist das, was ohne Begriff allgemein gefällt\*)."

<sup>\*)</sup> Ebendas. I Th. I Abschn. I Buch. Zweites Moment bes Geschmadsurtheils, nämlich seiner Quantität nach. §. 6—10. vergl. bes. §. 9. — Bb. VII. S. 52—62.

### 3. Die afthetifche 3medmaßigfeit.

Aus bieser Erklärung folgt eine neue wichtige Einsicht. Das Schöne gefällt "ohne Begriff". Bas durch Begriffe gefällt, das gefällt nicht rein ästhetisch. Nennen wir das durch Begriffe bedingte Bohlgefallen "intellectuell", so werden wir jeht das ästhetische Wohlgefallen von dem intellectuellen ebenso sorgfältig unterscheiden mussen, wie vorher von dem sinnlichen und moratischen.

Bas uns gefällt, das gilt in irgend einer Rucksicht als zwedmäßig. Etwas ift zwedmäßig, b. b. es entspricht ber Absicht, um beren willen es eriftirt; es ift aus einer Absicht entstanden, b. h. ber Begriff ober die Borstellung der Sache war die Ursache ihres Daseins: das Object selbst ift eine absichtliche Wirkung. Etwas als zwedmäßig beurtheilen, heißt baher bie Absicht feines Daseins aufsuchen. Ift diese Absicht gefunden, so ift bamit bie 3wedmäßigkeit ber Sache erkannt. Wenn ich meine Absicht erreicht, meine Aufgabe gelöft, mein Berk gludlich vollbracht habe, so freue ich mich der gelungenen That, des guten Erfolges; die fes Gefühl ist auch eine Luft, ein praktisch bedingtes Bohlgefallen. Wenn ich in ber Betrachtung frember Berke ber Natur ober ber Kunft die ursprünglichen Absichten erkenne und erreicht finde, so gewährt mir der Unblid bieser zweckmäßigen Gebilbe ein Gefühl ber Befriedigung und Lust; diese Lust grundet sich auf bie wohlerkannten 3mede, auf ben beutlichen Begriff ber Absichten; sie ist um so größer, je beutlicher biese Erkenntniß, bieser Begriff ist: ein solches Wohlgefallen ist intellectuell.

Wenn nun das Schöne ohne Begriff gefällt, so ist das ästhetische Wohlgefallen weder praktisch noch intellectuell. Das Schöne gefällt, also ist es zweckmäßig: es gefällt ohne Begriff,

also wird es nicht als zwedmäßig, nicht als absichtliche Wirkung Sobald ber Begriff ber Absicht hinzukommt, hort bas Gefallen ohne Begriff (bas afthetische Bohlgefallen) vollkommen auf. Hier gilt gang eigentlich bas gothe'sche Wort: "man fühlt bie Absicht, und man wird verstimmt." Das Schone barf nicht gefallen wollen. Bas gefallen will, bas will nicht bloß betrach: tet, sondern begehrt werden, bas will uns nicht bloß zur reinen Betrachtung ber Form stimmen, sonbern Interesse am Gegen: stande felbst, am Dasein bes Objects in uns erregen, es will uns finnlich afficiren, sei es durch Reiz oder Rührung. Rührung find finnliche Affectionen, nicht rein afthetische Wirkun-Das Object wirkt bann nicht burch bie Form, sonbern gen. Wenn sich ber Geschmack blog burch solche durch ben Stoff. Wirkungen bestimmen läßt, wenn er gereizt und gerührt sein will und nur für solche Affectionen empfänglich ist, so ist er nicht ästhetisch, sondern roh und barbarisch. Wenn der Geschmad nicht allein durch die Form, sondern auch durch Reiz und Ruhrung bestimmt wird, so ist er nicht rein, sondern sinnlich. barf auch in Rudficht bes Geschmads bas reine Urtheil vom empirischen unterscheiden. Das reine Geschmackgurtheil ift bloß formal, bas empirische ist material; bas erste wird blog burch bie Form bestimmt, das andere auch durch sinnliche Empfindungen, bie mit ber Begierbe jusammenhangen. Sobalb sich aber mit bem Schönen bas Angenehme, mit bem Geschmacke bie Sinnenlust vermischt, so sind beibe nicht mehr rein ästhetisch, sondern von sinnlichen Interessen abhängig; die rein afthetische Wirkung barf im Object keine andere Ursache haben als die reine Form im strengsten Sinn bes Worts: Die Form ohne alles auf Die Sinne berechnete Beimert.

Wenn also das Schone ohne Begriff gefällt, so ist es zwed-

mäßig, ohne barum als absichtliche Birkung zu gelten; es ist zweckmäßig, ohne als zweckmäßig vorgestellt zu werben. In seinner zweckmäßigen Wirkung barf die Borstellung des Zwecks nicht gegenwärtig sein; diese Borstellung hebt die ästhetische Wirkung auf. Die vorgestellte Zweckmäßigkeit ist die objective. Wenn nun das Schöne ohne Begriff gefällt, so kann die ästhetische Zweckmäßigkeit in keiner Weise objectiv sein, sondern ist rein subjectiv. Wir haben in diesem Punkte schon früher die Grenze erskannt zwischen dem ästhetischen und teleologischen Urtheil.

Es ift sehr wichtig, biese Grenze genau zu bestimmen. hier unterscheidet sich die Rritik der asthetischen Urtheilskraft von den bogmatischen Theorien, die in Betreff bes Schonen bei ben Detaphpsifern ber vorkantischen Zeit gegolten hatten. Wenn wir ein Ding als objectiv zweckmäßig beurtheilen, so gilt es als eine abfichtliche Wirkung: die Absicht, um beren willen es eriffirt, liegt entweber in ihm felbst ober außer ihm; entweber gilt bas Object als zweckmäßig nur in Rücksicht auf ein anderes ober in Rücksicht auf seinen eigenen Begriff. Wir unterscheiden bemnach die objective 3weckmäßigkeit als äußere und innere. Wenn ein Object zweckmäßig ist in Rucksicht auf ein anderes, so gilt es als Mittel: die äußere 3wedmäßigkeit ift bie Nühlichkeit. Wenn bagegen ber 3wed eines Objects kein anderer ift als bas Dasein ber Sache, so existirt bas Object um seiner selbst willen, es ift zweckmäßig an sich felbst; wenn sein Dasein diesem Zwecke entspricht, so läßt das Object nichts zu wünschen übrig: die innere Zweckmäßigkeit ist die Bollkommenheit.

Wenn nun ein Object als nühlich ober als vollkommen beurtheilt wird, so sind beide Urtheile nur möglich durch den deutlich gedachten Zweckbegriff; die Urtheile selbst sind um so vollkommener, je deutlicher die vorgestellte Zweckmäßigkeit ist, sie sind barum in keiner Beise ästhetisch. Das Bohlgefallen, bas sich mit ber Betrachtung bieser objectiven Zwedmäßigkeit verbindet, mit ber Einsicht in ben Nuten ober die Bollkommenheit der Objecte, ist eine intellectuelle Lust, keine ästhetische.

Bolltommenheit ift ein metaphysischer Begriff. Die Vou= kommenheit eines Dinges ist ein gebachtes Object. Nun galt bei ben Metaphysikern ber neueren Zeit vor Kant ber Unterschieb amischen Sinnlichkeit und Berftand für graduell; die Sinnlichkeit galt ihnen als ein unklarer, verworrener Berftand; alfo mußte auch die Bollkommenheit ber Dinge unklar gebacht b. h. finnlich angeschaut werben konnen. In diese "finnliche Bollkommenheit", b. h. in die bunkel percipirte ober verworren gebachte Vollkommenheit, setzten bie beutschen Metaphysiker ben Leibnig hatte biefen Begriff angelegt; Begriff bes Schönen. Baumgarten batte ibn fostematisch gemacht, er batte ein Lebrgebäude ber Aesthetik, bas erste biefer Art, barauf gegrundet. Jest galt bas Schone fur wefensgleich mit bem Bahren und Guten, nur graduell von beiden verschieden. Der Unterschied zwischen Geschmacks - und Erkenntnigurtheil, zwischen afthetischem und intellectuellem Wohlgefallen war aufgehoben ober auf eine nur graduelle Differeng gurudgeführt. Rant entbedt ben fpecifischen Mit dieser Einsicht widerlegt er ben äfthetischen Standpunkt ber Metaphpfiker, insbesondere die baumgarten'sche Mesthetit; er entreckt und erklart hier jum erstenmale ben wesent= lichen Unterschied ber Aesthetik von ber Metaphysik.

Das Schöne ist weber von einem Interesse noch von einem Begriff abhängig. Es ist mithin gar nicht abhängig, sondern vollkommen frei. Die Schönheit ist unfrei, wenn sie zu irgend etwas bient, sei es um eine Begierde zu befriedigen oder einen Begriff zu versinnlichen. Sie ist Object bloß der Betrachtung,

fie gefällt durch die bloße Form; sie ist das freie Object der Betrachtung, d. h. die Form wird nicht durch einen Begriff vorgesstellt, sie wird nicht gedacht, sondern bloß betrachtet.

Das Schone wird nicht vorgestellt als absichtliche Wirkung. Mit anderen Worten: die ästhetische Zweckmäßigkeit wird nicht vorgestellt als Wirkung einer Ursache. Wir können dieß die Caufalität des Schonen oder die Relation des ästhetischen Urtheils nennen. Aus diesem Woment folgt die dritte Erklärung des Schonen: "Schonheit ist Form der Zweckmäßigkeit eines Gegensstandes, sosen sie ohne Vorstellung eines Zwecks an ihm wahrzgenommen wird\*)."

### 4. Die afthetische Rothwenbigfeit.

Bas allgemein gilt, muß eben barum auch nothwendig gelten. Nun war die Allgemeinheit des ästhetischen Urtheils weder die praktische des Guten noch die theoretische der Erkenntniß, sondern die subjective Gemeingültigkeit, die sich aus der Universsalität (allgemeinen Mittheilbarkeit) des ästhetischen Gefühls ersklärte. Dieser Allgemeinheit des ästhetischen Urtheils entspricht die Nothwendigkeit. Sie ist weder praktisch noch theoretisch, weder moralisch noch logisch, sondern bedingt durch die Natur des ästhetischen Gefühls. Die Universalität des ästhetischen Urtheils war die Geltung desselben für alle Einzelnen, d. h. Gemeingültigkeit. Dieser Gemeingültigkeit entspricht der Gemeinfinn. Die ästhetischen Urtheile gründen sich auf ein rein menschliches Gefühl, das wir den ästhetischen Gemeinsinn nennen wollen: darum haben sie eremplarische und in diesem Sinne nothwendige Geltung.

<sup>\*)</sup> Ebenbas. I Th. I Abschn. I Buch. Drittes Moment ber Geschmadsurtheile nach ber Relation ber Zwede, welcher in ihnen in Betrachtung gezogen wird. §. 10—17. — Bb. VII. S. 62—82.

Diese Nothwendigkeit moge die "Modalität des ästhetischen Urtheils" heißen. So folgt die letzte Erklärung: "schon ist, was ohne Begriff als Gegenstand eines nothwendigen Wohlgefallens erkannt wird\*)."

Es giebt zur Bestimmung eines Urtheils keine anderen Merkmale als Qualität, Quantität, Relation und Modalität; das ästhetische Urtheil ist in allen diesen Rücksichten untersucht und vollständig bestimmt worden. Die Unalytik des Schönen ist damit vollendet. Fassen wir alles in eine Erklärung zusammen, so ergiebt sich die kantische Desinition des Schönen: "schön ist, was ohne Interesse allen durch seine bloße Form nothwendig gefällt." Was ohne Interesse gefällt: barin besteht die Eigenthümlichkeit des ästhetischen Wohlgefallens (Qualität). Was allen gefällt: darin besteht die ästhetische Allgemeinheit (Quantität). Was durch die bloße Form gefällt: darin besteht die ästhetische Zweckmäßigkeit (Relation). Was nothwendig gefällt vermöge des ästhetischen Gemeinsinnes: darin besteht die ästhetische Nothwendigkeit (Modalität).

<sup>\*)</sup> Chendas. I Th. I Abschn. I Buch. Biertes Moment nach ber Mobalität bes Bohlgefallens an ben Gegenständen. §. 18—22. — Bb. VII. S. 83—87.

## Drittes Capitel.

### Die Analytik des Erhabenen.

I.

Die Thatfache bes Erhabenen.

### 1. Das Schone und Erhabene.

Wir haben mit der vollständigen Analyse des Schönen keineswegs die ästhetische Urtheilskraft erschöpft. Vielmehr entdeckt und eine einsache Beobachtung, daß die Gattung des ästhetischen Urtheils verschiedene Arten unter sich begreift, von denen wir nur die eine kennen gelernt haben. Wir können nämlich einen Gegenstand rein ästhetisch beurtheilen, unser ästhetisches Wohlgesallen ist dabei völlig uninteressirt, allgemein und nothwendig; doch beurtheilen wir den Gegenstand nicht als schön. Genau dieser Fall sindet statt, wenn wir ein Object als er haben vorstellen. Offenbar wird durch das Prädicat "erhaben" ebensowenig vom Gegenstande erkannt als durch das Prädicat "schön"; offenbar ist dieses Prädicat ebenfalls rein ästhetisch, allgemeingültig, nothewendig. Doch ist erhaben etwas ganz Anderes als schön. Worin liegt der Unterschied?

Das Schone gefällt burch bie bloße Form. Die Form aber als bas freie Object unserer ruhigen Betrachtung ift begrenzt.

Nehmen wir dem Gegenstande die Formbegrenzung, die masvolle Einheit, und lassen wir ihm alle übrigen ästhetischen Beschaffensheiten, er sei ein Gegenstand unseres uninteressürten, allgemeinen, nothwendigen Bohlgefallens, so ist ein solcher Gegenstand nicht schön, wohl aber ästhetisch. Er ist erhaben. Bas also ist das Erhabene? Unter welchen Bedingungen wird ein Object als ershaben beurtheilt, oder wie kommt das ästhetische Urtheil zu dem Prädicate erhaben? Die Ausschlaftung dieser Frage ist "die Analytis des Erhabenen".

Wir haben ben Unterschied bes Schönen und Erhabenen erft an der Oberfläche berührt. Doch reicht diese Andeutung schon bin, um zu begreifen, bag bie afthetische Gemutheverfaffung im Erhabenen eine ganz andere sein wird als im Schonen. Nur das formbegrenzte Object fällt ganz und mühelos in unsere Unschauung; nur ein solches Object kann Gegenstand sein einer vollig ruhigen Betrachtung; fie ift ruhig, wenn unfere Gemuthes frafte einfach und spielend übereinstimmen. Im Erhabenen bagegen wird die bloße Betrachtung keine ruhige sein, also werden auch hier nicht, wie beim Schonen, die Gemuthofrafte leicht und spielend harmoniren. Wir konnen voraussehen, dag in der Betrachtung bes Erhabenen eine Bewegung unserer Gemuthetrafte stattfindet, die erst durch den Streit zur Harmonie kommt. Die ästhetische Borstellungsweise, Die Sarmonie zwischen Phantafie und Intelligenz, ift im Erhabenen ganz anderer Art als im Schönen\*).

2. Das mathematisch und bynamisch Erhabene. Das Große und Gewaltige.

Das Erhabene ist im Unterschiede vom Schonen bas Unbe-

<sup>\*)</sup> Kritik der Urtheilskr. I Th. I Abschn. II Buch. Analytik bes Erhabenen. §. 23. — Bb. VII. S. 92 flab.

grenzte ober Formlose. Das Unbegrenzte ist erhaben, nur fofern es afthetisch beurtheilt wirb. Die Grenze gehört zur Größenbestimmung; nur Größen konnen begrenzt ober unbegrenzt sein. Das Erhabene ift mithin in seinem Unterschiebe vom Schonen quantitativer Natur. Die Große in ber Natur ift sowohl extenfiv als intenfiv, Größe ber Ausbehnung (in Raum und Zeit) und ber Kraft: Die Größe im ersten Sinn ift "mathematisch", im zweiten "bynamisch". Seben wir nun die Eigenthumlichkeit bes Erhabenen in die unbegrenzte Größe, so muffen wir bas "mathematisch Erhabene" und bas "bynamisch Erhabene" unterscheiben: jenes ist die erhabene Größe, dieses die erhabene Macht. Beurtheilung ber Größe gehört ber Magstab; bie afthetische Beurtheilung nimmt ihren Magstab nicht aus ber Wissenschaft, son= bern aus unserer subjectiven Kassungskraft: bas Mag ber erhabenen Größe ift unsere Anschauung, bas ber erhabenen Macht ift unfer Wiberstand. In biefem Sinne burfen wir mit Kant bas mathematisch Erhabene auf unsere Intelligenz, bas bynamisch Erhabene auf unseren Willen beziehen.

Unbegrenzt groß erscheint ber ästhetischen Betrachtungsweise basjenige, womit verglichen jedes ästhetische Maß zu klein ist. Wenn eine Naturgröße jedes Maß unserer Anschauung überdietet, so nennen wir eine solche Erscheinung aus ästhetischen Grünzben "schlechthin groß"; wenn eine Naturmacht alle unsere sinnzliche Widerstandskraft überdietet, so nennen wir eine solche Erscheinung "gewaltig": das mathematisch Erhabene ist das schlechts bin Große, das dynamisch Erhabene ist das Gewaltige\*).

Aus der afthetischen Beurtheilung ist jede objective 3wecksmäßigkeit ausgeschlossen. Es ift möglich, daß etwas in Rückssicht auf einen bestimmten 3weck das richtige Größenmaß soweit

<sup>\*)</sup> Gbenbas. I Th. I Abschn. II Buch. §. 24. A. §. 25. B. §. 28.

übersteigt, daß jener Zweck dadurch zu nichte gemacht wird; dann ist die Größe durch Uebermaß zweckwidrig, aber ein solches Uebermaß ist keine ästhetische Vorstellung, eine solche zweckwidrige Größe ist darum nie erhaben. Wenn ein Object, verglichen mit dem Zwecke seines Daseins, zu groß ist, so ist es "ungeheuer"; wenn es zu groß ist, verglichen mit dem Zwecke sinnlich angeschaut oder dargestellt zu werden, so ist es "colossalisch". In beiden Fällen liegt die Beurtheilung der Größe in der Vergleichung mit einem bestimmten, vorgestellten Zweck; in beiden Fällen ist die Vergleichung nicht ästhetisch, sondern teleologisch. Das Ungeheure und Colossale sind also nicht erhaben\*).

Wie aber erklärt sich, daß wir das schlechthin Große und Gewaltige als erhaben beurtheilen? Das ift die eigentliche, hier zu lösende Frage.

### 3. Die logifche und afthetifche Großenfcagung.

Wir nennen schlechthin groß eine Erscheinung, womit verglichen alles Andere absolut klein ist, die zu ihrem Maßstab keine andere Größe erlaubt als sich selbst, also nur sich selbst gleich ist. Wenn wir eine Größe logisch betrachten, so vergleichen wir sie mit einer anderen Größe, wir nehmen diese andere Größe zu ihrem Maßstab, d. h. wir messen sie durch Zahlbegriffe, durch mathematische Größenbestimmungen. Alle logische Größenschätzung ist mathematisch. Hier ist jede Größe relativ, keine ist schlecht; hin groß, sie ist größer oder kleiner in Rücksicht auf eine andere mit ihr verglichene Größe. Die messende Größe läßt sich beliebig bestimmen. Je nachdem man den Maßstad wählt, erscheint das Kleine groß, das Große klein. Je nach der zu schätzenden

<sup>\*)</sup> Ebendaselbst. I Th. I Abschn. II Buch. §. 26. — Bb. VII. S. 102—103.

Bifder, Gefciate ber Philosophie IV. 2. Auft.

Größe bestimmen wir bie meffende Ginheit, fie kann ein Ruß, eine Meile, ein Erbbiameter fein. In Bezug auf bie Menschen erscheint die Erde groß; verglichen mit dem Planetenspftem erscheint fie klein, wie dieses selbst klein erscheint, verglichen mit bem Sonnenspfteme u. f. f. Die teleftopischen und mitroftopischen Betrachtungen belehren uns auf eine fehr anschauliche Beise über bie relative Größe aller Naturerscheinungen. Für die logische und mathematische Größenschätzung giebt es nichts schlechthin Großes. Dem Berftande gegenüber ift feine Größe erhaben; der meffende Verstand kann jede gegebene Größe durch die Vergleichung mit einer anderen unendlich verkleinern. Die mathematische Größenschätzung ist jedem Gegenstande gewachsen; bas Fassungsvermögen bes Berstandes wird keiner gegebenen Größe gegenüber zu klein. Es liegt in ber Natur bes Berftanbes, bag er fähig ift, jebe gegebene Größe zu fassen, daß es ihm unmög: lich ift, eine gegebene Größe als absolut ober bas unendlich Große als gegeben vorzustellen. Diese Unmöglichkeit, bas unenblich Große als gegeben zu benken, ift nicht Unvermögen, baffelbe gu faffen. Bare bie unenbliche Größe gegeben, so ware fie auch logisch und mathematisch faßbar.

Sebe Größenbetrachtung ist zugleich eine Größenschätzung. Wenn es in unserer Betrachtung ein schlechthin Großes geben soll, so darf die Größenschätzung nicht logisch oder mathematisch sein, so darf es nicht der Verstand sein, der die Größe betrachtet. Das schlechthin Große eristirt nicht im logischen, sondern nur im ästhetischen Sinn, nur für die ästhetische Größenschätzung: diese Schätzung vollzieht nicht der Verstand durch Jahlbegriffe, sondern die Eindisdung durch ihr eigenes vorstellendes Vermögen; sie macht ihre Anschauung zum Maßstad der Größe. Das ist der ästhetische Maßstad, der nicht jeder Größe gewachsen ist, wie der logische. Zeber Maßstad ist eine Größeneinheit; der ästhetische

Maßstab ist die Größeneinheit der Unschauung. Um eine gegebene Größe anschaulich vorzustellen, b. h. ihr Bild in ber Phantasie gegenwärtig zu haben, dazu gehört die Auffassung der ein= zelnen Theile und zugleich beren vollständige Busammenfaffung, "die Apprehension und Comprehension", wie sich Kant ausbruckt. Wenn mit ber Auffassung bie Busammenfassung gleichen Schritt halt, so liegt das Bild der Größe vollkommen in unserer Einbilbungefraft. hier aber giebt es für die Einbildungefraft in ber Größenbetrachtung eine Grenze, bie ber Berftand nicht kennt. Dem Berftand ift es nicht um bas Bild ber Größe ju thun, sondern bloß um beren arithmetischen Werth; barum fann ber Berftand, ohne etwas von der Größe zu verlieren, diefelbe in's Unenbliche verfolgen, sowohl bie machfende als abnehmende Größe. Gang andere verhält es fich mit der Einbildungefraft. Ihr Daß ift das Bild, das Bild ift die Größeneinheit ber Unschauung. Benn sich die Theile nicht mehr zu einem Bilbe zusammenfassen laffen, wenn die Auffaffung weiter geht als die Busammenfaffung, ber Gegenstand sich kaum ober gar nicht mehr bilblich vorstellen läßt, weil er zu groß ift gleichsam für ben Raum unserer Ginbildungefraft, so ist das Dag ber letteren überschritten. Gegenstand nun, mit dem verglichen jedes Bild zu klein ift, ben bilblich vorzustellen jede Einbildungskraft erlahmt, ber bas Bermögen der letteren schlechterdings übersteigt: ein solcher Gegenstand ift (für die Einbildungstraft) schlechthin groß\*).

4. Biberftreit und Sarmonie zwischen Ginbil: bungetraft und Bernunft.

Nun fordert die Vernunft jedem Object gegenüber, daß wir \*) Gendas. I Th. I Whshn. II Buch. §. 25 u. 26. — Bb. VII. 5. 99—107. es vollkommen begreifen, daß wir es ganz vorstellen: sie forsbert den Begriff des Ganzen. Ist das Object schlechthin groß, so ist die Einbildungskraft nicht im Stande, das Bild desselben zu fassen. Was also die Vernunft in allen Fällen verlangt, das ist in diesem Falle die Einbildungskraft nicht im Stande zu leissten. Hier also entsteht in uns ein Widerstreit zwischen Sollen und Können, zwischen Vernunft und Einbildungskraft: ein Wisberstreit, dessen, zwischen Vernunft und Einbildungskraft: ein Wisberstreit, dessen erste Empsindung keine andere sein kann als das Gefühl unseres Unvermögens, als das Gefühl der Unlust.

Run ift die Einbildungefraft unfer finnliches Borftellungsvermögen, b. h. unfer Borftellungsvermögen, fofern wir Ginnenwefen find. Wenn also unsere Einbildungsfraft bem Object ge genüber erlahmt, fo ift biefe Dhnmacht ber Ginbilbungstraft gu= gleich bie Ohnmacht unferer ganzen finnlichen Borftellungsweife, unferes gangen finnlichen Dafeins. Wenn wir in unferem finn: lichen Dasein uns schlechthin ohnmächtig fühlen, so erscheinen wir als Sinnenwesen uns felbst unendlich klein, unendlich nichtig gegenüber bem schlechthin Großen! Benn wir uns felbft un: endlich nichtig erscheinen, vor uns selbst als Sinnenwesen gleich sam verschwinden und in den Staub finken, so offenbart fich barin ber Doppelsinn unseres Befens. Wir find die finnlichen Menschen; jugleich find wir es, benen ihre eigene Sinnlichkeit unendlich flein und nichtig erscheint. Also muffen wir unendlich mehr fein, als blog finnlich; es muß uns felbft ein ber finnlichen Natur schlechterdings überlegenes Bermögen inwohnen: biefes Bermögen ift das Ueberfinnliche in uns, die reine Bernunft. Wenn wir uns als Sinnenwesen vernichtet fühlen, so fühlen wir uns eben baburch als überfinnliche, intelligible, rein moralische Wesen; ober die Vernichtung unseres sunlichen Daseins wäre eine totale Bernichtung, und dann wäre kein Gefühl,

kein Bewußtsein davon möglich. Wären wir nichts als sinnliche Wesen, so könnten wir nicht und selbst in unserer Sinnlichkeit als nichtig erscheinen. In demselben Augenblick, wo wir und als sinnliche Wesen nichtig fühlen, fühlen wir und mächtig als übersinnliche. Wenn wir das Unvermögen unserer sinnlichen Vorstellungskraft ganz empfinden, so empfinden wir in diesem Augenblick das Vermögen der reinen Vernunft.

Die Bernunft ift bas Bermögen ber Ibeen. Was ware bie Ibee, wenn sie fich finnlich vorstellen ließe? Was wäre die Bernunft, wenn ihr bie Einbilbungefraft gleichkame? Gerabe barin offenbart fich bas reine Bernunftvermogen, daß feine Begriffe von keiner finnlichen Borftellung gefaßt werden konnen, bag es von ihnen kein Bilb noch Gleichnig giebt. Das die Ginbildungsfraft nie vorstellen kann, was die Bernunft begreift, inbem fie es fordert: eben darin offenbart sich die Ginbildungstraft in ihrem richtigen Verhältnisse zur Vernunft; eben dieser Wider= streit, dieses Nichtkönnen der Einbildungskraft ist ihre der Ber-Jebe Uebereinstimmung mit ber nunft angemeffene Saltung. Bernunft wäre ein Widerspruch in der Natur dieser Bermögen. Es giebt zwischen Bernunft und Einbildungskraft keine tiefere Uebereinstimmung, als wenn bie lettere bie Grenze ihres Borstellungsvermögens, ihr Unvermögen, ihre Ohnmacht empfindet. Nicht daß sie unvermögend ist, sondern daß sie ihr Unvermögen empfindet, macht die Einbildungefraft conform ber Bernunft. Bir empfinden das Unvermögen unserer Einbildungskraft, ihre Disharmonie mit der Bernunft, ihre Unfähigkeit zu leiften, mas bie Vernunft fordert: diese erste Empfindung war ein Gefühl der Unluft. Aber indem wir dieses Unvermogen ber Ginbildungs= Fraft fühlen, so fühlen wir uns eben baburch als reine Intelli= genz, als reine Bernunft, Die allein burch ihre Ibeen faffen kann,

was bilblich vorzustellen, die Einbildungstraft schlechterdings nicht die Macht hat; indem die Einbildungstraft sich der Bernunft gegenüber bescheidet, stimmt sie mit dieser überein. Was wir jest empfinden, ist die Harmonie zwischen Einbildungstraft und Bernunft: diese zweite Empfindung ist ein Gefühl der Lust, vermittelt durch jenes erste Gefühl der Unlust\*).

#### Π.

### Die Erflärung bes Erhabenen.

#### 1. Das erhabene Gubject.

Die harmonie zwischen Einbildungsfraft und Bernunft besteht barin, daß die Vernunft anerkannt wird als bas höhere, ber finnlichen Borstellung unendlich überlegene Bermögen. bes andere Verhältniß mare Disharmonie. Wir empfinden bie Harmonie zwischen Einbildungskraft und Bernunft, sobald wir unfer überfinnliches Befen, unfere reine Intelligenz erhaben fühlen über unsere Sinnlichkeit: bie fes Gefühl ift bas Erhabene. Es ift auch ein Gefühl ber Luft, auch ein afthetisches Wohlgefallen, auch eine Folge reiner Betrachtung, die sich auf die Harmonie unserer Gemuthetrafte grundet; aber bier besteht die Sarmonie nicht zwischen Einbildungsfraft und Berftand, sonbern zwischen Einbildungsfraft und Bernunft: biefe Uebereinstimmung ift bie Ueberlegenheit der Vernunft; das Gefühl dieser Ueberlegenheit ift die erhabene Gemuthsstimmung. Das Erhabene ift nichts Unberes als biefe Gemutheerhebung. Bir nennen erhaben in objectiver Hinsicht auch nur, was uns durch seine bloße Betrachtung in biefe Gemuthoftimmung verfett. Erhaben ift, was uns erhebt. Das Erhabene im fantischen Sinn ift allein bas Erhebenbe.

<sup>\*)</sup> Ebendaß. IXh. IAbschn. 11 B. §. 27. — Bb. VII. S. 107 — 11.

Was erhebt und? Ein Object, bestein lein der der Ertrachtung nur dadurch möglich ift, bas üch unsen Bennert ihm unsere Sinnlichkeit erhebt: ein Object aus, der nach unser freie Betrachtung schlechterbings nicht möglich dasst unser sinnlichen Basstab übertrifft, sowah das Auf der Sunger der Deiet als das unseres sinnlichen Biderkandes. Diese Object ist das schlechthin Große und Gewalinge. Sowie Enderungen erheben uns, darum nennen wir sie erheben. Das Graden in das Erhabene im mathematischen, das Gewalinge is das Erhabene im bynamischen Sinn.

Bergleichen wir damit die kantischen Edinungen, for sende ten sie jeht vollkommen ein. "Erhaben ist das, want in Bergleichung alles Andere klein ist." "Erhaben if, was und nur denken zu können ein Bermögen des Gemülie verseil, das jeden Maßstad der Sinne übertrifft." "Erhaben it das, was durch seinen Widerstand gegen das Interesse der Sune unmittelbar gefällt." "Man kann das Erhabene so beichteiben: es ist ein Gegenstand (der Natur), dessen Borstellung das Gemüth bestimmt, sich die Unerreichbarkeit der Natur als Darstellung von Ideen zu benken." In der Betrachtung des Erhabenen wird die Gewalt der Bernunft über die Sinnlichkeit durch die Einbildungskraft ausgesibt.

Der Kern in allen biesen Erklärungen ist derselbe. Sie bezeichnen ein Object, in dessen bloger Betrachtung jedes besschränkte Vermögen sich aushebt und seine Ohnmacht erkennt, eben deshalb das undeschränkte Vermögen der Vernunftfreiheit sich erhebt. Das Bewustlein dieser Freiheit ist eigentlich moraslisch. Die blosse Vetrachtung ist rein östhetisch. Wenn wir in der blossen Vetrachtung unserer Vernunftfreiheit innewerden, so ist dieses Bewustlein der eigenen Unendichkeit äst het isch. Es

ift die Einbilbungekraft im Gefühl ihres Unvermögens, die in uns dieses Bewußtsein erweckt\*).

hier erklart sich, warum im Erhabenen unsere Betrachtung nicht ruhig ift wie im Schonen, sonbern bewegt. Die harmonie der Gemuthefrafte ist hier nicht einfach und positiv, wie im Schonen die Uebereinstimmung zwischen Einbildungstraft und Berstand. Im Erhabenen wird das sinnliche Bermögen überwältigt und gleichsam verneint, um bas überfinnliche zu erheben und aufzurichten. Das für bie Einbildungstraft Ueberschwäng= liche ist gesehmäßig für bie Bernunft. Das Gemuth wird abgestoßen und angezogen; das Gefühl des Erhabenen ist der schnelle Bechsel bieser beiben Gemuthsbewegungen, es ift eine aus Unluft entspringende Luft, eine in Harmonie sich auflösende Diffonanz. Wir fühlen uns unendlich klein und gerade badurch unendlich groß. Genau so beschreibt Kauft bas erhabene Gefühl, bas ihm bie Erscheinung bes Erbgeistes erweckt hat: "in jenem fel'gen Mugenblide ich fühlte mich fo flein, fo groß!" Diefe Gemuthebewegung in der blogen Betrachtung eines Objects, diese afthe: tische Gemuthsbewegung macht das eigentliche Wesen des Erbabenen aus.

Damit kommen wir zur letzten Erklärung des Erhabenen. Borher wurde gesagt: erhaben ist, was uns erhebt, die erhebenden Objecte sind die erhabenen. Aber genau genommen sind es nicht die Objecte, die uns erheben, sondern unsere Betrachtung dieser Objecte, die uns erheben uns in der Betrachtung dieser Objecte, wir erheben in dieser Betrachtung unsere Bernunft über unsere sinnliche Vorstellungskraft und bringen dadurch diese beleden Bermögen in ihr richtiges Berhältniß, in Harmonie. Also

<sup>\*)</sup> Ebenbas. I Th. I Abschn. II B. §. 25. Allg. Anmerkg. zur Exposition ber afth. rest. Urth. — Bb. VII. S. 99 u. 100. S. 120.

müssen wir, genau genommen, erklären: erhaben ist, was sich erhebt über das sinnliche Dasein. Zu dieser Erhebung ist nur die reine Bernunft in einem Sinnenwesen fähig; nur der Mensch als sinnlich-vernünftiges Wesen kann sich wahrhaft erheben. Darzum ist das wahrhaft Erhabene nur der Mensch im Triumphe seiner moralischen Kraft über das sünnliche Bermögen und Dasein. In diesem Triumph erscheint das rein moralische Wesen des Wenschen, und diese Sphäre unserer subjectiven Natur ist das eigentliche Gebiet des Erhabenen. Nicht die Natur als solche ist erhaben, sondern allein der Mensch in seiner Erhebung, die als solche immer moralischer Natur ist. So nimmt Schiller das Erzhabene, wenn er den Astronomen zurust: "euer Gegenstand ist der erhabenste freilich im Raume, aber, Freunde, im Raum wohnt das Erhabene nicht!"

### 2. Die Subreption.

Diese Einsicht in die eigentliche Natur des Erhabenen ist zunächst nicht ästhetisch, sondern kritisch. Man muß das Gefühl
des Erhabenen genau analysiren, um zu dieser Einsicht zu kommen. Das ästhetische Gefühl analysirt nicht sich selbst. Die Zergliederung ist Sache der Kritik. Das ästhetische Gefühl selbst ist
in die Betrachtung des Objects vollkommen versenkt; eben darum
nimmt es für objective Erhabenheit, was im Grunde nur subjective ist. So ist das Gefühl des Erhabenen in einen Schein gehüllt und in einer Täuschung besangen, die erst die kritische Untersuchung des Geschmack entdeckt und vernichtet: dieser Schein ist
auch eine unvermeidliche Illusion, nicht in logischer, sondern in
ästhetischer Rücksicht. Das Gesühl des Erhabenen ist eine durch
Unlust bedingte Lust, eine negative Lust, die wir am besten Bewunderung nennen. Was uns mit Bewunderung und Ach-

tung erfüllt, ist nicht das Sinnenobject, sondern die in und entbundene Bernunftfreiheit, die Idee der Menschheit, die sich un= willfürlich in der Betrachtung solcher Objecte erhebt, die vorzustellen kein sinnliches Bermögen ausreicht, vor benen unser sinn= liches Dasein gleichsam verfinkt. Beil wir in biefer Betrachtung bloß in das Object versenkt sind und nicht zugleich uns selbst beobachten (was nicht mehr ästhetisch, sondern fritisch ware), so gewinnt unwillfürlich bas Object ben Schein bes Erhabenen. Bir leiben bem Object die Bewunderung, die in der Betrachtung besfelben unsere eigene überfinnliche Natur erweckt: biefes Leiben, biese unwillkurliche Unterschiebung nennt Rant eine "gewisse Sub-"Also ist das Gefühl des Erhabenen in der Natur Uchtung für unsere eigene Bestimmung, die wir einem Objecte ber Natur durch eine gewisse Subreption (Berwechselung einer Achtung für das Object, statt für die Idee der Menschheit in unferem Subjecte) beweisen, welches uns die Ueberlegenheit ber Bernunftbestimmung unferer Erkenntnigvermogen über bas größte Bermögen ber Sinnlichkeit gleichsam anschaulich macht \*)."

Es liegt in der Natur des Erhabenen, daß es die Sinnliche keit zurückweist, daß es unter allen ästhetischen Vorstellungen am wenigsten auf die Sinne eingeht, am wenigsten sich mit solchem Beiwerk bekleidet, welches die Sinne gewinnt und anzieht. Das wahrhaft Erhabene ist nie reizend. Sein Charakter ist die großartige Einfalt. So ist auch der Stil, in dem es dargestellt sein will\*\*).

### 3. Das erhabene Dbject.

Wenn aus der kantischen Theorie folgt, daß es eine objective

<sup>\*)</sup> Ebendas. I Th. I Abschn. II B. §. 27. — Bb. VII. S. 108.

<sup>\*\*)</sup> Ebenbas. I Th. I Abschn. II Buch. Allg. Anmerkg. u. s. s. ---Bb. VII. S. 129.

Erhabenheit eigentlich nicht giebt, so mussen wir diese Erklärung richtig begrenzen. Es giebt fein objectiv Erhabenes im Sinn ber Natur. Doch kann bas Erhabene als Object vorgestellt werden; nur werden diese Objecte nicht Naturerscheinungen, sondern sittlicher Art sein. Wenn sich die moralische Kraft in ihrem Triumph über bas finnliche Dasein offenbart, so ist eine solche Erscheinung im objectiven Sinne erhaben. So wird bas objectiv Erhabene im Sinne Kant's eingeschrankt auf bas moralische Gebiet, auf die Träger der sittlichen Idee, auf den siegreichen Kampf bes Guten über die finnlichen Neigungen. find wir auf der Grenglinie, wo die afthetischen Empfindungen genau zusammenhängen mit ben moralischen und religiösen. Berwandeln wir das ächt Moralische und Religiöse in einen Gegenstand der blogen Betrachtung, so wirkt es asthetisch, und in seiner afthetischen Beschaffenheit ift es erhaben. In ber sinnlichen Erscheinung des sittlichen Willens liegt die Differenz zwischen dem Erhabenen und bem rein Moralischen. Der sittliche Wille ift bie gute Gefinnung, die als folche nicht erscheint; wenn aber ber Wille erscheint ober sich sinnlich offenbart, so barf biese Erscheinung die Form des Affects annehmen. Der Affect für bas Gute ist der Enthusiasmus. Das rein Moralische ist affectlos; ber Enthusiasmus ift nicht rein moralisch, aber erhaben\*).

Dieser kantische Begriff bes objectiv Erhabenen ist auch ästhetisch von einer sehr bedeutsamen Tragweite. Das Erhabene soll jederzeit auf die moralische Denkungsart und die Maximen bezogen werden. So sind es die Träger der Maximen, die Reprässentanten der sittlichen Idee, die Idealmenschen, die allein als erhabene Erscheinungen gelten. Ihre Erhabenheit besteht in der

<sup>\*)</sup> Ebendaß. I Th. I Abschn. II B. Allg. Anmerkg. — Bb. VII. S. 125—129,

Hingebung und Aufopferung für bas Gute. Nur burch biefe Aufopferung wird ihre Erhabenheit bewährt und in der Erscheinung vollendet. Die Aufopferung, ber Untergang bes sinnlichen Menschen im Rampfe für bie Ibee, ist bas Tragische. nun bie erhabenen Menschen im kantischen Sinn Gegenstände ber erhabenen und näher tragischen Kunst werden, so bevölkern sich bie Tragobien mit Ibealmenschen, moralischen Freiheitshelben und Martyrern, zu beren Belebung bie Phantafie viel thun muß, und selbst eine ausnehmende Dichterkraft wird Muhe haben, die einförmige Figur in Fleisch und Blut zu verwandeln. Es ist febr lehrreich, aber nicht jest unsere Aufgabe, die deutschen Eragobien mobernen Geschlechts mit ber kantischen Theorie bes Er= habenen zu vergleichen. Bas Kant in ber Kritit ber praktischen Bernunft als moralisches Ideal gefordert, das hatte Schiller poetisch gestaltet in seinem Posa: einen Enthusiasten und Martyrer ber sittlichen Freiheitsidee! Diese Figur entspricht ber Theorie bes Erhabenen, die Kant in seiner Kritik ber afthetischen Urtheilsfraft aufstellt; sie hat in unserer bramatischen Poesie viele Nachkommen gehabt, die sich zu ihrem Driginal verhalten, wie die kleinen Dichter jum großen.

# Viertes Capitel.

Freie und anhängende Schönheit. Ideal, Kunst, Genie. Deduction und Dialektik der ästhetischen Urtheilskraft.

I.

Natur und Runft.

### 1. Die freie Schonheit.

Wir haben in der reflectirenden Urtheilskraft das mittlere, zwischen Verstand und Vernunft gleichsam auf dem Uebergang begriffene Vermögen entdeckt, dessen Princip die natürliche Freisheit oder Iweckmäßigkeit war. Wir haben die ästhetische Beurtheilung genau unterschieden von der logischen und moralischen. Iwischen dem logischen und ästhetischen Urtheile steht das teleologische; zwischen dem ästhetischen Urtheile und dem moralischen, genauer gesagt zwischen dem Schönen und Guten, steht der Begriff des Erhabenen; in der Mitte, gleich weit entsernt von dem Sinnlichen, Logischen und Moralischen, steht das Schöne. Es ist unabhängig von jedem Interesse sinnlicher oder praktischer Art, es ist das Wohlgefallen in der freien und ruhigen Betrachtung der Dinge. Kant's großes Verdienst ist, daß er zuerst diese Eigenthümlichkeit der ässthetischen Vorstellungsweise vollkommen begriffen und gründlich analysirt hat. Das erste von ihm zur

find z. B. alle Zierrathen, wie Schmud, Rahmen u. bgl. Dienende Schönheiten ober "ästhetische Parerga". Daber nennt Kant alle Objecte des afthetischen Wohlgefallens, in denen sich eine Gattung verkörpert, "anhängende Schönheiten", weil ihre Betrachtung ben Gattungsbegriff voraussetzt und ihre Schonheit biesem Begriffe gleichsam anhängt. Jebes Kunstwerk ift nach einer Ibee geschaffen, bie in unserer Betrachtung gegenwärtig fein muß, ober wir konnen bas Runftwerk felbst nicht afthetisch beurtheilen. Das Gebiet ber freien Schönheit, wie Kant Diesen Begriff auffaßt, wird barum nicht in ber Kunst, sondern bloß in der Natur entdeckt werden. Auch die animalische Naturschön= beit ift noch anhängender Art. Wir muffen die Gattung, ben Typus des Thier = und Menschenleibes kennen, um diese Lebens= formen afthetisch zu würdigen und sie als schon ober nicht schon zu beurtheilen. Je nachdem sich die Gattung vollkommener ober unvollkommener in bem Individuum ausprägt und barftellt, bestimmt sich das ästhetische Urtheil. Hier verbindet sich der Begriff ber Schönheit mit bem ber Bolltommenheit, bas afthetische Wohlgefallen mit bem intellectuellen. So zieht sich das Gebiet ber freien Schönheit zurud auf ben Schauplat bes ungebundenen, elementaren Naturlebens. Je absichtsloser die Naturer= scheinungen sind, je weniger sie etwas Bestimmtes bedeuten, um fo freier ist ihre Schonheit, um so reiner ihre afthetische Birkung. So werben wir mit bem Begriffe ber freien und ungebundenen Schönheit hingewiesen auf bas Stillleben und bie landschaftliche Natur; so rechtfertigt sich Rousseau's afthetische Empfindungsweise noch vor bem Richterstuhle ber kantischen Kritik. Bugleich bemerken wir, wie nach ber kantischen Theorie Schonheit und Erhabenheit in der objectiven Welt unendlich weit von einander abstehen, wie sie gleichsam die Pole der afthetischen Belt

ausmachen: bas Gebiet ber Schönheit ist die einsame, freie, abssichtsloß waltende Natur, das idnilische Naturleben; das Gebiet der Erhabenheit ist der sittliche Wille in seiner Hingebung und Ausopferung für die Idee der Menschheit. Man könnte die freie Schönheit im Sinne Kant's mit den Worten des Chors in der Braut von Messina bezeichnen: "auf den Bergen ist Freiheit! Der Hauch der Grüfte steigt nicht hinauf in die reinen Lüfte, die Welt ist vollkommen überall, wo der Mensch nicht hinkommt mit seiner Qual!"\*)

### 2. Die anhangenbe Schonheit.

Der Begriff ber "anhängenden Schönheit" bahnt uns ben Weg zu einer wichtigen afthetischen Entbedung. Das Object gefällt auch hier bloß durch feine Form, aber diese Form gefällt mehr ober weniger, das äfthetische Wohlgefallen ift graduell verschieben, bas äfthetische Urtheil richtet fich nach ber Formvollkommenheit, die eine unendliche Stufenleiter von Graben erlaubt. Freie Schönheiten sind nicht graduell verschieden. Schöne Land= schaften lassen sich schwer ober gar nicht vergleichen; jebe ift nur sie selbst. Dagegen beurtheilen wir ben thierischen ober menschlichen Körper äfthetisch verschieden, wir nennen den einen Men= schen schöner als ben andern, je nachdem uns seine Form mehr ober weniger vollkommen erscheint. Run ift biese Bollkommen= heit nichts anderes als der Uebereinstimmungsgrad zwischen Gattung und Individuum; je reiner sich die Gattung in dem Individuum darftellt, um fo vollkommener ift die Form des letteren, um so schöner bas Individuum selbst. Mithin besteht bier die äfthetische Beurtheilung in der Bergleichung der vorgestellten

<sup>\*)</sup> Ebendas. I Th. I Abschn. I Buch. §, 16. — Bb. VII. S. 74.—77.

Bifder, Gefdicte ber Philosophie IV. 2. Muft.

Form mit der vorgestellten Sattung: diese Vergleichung ist intele lectuell; die Beurtheilung der anhängenden Schönheit ist ein instellectuelles Geschmackurtheil.

Dieses Urtheil verlangt eine Richtschnur ober ein Richtmaß, wonach fich ber Grad bes afthetischen Bohlgefallens bestimmt. Die vorgestellte Korm wird beurtheilt, indem wir fie mit der vorgestellten Sattung vergleichen. Also ist diese vorgestellte Gattung bas Richtmaß unseres Urtheils. Die Gattung als solche ift keine Erscheinung, sondern Ibee; Die vorgestellte Gattung ift bie Ibee als Individuum, die im Individuum verkörperte Ibee, b. h. Ibeal. Die Grabunterschiede unseres afthetischen Bohlgefallens und unseres afthetischen Urtheils sind nur möglich traft eines Ideals, womit wir die gegebene Erscheinung zusammen-Rur aus ber Borftellung bes Ibeals laffen fich diefe balten. hier entsteht die Frage: welches Grabunterschiede aufklären. ist das Ideal des ästhetischen Urtheils?

### 3. Das Ibeal. Die afthetische Rormalibee.

Die vorgestellte Gattung ist der Zweck, dem die Erscheinung entsprechen soll, sie ist deren innerer Zweck. Erscheinungen, die keinen Zweck haben, der sich als Bild vorstellen läßt, haben auch kein Ideal; es giebt von Landschaften und Naturgegenden keine Ideale, denn die Landschaften sind nicht gattungsmäßige (anhängende), sondern individuelle (freie) Schönheiten. Erscheinungen, die ihren Zweck außer sich haben, sind ebenso wenig eines Ideals sähig; es giebt von Mitteln, Geräthschaften und bergleichen keine Ideale. Erscheinungen, die dienender Natur sind, selbst wenn ihnen eine innere Zweckmäßigkeit inwohnt, erslauben nur ein untergeordnetes, relatives Ideal, also kein Ideal, welches maßgebend sein kann für die ästhetische Urtheilskraft überz

haupt. Das äfthetische Ibeal kann nichts anderes sein als bie hochste Ibee ber äfthetischen Urtheilskraft.

Es bleiben mithin nur solche Erscheinungen übrig, die ihren 3wed in sich selbst haben und schlechterdings nicht dienender Natur sind. Die einzige Erscheinung, die nur sich selbst zum 3wed hat, ist der Mensch: darum ist nur der Mensch sähig, im eigentlichen Sinn das Ideal der Schönheit zu sein; die höchste Vorstellung der afthetischen Urtheilskraft ist das menschliche Ideal.

Hängende Schönheit: die freie Schönheit in ihrer Vollendung ist die idyllische Natur, die anhängende Schönheit in ihrer Vollendung ist das menschliche Ideal. Hier unterscheidet sich auf das Deutlichste die reine Vernunft und die ästhetische Urtheilskraft: das Ideal der reinen Vernunft ist Gott, das Ideal der ästhetischen Urtheilskraft ist der Mensch.

Begriffe, einmal die Idee des Selbstzweck, dieser Begriff der Wegriffe, einmal die Idee des Selbstzweck, dieser Begriff der moralischen Vernunft, und dann die Vorstellung der normalen menschlichen Erscheinung. Erst durch diese Vorstellung wird die Idee des Menschen zum ästhetischen Ideal. Kant nennt sie deßthalb "die ästhetische Normalidee": er nennt sie Idee, weil diese Vorstellung nicht empirisch gegeben ist, auch durch sie nichts empirisch gegeben werden kann; er nennt diese Idee ästhetisch, weil es die Einbildungskraft ist, die sie hervordringt; er nennt diese ästhetische Idee normal, weil sie unserem ästhetischen Urtheile die Norm oder Richtschnur giebt.

Die ästhetische Normalibee ist kein Gattungsbegriff, ben ber Berstand macht; sie ist nicht eine Summe von Merkmalen, sons bern eine individuelle Vorstellung, welche die Einbildungskraft aus dem ihr geläusigen Stoff bekannter Vorstellungen hervor-

bringt. Aus so vielen Menschen, die sie wahrgenommen, bildet bie Phantasie die normale Erscheinung, gleichsam ben muftergültigen Menschen, ben "Ranon", wie bie Alten gesagt haben. Nach diesem Ranon beurtheilt sie die menschlichen Formen; nach seiner Borschrift richtet fie die kunftlerische Darstellung. zur Normalibee hinzukommen muß, um sie individuell und leben= big zu machen, ist bas Charakteristische. Das Normale und Charakteristische vereinigen und durchdringen sich in der wirklichen Schönheit. Wenn bas Charakteristische auf Rosten bes Normalen übertrieben wird, so geht die Schönheit verloren, und es entsteht die Carricatur; wenn sich bas Normale auf Rosten bes Charakteristischen und Individuellen geltend macht, so ent= steht die leblose, abstracte Figur, die nicht schön ist, sondern nur richtig, nicht kunftlerisch, sondern akademisch, nicht afthetisch, sonbern schulgerecht \*).

### 4. Die ich one Runft.

Der Begriff der Runft.

Der Begriff bes Ibeals bahnt uns den Weg zu einer neuen ästhetischen Einsicht. Das Ibeal ist in der natürlichen Erscheinung nicht vollkommen dargestellt. Es ist nicht empirisch gegeben, sondern soll ästhetisch gegeben werden, also muß es ästhetisch hervorgebracht werden als natürliche Erscheinung: diese ästhetische Erzeugung ist die Kunst.

Die Erkenntniß des Schönen ist nicht Wissenschaft, sondern Kritik; die Hervorbringung des Schönen ist nicht Wissenschaft, sondern Kunst. Wie wir das Schöne unterscheiden vom Angenehmen und Nüglichen, so unterscheiden wir die schöne Kunst

<sup>\*)</sup> Ebendas. I Th. I Abschn. I Buch. §. 17. — Bb. VII. S. 77—82.

von der angenehmen und mechanischen. Die Aufgabe der schönen Runst ist, das Ideal in eine natürliche Erscheinung zu verwanbeln: die vollkommene Darstellung ber afthetischen Ibee. Aufgabe ist zugleich eine Absicht. Das Schöne ist die Absicht der Runft. Aber bas Schone ift nie eine absichtliche Wirkung, wenigstens will es nicht als solche beurtheilt sein und barf nicht als solche erscheinen. Die Kunft handelt absichtslos; boch soll bas Runftwerk als ein absichtsloses erscheinen und beurtheilt werden; fie foll schaffen, wie die Einbildungetraft vorstellt, gesehmäßig ohne Gefet, zwedmäßig ohne 3wed. "Also muß die 3weds mäßigkeit im Producte ber schonen Runft, ob fie zwar absichtlich ift, boch nicht absichtlich scheinen; bie schöne Kunst muß als Natur anzuseben sein, ob man sich ihrer zwar als Kunst bewußt ist. Als Natur aber erscheint ein Product der Kunft badurch, daß zwar alle Punktlichkeit in der Uebereinkunft mit Regeln, nach benen allein das Product das werden kann, was es sein soll, angetrof: fen wird, aber ohne Peinlichkeit, ohne daß die Schulform durchblickt, b. i. ohne eine Spur zu zeigen, daß die Regel dem Kunstler vor Augen geschwebt und feinen Gemuthefraften Reffeln angelegt habe \*)."

### a. Eintheilung der Rlinfte.

Der Begriff des Ideals enthält zugleich das Eintheilungsprincip der Kunst. Die Kunst ist der Ausdruck ästhetischer Ideen, die ästhetische Normalidee ist der Mensch. Nun ist die Ausdrucksweise des Menschen, wodurch er sein Inneres offenbart, eine dreisache: nämlich Wort, Geberde und Ton, oder Articulation, Gesticulation und Modulation; das Wort ist die ausdrucksvolle Vorstellung, die Geberde ist der ausdrucksvolle Körper, der Ton

<sup>\*)</sup> Ebendas. I Th. I Abschn. II Buch. §. 43-45. — Bb. VII. S. 163-167.

ist die ausdruckvolle Stimmung und Empfindung. Der Ausbruck des menschlichen Ideals in seinem ganzen Umfange fordert daher verschiedene Künste: der Ausdruck der Borstellungen und Gedanken ist die redende Kunst, der Ausdruck des menschlichen Körpers die bildende Kunst, der Ausdruck der menschlichen Stimmung die Musik.

Die rebenden Kunste sind Beredsamkeit und Dichtkunft, bie bilbenden Runfte find Plastit und Malerei. Ihr Ausbruck ist Sinnenanschauung im Raum: Die Plastik geht auf Die Sinnenwahrheit, die Malerei auf ben Sinnenschein. Das nachste Object der Plastif ist der menschliche Körper, ihre weiteren Dbjecte find bie Korper, welche mit bem menschlichen Dasein zunächst ausammenhängen: bas Haus und die Geräthe. Die Plaftik ift Bildhauerkunft, Baukunft, Tektonik. Unter ben bilbenben Runften fteht am bochften bie Malerei, genauer gefagt bie Beichenkunst, weil sie die Grundlage aller bildenden Kunst ausmacht und den größten Umfang der Darstellung hat, denn sie kann alles fichtbar Gestaltete ausbruden. Bur Malerei im weitesten Sinn rechnet Rant auch die kunftvolle auf den schönen Sinnenschein berechnete Zusammenstellung ber Objecte, die malerisch ordnende Gartenkunft, die afthetische Einrichtung und Decoration ber 3immer, bie Bekleibung ber Banbe, Anordnung ber Bimmergerathe u. s. f., zulett auch die menschliche Rleidung, das kunftlerisch behandelte Kostum.

Bon der redenden und bildenden Kunst, in welcher letteren die Zeichnung das Wesentliche ausmacht, unterscheidet Kant die Musik und Malerei, soweit diese nicht Zeichnung ist, sondern Farbenkunst. Rede und Form (Zeichnung) machen und Borstellungen anschaulich; Zon und Farbe dagegen stellen für sich nichts Bestimmtes vor, sie beziehen sich nicht auf Borstellungen,

sondern auf Empfindungen, ihre kunftliche Busammenstellung bewirkt nichts anderes als das genugreiche und schöne Spiel ber Empfindungen besselben Sinnes, es sei nun Empfindungen. Muge ober Ohr, sind graduell verschieden; die verschiedenen Empfindunge = ober Stimmungsgrade fteben zu einander in bestimm= ten Berhältnissen; die richtigen Berhältnisse, die wohlgemessenen Proportionen ber Tone und Karben bilden beren Korm und Ord-Diese Ordnung ist durch die Wissenschaft mathematisch nung. bestimmbar; sie wird durch die Runst afthetisch vernehmbar. Beurtheilen wir die Dufik (und nach ihrer Analogie die Farbenkunst) als sinnliche Darstellung ber Tonverhältnisse, bie selbst mathematisch bestimmte Ordnungen und Formen sind, so gilt die Musik durchaus als schone Kunft. Dieses Urtheil wird baburch bestätigt, bag zur Auffassung ber Musik bas bloße Sinnesorgan nicht ausreicht, benn bas beste Gebor im akuftischen Sinn ift noch lange nicht musikalisches Gebor. Beurtheilen wir bagegen die Musit bloß als das genugreiche Spiel ber Empfindungen, so ist ihre Wirkung ein sinnliches Wohlgefühl, das Kant bis in die körverlichen Organe verfolgt. Dann gilt die Musik nur als angenehme Kunft \*).

#### b. Werth der Rünfte. Die Mufit.

Diese Erwägung bestimmt den doppelseitigen Werth, den Kant der Musik in der Rangordnung der Künste zuerkennt. Ofsendar ist die höchste unter allen Künsten die Poesie; nirgends dringt die Einbildungskraft tiefer und umfaßt ein größeres Gebiet. Beurtheilen wir den Werth der Künste nach dem Umsfange und der Stärke der Einbildungskraft, wie weit dieselbe reicht und wie tief in die menschliche Natur sie eindringt, so ist

<sup>\*)</sup> Ebendas. I Th. I Abschn. II Buch. §. 51. — Bb. VII. S. 183—189.

kein 3weifel, bag bie Dichtkunft ben erften Rang behauptet. Dagegen ift die Beredsamkeit, wenn sie fich mit poetischen Ditteln ausschmückt, eine falsche Runft. Will sie überzeugen, so ist sie ein Geschäft bes Berstandes; will sie blenden und Aberreben, so braucht fie die Mittel ber Einbildungskraft als Runft= griffe; Runftgriffe aber sind nicht Runft. "In ber Dichtkunft geht alles ehrlich und aufrichtig zu. Sie erklärt fich, ein bloßes, unterhaltendes Spiel mit ber Einbildungsfraft, und zwar ber Form nach einstimmig mit Berstandesgesetzen, treiben zu wollen, und verlangt nicht, ben Berftand burch finnliche Darftellung ju überschleichen und zu verstriden." "Ich muß gestehen," fügt Kant hinzu, "daß ein schones Gebicht mir immer ein reines Bergnugen gemacht hat, anstatt daß die Lesung ber besten Rebe eines römischen Bolks: ober jetigen Parlaments: ober Kanzelrebners jederzeit mit bem unangenehmen Gefühl ber Migbilligung einer hinterlistigen Kunst vermengt war, welches die Menschen in wichtigen Dingen zu einem Urtheile zu bewegen versteht, bas im ruhigen Nachdenken alles Gewicht bei ihnen verlieren muß."

Bergleicht man mit der redenden Kunst die anderen Künste, so steht der Sprache nichts näher als der Ton, der Poesse nichts näher als die Musik. Sie ist die Sprache der Empsindung. Sehr gut beurtheilt Kant an dieser Stelle die Musik aus Bergleichung mit der menschlichen Stimme. "Der Reiz derselben, der sich so allgemein mittheilen läßt, scheint darauf zu beruhen, daß jeder Ausdruck der Sprache im Zusammenhang einen Ton hat, der dem Sinne desselben angemessen ist, daß dieser Ton mehr oder weniger einen Affect des Sprechenden bezeichnet und gegenseitig auch im Hörenden hervordringt, die dann in diesem umgekehrt auch die Idee erregt, die in der Sprache mit solchem Tone ausgedrückt wird; und daß, so wie die Modulation gleiche

sam eine allgemeine jedem Menschen verständliche Sprache ber Empfindungen ist, die Tonkunst diese für sich allein in ihrem ganzen Nachdruck nämlich als Sprache der Affecte ausübt und so nach dem Gesetze der Affociation den damit natürlicher Weise verbundenen ästhetischen Ideen allgemein mittheilt; daß aber, weil jene ästhetischen Ideen keine Begriffe und bestimmten Gedanken sind, die Form der Zusammensetzung dieser Empsindungen (Harmonie und Melodie) nur dazu dient, vermittelst einer proportionirten Stimmung derselben die ästhetische Idee eines zusammenhängenden Ganzen einer unnennbaren Gedankenfülle einem gewissen Thema gemäß, welches den in dem Stücke herrschenden Affect ausmacht, auszudrücken."

In dieser Bedeutung als schone Kunft steht die Musik über ben bilbenden Künsten, die von der Malerei burch die Bildhauerei zur Baukunft herabsteigen; als angenehme Kunft beurtheilt, Die nur mit Empfindungen spielt und keine bestimmten Borftellungen bietet, steht die Musik unter ber bilbenben Runft und ift von allen Kunften die unterfte. Sie gebt von Empfindungen zu unbestimmten Ideen, die bilbende Kunst von bestimmten Ideen zu Empfindungen; die plastischen Eindrude find bleibend, die musikalischen vorübergebend. Bu biefer ber Mufik ungunftigen Bergleichung fügt Kant noch ben Borwurf, ben er perfonlich gegen die Musik auf dem Herzen hat: "außerdem hängt der Musik ein gewisser Mangel an Urbanitat an, baf sie vornehmlich nach Beschaffenheit ihrer Instrumente ihren Einfluß weiter als man ihn verlangt (auf die Nachbarschaft) ausbreitet, und so sich gleich = sam aufbrängt, mithin ber Freiheit anderer außer ber musi= kalischen Gesellschaft Abbruch thut, welches die Künste, die zu den Augen reden, nicht thun, indem man seine Augen nur wegwenden barf, wenn man ihren Gindrud nicht einlaffen will. Es

ist hiermit sast so, wie mit der Ergöhung durch einen sich weit ausbreitenden Geruch bewandt. Der, welcher sein parsümirtes Schnupftuch aus der Tasche zieht, tractirt alle um und neben sich wider ihren Willen und nöthigt sie, wenn sie athmen wollen, zugleich zu genießen; daher es auch aus der Mode gekommen ist. Diejenigen, welche zu den häuslichen Andachtsübungen auch das Singen geistlicher Lieder empsohlen haben, bedachten nicht, daß sie dem Publicum durch eine solche lärmen de (eben dadurch gemeiniglich pharisäische) Andacht eine große Beschwerde auslegten, indem sie die Nachdarschaft entweder mit zu singen oder ihr Gebankengeschäft niederzulegen nöthigten\*)."

### c. Das Gedankenspiel. (Das Lächerliche.)

Uebrigens will Kant seine Eintheilung ber Kunste ausbrucklich nur als Versuch betrachtet miffen, ber teine ausschließenbe Geltung beansprucht. Das Wichtigste ift ber Grundgebanke felbft: baß die Rünfte unter ben Gefichtspunkt bes menschlichen Ibeals Dieser Gebante gestellt und von hier aus unterschieden werden. Er könnte bei weitem fruchtbarer und ift vollkommen richtig. ftrenger burchgeführt werden, als Rant in feiner Stigge verfucht hat. Er faßt bas eintheilende Princip so eng, bag er sich bie Möglichkeit nimmt, die Architektur als eine selbständige Kunft zu begreifen. Ueberhaupt leistet Kant mehr in der Association als in ber Unterscheidung ber Künste. So wird ber Malerei bie Gartenkunft, ber Mufik bie Farbenkunft jugefellt, die beiben letteren bilben eine eigene Gattung unter bem Namen bes "schonen Spiels ber Empfindungen". Diefes Spiel felbst ift in gewiffer Rudficht nichts weiter als ein angenehmer Bechsel, und hier bie-

<sup>\*)</sup> Ebenbas. I Th. I Abschn. II Buch. §. 53. — Bb. VII. S. 189—195.

tet sich die Vergleichung von selbst mit allen von der Kunft im weitesten Sinn erfundenen Spielen, die den Menschen angenehm unterhalten und erheitern. So wird bem Tonspiele das Glucks: spiel und Gebankenspiel verglichen, die insgesammt den angenehmen Wechsel ber Empfindungen zum Ziel haben. Das Geban= kenspiel ist bas spielende Urtheil ober ber Big. Bei dieser Gele: genheit giebt Kant seine Theorie bes Lächerlichen. Der Wit ift der lächerliche Einfall; es werben Borftellungen in uns erregt, bie unsere Erwartung spannen; wir sind begierig, wie sich bie Reibe bieser Borstellungen vollenden wird: in diesem Augenblick wird eine Borftellung hinzugefügt, die ben angeregten vollkommen widerspricht und unsere Erwartung damit in nichts auflöst. In dieser Auflösung besteht das gächerliche. "Das Lachen ist ein Affect aus ber plötlichen Bermandlung einer gespannten Erwartung in nichts." Bir haben etwas gang Unberes erwartet, als plötlich eintritt. Diese plötliche Täuschung ift als spielende Ueberraschung ein angenehmer und barum ergöhlicher Wechsel von Empfindungen; es ist die angenehme Berstreuung, womit wir und vom Ernste bes Lebens abspannen. Den Druck bes Lebens zu erleichtern, habe uns die Natur ben Schlaf und die Hoffnung gegeben, sagte Boltaire. "Den Schlaf, die Hoffnung und das Lachen," fest Rant hinzu.

Das Erhabene und kächerliche sind entgegengesetzte Empsinbungsweisen: im Erhabenen geht das ästhetische Wohlgefallen in das moralische über, im kächerlichen besteht das ästhetische Wohls gefallen im Wechsel angenehmer Empsindungen; das Erhabene wird von Kant moralisch, das kächerliche sensualistisch begründet. Während Kant Burke's physiologische Theorie vom Gefühle des Schönen und Erhabenen ganz verwirft, weil dadurch die Gemeingültigkeit dieses Gesühls unbegreislich gemacht werde, so giebt er selbst von den Wirkungen des Lächerlichen eine rein physiologische Erklärung\*).

#### 5. Das Genie.

[Rant und Schelling.]

Wir haben ben Begriff ber Kunst bestimmt und eingetheilt. Jeht entsteht die Frage: wie ist die Kunst möglich? Der Geschmack erklärt das ästhetische Urtheil, nicht das ästhetische Product. Welches also ist das künstlerische Vermögen? Das Schöne ist die Absicht der Kunst, aber nicht die Wirkung dieser Absicht; die Kunst handelt gesehmäßig ohne Geseh, absichtlich ohne Absicht. Das Geseh, wonach die Kunst schaft, ist keine Verstandesregel, keine Kunstvorschrift; also kann dieses Geseh nur eine Naturnothwendigkeit innerer Art sein: es ist die Natur des Künstlers, die das Geseh giebt, es ist eine angedorene Gemüthsanzlage, die der Kunst die Regel vorschreibt. Diese Anlage ist Genie, das Kunstwerk ist Product des Genies, und die Kunst selbst nur durch Genie möglich.

Das Genie ist nicht die Geschicklichkeit, nach einer Regel zu handeln, sondern die Macht, die Regel zu geden: es ist schöpferisch und durchaus originell. Seine Originalität ist gesehmäßig und darum vorbildlich; nicht alles Originelle ist genial, auch der Widersinn kann originell sein: das Genie ist in seiner Ursprünglichkeit mustergültig oder eremplarisch. Es handelt mustergültig und zugleich vollkommen natürlich, es ist in keiner Weise durch den Verstand oder Willen gemacht, in keiner Weise von der Resserion abhängig: es ist in seiner Urt völlig resterionslos oder

<sup>\*)</sup> Ebenbas. I Th. I Absch., II Buch. §. 54. Anmerkg. — Bb. VII. S. 195—202 (bes. S. 198, 200). Bgl. ebenbas. Allg. Answertung zur Expos. ber asth. rest. Urth. — Bb. VII. 5. 131 sigd.

naiv. Beil es naturmäßig schafft, barum ist sein Product wes ber wissenschaftlich noch moralisch, sondern ästhetisch oder kunstlerisch.

Das Genie kann nicht anders als kunftlerisch wirken, das Genieproduct kann nichts anderes sein als Kunstwerk. Darum giebt es nur in der Kunst Genies, nicht in der Sittlichkeit, nicht in der Wissenschaft.

Was auf Begriffen beruht, bas kann gelernt werben; was bagegen hervorzubringen nur möglich ist durch Naturanlage, bas Darin ift bas Genie einzig in ber kann nie gelernt werben. Rangordnung ber Geifter. Bas bas Genie erzeugt, bas hatte niemals durch Nachahmung erzeugt, also niemals erlernt werden können: bas ist ber specifische Unterschied zwischen bem Genie und ben wissenschaftlichen Köpfen; das ift ber absolute Unterschied bes Genies vom blogen Nachahmungsgeiste, ber nichts felbst hervorbringen, sondern nur lernen und nachmachen kann, wir meis nen jene durftigen Kopfe, die Kant mit bem Worte "Pinsel" Es giebt auch in ber Wiffenschaft erfinderische und bezeichnet. bahnbrechende Beifter, sogenannte "große Köpfe"; sie find specifisch vom Genie verschieben; was fie entbedt und erfunden haben, hätte auch können gelernt werden und ist vollständig begriffen und In Newton's Berten, ber einer ber größten gelernt worden. Röpfe ber Menschheit war, ist nichts Unlernbares; ber ganze Entdeckungsgang, ben Newton genommen hat, läßt sich vollkommen flar und begreiflich barftellen; jeber, ber ihn begriffen hat, kann diesem Geist in allen seinen Entbeckungen nachgeben. Das gegen bie Schöpfung eines Runftwerks ift schlechterbings unnach: Homer ist nicht ebenso begreiflich als ahmlich, unlernbar. Newton! "Im Wissenschaftlichen also ist ber größte Erfinder vom mühseligsten Nachahmer und Lehrlinge nur bem Grabe nach.

bagegen von bem, welchen bie Natur für die schone Runft begabt hat, specifisch unterschieden."

In dem Genie wirken alle ästhetischen Vermögen, Geschmack, Verstand, Einbildungskraft, in der höchsten Beledung auf schöpferische Weise; aber wie diese Vermögen in der genialen Natur gemischt sind, das läßt sich eben so wenig kritisch bestimmen, als das Genie selbst. Hier sie Grenze, wo die Kritik der Kunsk mit ihren rationalen Begriffen still steht\*).

Es ist interessant, an dieser Stelle die tritische Philosophie mit ihren Nachfolgern zu vergleichen. Rant unterscheibet genau zwischen Wiffenschaft und Runft: als letten Grund ber Erfennt: niß erklart die Rritik der reinen Bernunft das reine Bewußtsein; als letten Grund ber Runft erklart bie Rritif ber afthetischen Urtheilskraft bas Genie. Sichte macht bas reine Bewußtsein jum Princip der Philosophie, Schelling macht zu eben diesem Princip bas Genie; er hebt den Unterschied auf zwischen Bissenschaft und Runft, Philosophie und Poesie; alles ist Poesie ober foll es sein. So wird aus dem kantischen Runftprincip in ber Naturphilosophie ein Weltprincip, in der ihr verwandten Romantit ein Bebensprincip. Man hat in bem Entwicklungsgange Schelling's bie naturphilosophische Periode von der mystischen unterschieden, welche lettere sich mit ber Schrift über die Freiheit einführt. ber ersten Periode herrscht ber Begriff bes Genies, in der Hauptschrift ber zweiten ber bes intelligibeln Charakters; beibe Begriffe gelten nicht anders als fie Rant bestimmt hat. Schelling batte gegen die kantische Philosophie niemals vornehm thun sollen, da er boch seine besten Einsichten von ihr empfangen bat.

<sup>\*)</sup> Ebendas. I Th. I Abschn. II Buch. §. 46—50. — Bb. VII. S. 168—183.

#### II.

#### Debuction ber Gefchmadburtheile.

#### 1. Beftimmungegrund ber afthetifchen Urtheile.

Das ästhetische Urtheil ist durchgängig bestimmt. Das Schöne und Erhabene muß unterschieben werden, ebenso die freie und anhängende Schönheit; der Begriff der anhängenden Schönheit ober Formvollkommenheit führte zur Lehre vom Ideal, diese zur Lehre von der Kunst, diese zum Begriff des Genies. Die Frage: was sind ästhetische Urtheile? ist vollständig beantwortet. Es bleibt nur noch eine Frage übrig: wie sind ästhetische Urtheile möglich?

Wie war die Kunst möglich? Durch das Genie! Wie ist bas äfthetische Urtheil möglich? Durch ben Geschmad! wie ift ber Geschmad selbst möglich? Die Auflösung dieser Frage verlangt die "Deduction des äfthetischen Urtheils". So verlangte Die Bernunftkritik bie Debuction ber reinen Berftanbesbegriffe, b. h. die Rechtfertigung berselben in Rucksicht auf die Erfahrung, Die Begrundung ihrer Rechtsanspruche auf empirische Geltung Damals wurde gefragt: mit welchem ober objective Realität. Rechte konnen Begriffe, die boch in ihrem Ursprunge burchaus subjectiv find, Anspruch machen auf allgemeine und nothwendige Geltung? Jest wird gefragt: mit welchem Rechte konnen Geschmacksurtheile, die boch völlig subjectiv sind, Anspruch machen auf die Beistimmung jedes Einzelnen, auf nothwendige Geltung? Das ist die Frage, die in der Deduction der ästhetischen Urtheile gelöft werben foll.

In jedem ästhetischen Urtheil wird eine anschauliche Vorstels lung (Wahrnehmung) beurtheilt als Object des Wohlgefallens. Dieses Wohlgefallen wird dem Objecte von uns aus hinzugefügt: bas darauf gegründete Urtheil ist synthetisch. Das ästhetische Wohlgefallen ist nicht particular, wie die sinnlich afficirte Empfindung, sondern es wird in jedem anderen Subjecte vorauszgeset; wir setzen die Beistimmung der Anderen voraus, ohne daß wir deren Urtheile eingeholt und auf diesem Wege die Uederzeinstimmung erfahren haben: daß ästhetische Wohlgesallen ist allzemein. Diese Allgemeinheit ist nicht empirisch begründet, sondern besteht unadhängig von allen empirischen Beweisgründen; also muß daß ästhetische Wohlgesallen in der menschlichen Natur als solcher begründet sein und a priori gelten: ästhetische Urtheile sind daher synthetische Urtheile a priori. Die Ausgabe der Kritik der Urtheilskraft gehört unter daß allgemeine Problem der Transssendentalphilosophie: wie sind synthetische Urtheile a priori möglich?

Das Wohlgefallen gründet sich auf das Gefühl der Eust oder Unlust. Wie kann ein Gefühl a priori sein? In diesem Punkte liegt die Schwierigkeit. Durch das Gefühl nehmen wir nichts anderes wahr als unseren Gemüthszustand; das Gefühl ist eine Wahrnehmung, jede Wahrnehmung, sie sei äußere oder innere, ist empirisch; das Empirische ist nie a priori. Eine ganz andere Bewandtniß hatte es mit den reinen Verstandesbegriffen, die nicht wahrgenommen, sondern nur gedacht werden konnten.

Wir haben in den kritischen Untersuchungen ein Sefühl a priori kennen gelernt: das moralische Sefühl. Dieses Sefühl war die nothwendige Wirkung des Sittengesetzs auf unsere Empfindung; es war bedingt durch die Borstellung der Pslicht, also durch einen Vernunstbegriff von allgemeiner Seltung. Das ästetztische Sefühl ist durch keinerlei Begriff bedingt. So ist die Aufgabe der ästhetischen Deduction in jeder Rücksicht eine eigenthamliche und von allen ähnlichen Aufgaben im Reiche der Aritik verz

schieben. Wir beurtheilen einen Gegenstand durch das Gefühl der Lust, durch diese individuelle, von dem Begriffe des Gegensstandes ganz unabhängige Empfindung; es wird zugleich geurtheilt, daß der Borstellung des Gegenstandes dieses Gefühl in jedem ander ren Subjecte anhängt. Wie ist das möglich? "Wie ist ein Urstheil möglich, das bloß aus dem eigenen Gefühle der Lust an eisnem Gegenstande, unabhängig von dessen Begriff, diese Lust als der Borstellung desselben Objects in jedem anderen Subject anshängig, a priori, d. i. ohne fremde Beistimmung abwarten zu dürfen, beurtheilt?"

Es handelt fich in der ganzen Frage bloß um den Bestimmungegrund bes afthetischen Boblgefallens. Ift biefer Bestimmungegrund allgemeiner Natur, so ift es auch bas afthetische Boblgefallen. Also wodurch wird das lettere bestimmt? Nicht burch ben sinnlichen Ginbruck, sonbern burch bie bloße Betrachtung ober Beurtheilung bes Objects, aber biese Beurtheilung wird nicht burch Begriffe bestimmt. Begriffe bilben die Materie ober ben Inhalt des Urtheils: biese Anschauung wird unter biesen Begriff subsumirt. Benn nun die Betrachtung bes Objects nicht burch Begriffe, also nicht durch ben Urtheilsinhalt bestimmt wird, so kann sie nur bestimmt werden burch die von jedem bestimmten Stoff unabhängige Urtheilsform: burch bie Form ber Urtheilskraft. Dann ist es nicht diese Anschauung, die diesem Begriff untergeordnet wird, sondern es ist bas Vermögen ber Unschauung, bas fich bem Bermogen ber Begriffe subsumirt; es ift bie Berbindung biefer beiden Gemuthefrafte, Die Uebereinstimmung zwischen Einbildungefraft und Berftand, worin die reine Form ber Urtheilskraft besteht. Wenn also ein Object uns burch seine bloße Betrachtung unmittelbar gefällt, fo ift ber Grund fein anberer als die Zweckmäßigkeit dieser Vorstellung für die bloße Form

unserer Urtheilstraft, als die Angemessenheit dieser Vorstellung zur harmonischen Beschäftigung der vorstellenden Gemüthstrafte, als dieser "Borstellungszustand", in dem Einbildungstraft und Berstand spielend übereinstimmen. Kurz gesagt: der Bestimmungsgrund des ästhetischen Bohlgefallens ist die Form unserer Urtheilstraft; diese Form ist in allen dieselbe, also ist auch das dadurch bestimmte Bohlgefallen in allen dasselbe Gefühl der Lust, mithin haben die ästhetischen Urtheile mit Recht Anspruch auf allgemeine Geltung\*).

### 2. Die afthetische (erweiterte) Dentweife.

Der afthetische Sinn ift Gemeinfinn. Wenn wir einen Gegenstand rein afthetisch beurtheilen, so urtheilen wir zugleich in ber Seele jebes Anderen, wir benten an ber Stelle beffelben. Darum ift die afthetische Denkweise eine erweiterte, die sich über Die Schranken bes blogen Privaturtheils erhebt. Abhangig von fremdem Urtheile barf bas wirkliche Denken nie sein; dieß vorausgeset, barf man brei Arten eigener Dentweise unterscheiben : die erste ist Selbstbenken, bas Gebachte ift mein eigenes Urtheil, das darum noch nicht folgerichtig zu sein braucht, es ist kein Borurtheil, das ist alles; die zweite höhere Art ist, folgerichtig ober mit fich selbst einstimmig benken, bas Urtheil ift conse quent, es kann sich babei gegen frembe Urtheile vollkommen ausschließend verhalten; unsere Denkungsart foll selbstständig fein und zugleich vollkommen fähig, die fremde Denkweise zu durch: bringen, b. h. an der Stelle des Anderen zu benken, diese Art ist die britte und hochste. Das eigene Denken ist vorurtheilsfrei. bas Gegentheil alles Aberglaubens, die Quelle aller Aufklärung;

<sup>\*)</sup> Ebenbas. I Th. I Abschn. II Buch. §. 30—39. — Bb. VII. S., 134—151.

bas mit sich selbst einstimmige Denken ist consequent; bas Denken in der Seele anderer ist erweitert. Die ästhetische Beurtheislung ist erweiterte Denkungsart. Die vorurtheilsfreie und solgerichtige Denkungsart ist nunabhängig und gründlich, sie kann bei alledem sehr bornirt sein; die erweiterte Denkungsart ist das Gegentheil der bornirten. Diese Erweiterung des Geistes ist die Wohlthat der ästhetischen Betrachtung; wir sehen uns hinweg über die subjectiven Privatbedingungen des Urtheils, worin so wiele Andere wie eingeklammert sind, wir versehen uns in den Standpunkt anderer und gewinnen dadurch einen allgemeinen Standpunkt, von dem aus wir über unser eigenes Urtheil ressectiven\*).

#### Ш.

Die Dialettif ber afthetischen Urtheilstraft.

### 1. Biberftreit unb Bofung.

Diese Erklärung ber ästhetischen Urtheile enthält zugleich die Auflösung des Widerspruchs, den die Kritik in der Gültigkeit der ästhetischen Urtheile entdeckt. Die Entdeckung und Auflösung widerstreitender Vernunftsäte ist bekanntlich die Sache der Dia-lektik. Es giebt auch eine Dialektik der ästhetischen Urtheilskraft, wie es eine in Rücksicht der theoretischen und praktischen Vernunft gab.

Der Bestimmungsgrund des Geschmack ist bloß subjectiv. Darum ist der Geschmack vollkommen individuell: jeder hat seinen eigenen. Die Harmonie in Geschmacksurtheilen ist bloß zufällige Uebereinstimmung, sie gründet sich nicht auf Begriffe, sie läßt sich nicht beweisen: darum läßt sich über den Geschmack nicht dis-

<sup>\*)</sup> Chendas. I Th. I Abschn. II B. §. 40. — Bb. VII. S. 151 — 155.

putiren. Doch streitet man fiber ben Geschmad, über bie afthetischen Beschaffenheiten ber Dinge, über Kunft und Kunftfritif. Dieß ware unmöglich, wenn nicht objective Bestimmungsgrunde bes Geschmads angenommen wurden. Ueber die Berichiebenheit ber Empfindungen und Sensationen ftreitet niemand. äfthetisches Urtheil vertheidigt jeder, so sehr er den Geschmack selbst für etwas Eigenartiges balt. Dan wird also in Rudficht bes Seschmacks beides behaupten: daß er bloß individuell und zugleich allgemeingültig ober allgemein mittheilbar sei, daß er keine Rorm und daß er eine Norm habe, daß er fich nicht auf Begriffe und baß er fich auf Begriffe grunde, daß man über ben Geschmack nicht bisputiren und boch barüber ftreiten könne. Offenbar verhalten fich biefe Sate, welchen Ausbruck fie auch haben mogen, wie Thefis und Antithefis, fie bilben eine Antinomie, die Kant so ausbrudt: "1) The sis. Das Geschmadsurtheil grundet fic nicht auf Begriffe, benn sonft ließe sich barüber bisputiren (burch Beweise entscheiben). 2) Untithesis. Das Geschmacksur= theil grundet fich auf Begriffe, benn sonft ließe fich barüber auch nicht einmal streiten (auf die nothwendige Beistimmung anderer mit biefem Urtheile Anspruch machen)."

Nach bem, was wir ausgemacht haben, ist die Auflössung einfach. Das ässcheische Urtheil gründet sich auf das Gefühl, also nicht auf Begriffe: mithin hat die Thesis Recht. Aber das ässcheische Gefühl gründet sich auf die Harmonie der Gemüthstässche, d. h. auf einen rein menschlichen, allgemeinen Gemüthsoder Vorstellungszustand, also ist auch das ästhetische Gefühl allzgemein mittheilbar und nicht bloß individuell: mithin hat die Antithesis ebenfalls Recht.

Das Wort Begriff ift vielbeutig. In einem anderen Sinn wird bieses Wort in ber Thesis, in einem anderen in ber Anti-

thesis verstanden. Diese Verschiedenheit klar machen, beißt die Antinomie ber ästhetischen Urtheilskraft auflösen. Ich nenne Begriff jebe Borftellung von umfassenber und allgemeiner Geltung. Wenn sich biefe Borftellung anschaulich barftellen läßt, so ist ber Begriff bestimmt; wenn sie sich nicht anschaulich machen läßt, so ist ber Begriff unbestimmt. Bon ben Objecten ber Unschauung, von ben Bebingungen ber Erfahrung habe ich bestimmte Begriffe; von der 3medmäßigkeit der Natur, von ihrer Ungemeffenheit zur Form unserer Urtheilstraft, von ber harmonie awischen Verstand und Phantafie habe ich nur einen unbestimmten Begriff. Bergleichen wir bamit bie Antinomie, so ist ihre Auflösung einleuchtenb. Das Geschmackeurtheil grundet sich nicht auf Begriffe, nämlich nicht auf bestimmte: so weit hat die The-Das Geschmacksurtheil grundet sich auf Begriffe, nämlich auf unbestimmte: so weit hat die Antithesis Recht. biefer Auffassung vertragen sich beibe Sate vollkommen mitein= ander, und ihr Widerstreit ift beseitigt \*).

### 2. Der Jbealismus ber Zweckmäßigkeit\*\*).

Die Zweckmäßigkeit ber Natur für die Form unserer Urtheilskraft nenne ich einen unbestimmten Begriff, weil diese Vorftellung ober dieses Princip nicht weiter bestimmt werden kann. Der Bestimmungsgrund dieser Zweckmäßigkeit kann nur in dem liegen, wovon wir keinen Begriff haben noch jemals gewinnen können: "in dem übersinnlichen Substrate der Menschheit", in ihrem intelligibeln Charakter.

Dieses Princip ber subjectiven 3wedmäßigkeit ift bie einzige

<sup>\*)</sup> Ebenbas. I Th. II Abschn. Die Dialettit ber asth. Urtheilstr. §. 53 — §. 57. — Bb. VII. S. 203 — 208.

<sup>\*\*)</sup> Ebenbas. I Th. II Abschn. §. 58, — Bb. VII. S. 214—219.

Möglichkeit, die Antinomie des Seschmacksurtheils zu lösen, der einzige Erklärungsgrund des Geschmacks. Nehmen wir irgend ein anderes Princip als diesen Ibealismus der natürlichen 3wed= mäßigkeit, so ist das Geschmacksurtheil unmöglich.

Entweder ist das Princip des Geschmacks empirisch oder rational; entweder ist die Seschmackslehre Empirismus oder Raztionalismus. Setzen wir, sie sei Empirismus, so ist der Geschmack gleich dem Gesühle des Angenehmen oder Unangenehmen, er ist Sensation; dann ist das Geschmacksurtheil nur particular wie die Empsindung; es ist ein Bahrnehmungsurtheil, also nicht mehr ästhetisch. Setzen wir, die Geschmackslehre sei Rationalismus, so ist das Princip des Geschmacks entweder ein Verstandessoder ein Vernunstbegriff oder der Begriff der natürlichen Iwecksmäßigkeit. Im ersten Fall wäre das Geschmacksurtheil logisch, im zweiten moralisch, in beiden Fällen ein allgemeingültiges Erztenntnißurtheil, also nicht mehr ästhetisch.

Es bleibt also nur der Nationalismus mit dem Princip der natürlichen Zweckmäßigkeit übrig. Die natürliche Zweckmäßigkeit ist entweder objectiv oder subjectiv, entweder Nealismus oder Ibealismus der Zweckmäßigkeit. Seigen wir, die Geschmacklehre beruhe auf dem Realismus der Zweckmäßigkeit, so nehmen wir an, die Natur selbst habe die Absicht, ihre Producte der menschlichen Betrachtung wohlgefällig zu machen, so machen wir die Natur selbst zum Künstler; dann richtet sich unsere Beurtheilung nach Naturzwecken, mit denen wir die Naturproducte vergleichen; dann ist das Geschmackurtheil nicht mehr ästhetisch, sondern teleologisch.

Also ist das einzig mögliche Princip des Geschmacks der Ibealismus der Zweckmäßigkeit. Nur dadurch läßt sich die Anstinomie der ästhetischen Urtheilskraft auflösen. Richtet sich das

Geschmackurtheil nach ber subjectiven Zwedmäßigkeit, so ist es einerseits bloß subjectiv, andererseits auf ein Princip ober eine Ibee gegründet und barum allgemeingültig.

So ist es das Princip überhaupt des kritischen oder transscendentalen Idealismus, wodurch allein die Antinomien und Widersprüche der Vernunft gelöst werden können. Wenn Raum und Zeit Beschaffenheiten sind der Dinge an sich, so sind die Antinomien der rationalen Kosmologie unlösdar, so ist die Freiheit undenkbar, so kann auch die Antinomie der praktischen Vernunft nie gelöst werden. Wenn die ästhetische Zweckmäßigkeit eine Beschaffenheit ist der Dinge an sich, so ist die Antinomie des Geschmack vollkommen unlösdar und der Geschmack selbst vollkommen unmöglich: es ist demnach 1) die Idealität des Raumes und der Zeit und 2) die Idealität der natürlichen Zweckmäßigkeit, wodurch allein in der menschlichen Vernunft Erkenntniß, Freiheit, Geschmack möglich und begreistlich werden, woraus sich das Wahre, Sute und Schöne, jedes in seiner Weise, gründen.



Die natürliche Bweckmäßigkeit als objective, materiale, innere: Organisation und Leben.

L. Das teleologische Urtheil.

Das Princip ber natürlichen Zweckmäßigkeit vereinigte ben Naturbegriff mit dem Freiheitsbegriff. Dhne diese Bereinigung blieb ein unverfohnlicher Gegensat zwischen Natur und Freiheit, sinnlicher und sittlicher Belt, theoretischer und praktischer Bernunft. Auch ist gezeigt worden, wo in der menschlichen Bernunft dieses Princip einsett und sich befestigt. Sandelt es fich um die specifische Gesehmäßigkeit ber Natur, um die Gigenthum: lichkeit der Dinge, so giebt es ju beren einleuchtender Betrachtung und Auflösung keinen anderen Gesichtspunkt. Das Princip selbst ist weder theoretisch noch praktisch, es wird dadurch weber unsere Erkenntniß ber Dinge noch unser Sandeln bestimmt, es wird überhaupt badurch nicht bestimmend, sondern allein reflectirend geurtheilt. Als natürliche 3medmäßigkeit unterscheibet sich bieses Princip von allen Freiheitsbegriffen , b. b. es ift in feiner Beife praftifch; als naturliche 3 wedmagig teit unterscheibet es sich von allen Naturbegriffen, d. h. es ift in keiner Beise theoretisch im Sinne ber Erkenntnig. Diesem Unterschiebe nach beiben Seiten entspricht die reslectivende Urtheilskraft, sie ist ein brittes, von Berstand und Wille verschiedenes Bernunsts vermögen: die natürliche Zweckmäßigkeit gilt nicht als Erkenntsnisprincip, sondern bloß als Maxime der Beurtheilung.

Innerhalb dieser wohlbestimmten Grenze mußte zwischen subjectiver und objectiver Zweckmäßigkeit der Natur unterschieden werden. In keinem Falle wird die Erscheinung als zweckmäßig bestimmt, sie wird nur so betrachtet oder beurtheilt; diese Beurtheilung selbst kann eine doppelte sein: es kommt darauf an, od die Erscheinung als zweckmäßig gilt in Rücksicht auf ihr eigenes Dasein oder in Rücksicht auf unsere Betrachtung, od mit anderen Worten ihr Zweck darin besteht, zu sein (was sie ist) oder von uns betrachtet (bloß betrachtet) zu werden; im ersten Falle beurtheilen wir die natürliche Zweckmäßigkeit als objective, im anderen als subjective; dort urtheilen wir teleologisch, hier ästheztisch. Die ästhetische Urtheilskraft ist untersucht; es bleibt noch die teleologische übrig, deren Kritik die Lehre von der natürlichen Zweckmäßigkeit und damit das kritische Lehrgebäude selbst absschließt.

Bunächst muß erklärt werden, was das teleologische Urtheil ist, worin die objective Zweckmäßigkeit der Natur besteht. Dieß geschieht "durch die Analytik der teleologischen Urtheilskraft"\*).

# 1. Die objectiv=formale 3medmäßigteit.

Wenn ber Zweck der Erscheinungen nur darin besteht, daß sie von uns betrachtet werden, so ist es nicht ihr Dasein, sondern bloß ihre Vorstellung oder Form, die wir als zweckmäßig beurtheilen. Die ästhetische Zweckmäßigkeit ist lediglich subjectiv und

<sup>\*)</sup> Kritit ber Urtheilstraft. II Th. Krit. ber teleol. Urtheilstraft. §. 61. — Bb. VII. S. 229 figb.



Die natürliche Bweckmäßigkeit als objective, materiale, innere: Organisation und Leben.

I. Das teleologische Urtheil.

Das Princip der natürlichen Zwedmäßigkeit vereinigte den Naturbegriff mit dem Freiheitsbegriff. Dhne diese Bereinigung blieb ein unverföhnlicher Gegensat zwischen Natur und Freiheit, sinnlicher und sittlicher Belt, theoretischer und praktischer Ber-Auch ift gezeigt worben, wo in der menschlichen Bernunft biefes Princip einsetzt und fich befestigt. Sandelt es fic um die specifische Gesehmäßigkeit ber Natur, um die Gigenthumlichkeit ber Dinge, so giebt es ju beren einleuchtenber Betrach: tung und Auflösung feinen anberen Gesichtspunkt. Das Vrin: cip felbst ift weber theoretisch noch praktisch, es wird baburch meber unsere Erkenntniß ber Dinge noch unser Sandeln bestimmt, es wird überhaupt baburch nicht bestimment, sonbern allein re-Als natürliche 3wedmäßigkeit unterflectirend geurtheilt. scheibet sich bieses Princip von allen Freiheitsbegriffen, b. b. es ift in feiner Beife praftifch; als naturliche 3wedmaßig feit unterscheidet es fich von allen Naturbegriffen, b. h. es ift in tei: ner Beise theoretisch im Sinne ber Erkenntnig. Diesem Unterschiebe nach beiben Seiten entspricht die restectirende Urtheilekraft, sie ist ein drittes, von Berstand und Wille verschiedenes Bernunstermögen: die natürliche Zweckmäßigkeit gilt nicht als Erkenntenisprincip, sondern bloß als Maxime der Beurtheilung.

Innerhalb bieser wohlbestimmten Grenze mußte zwischen subjectiver und objectiver Zweckmäßigkeit der Natur unterschieden werden. In keinem Falle wird die Erscheinung als zweckmäßig bestimmt, sie wird nur so betrachtet oder beurtheilt; diese Beurtheilung selbst kann eine doppelte sein: es kommt darauf an, od die Erscheinung als zweckmäßig gilt in Rücksicht auf ihr eigenes Dasein oder in Rücksicht auf unsere Betrachtung, od mit anderen Worten ihr Zweck darin besteht, zu sein (was sie ist) oder von uns betrachtet (bloß betrachtet) zu werden; im ersten Falle beurtheilen wir die natürliche Zweckmäßigkeit als objective, im anderen als subjective; dort urtheilen wir teleologisch, hier ästhetisch. Die ästhetische Urtheilskraft ist untersucht; es bleibt noch die teleologische übrig, deren Kritik die Lehre von der natürlichen Zweckmäßigkeit und damit das kritische Lehrgebäude selbst absschließt.

Bunachst muß erklart werden, was das teleologische Urtheil ist, worin die objective Zweckmäßigkeit der Natur besteht. Dieß geschieht "burch die Analytik der teleologischen Urtheilskraft"\*).

# 1. Die objectiv=formale 3wedmäßigkeit.

Wenn ber 3wed ber Erscheinungen nur darin besteht, daß sie von uns betrachtet werben, so ist es nicht ihr Dasein, sondern bloß ihre Vorstellung ober Form, die wir als zwedmäßig beurtheilen. Die ästhetische 3wedmäßigkeit ist lediglich subjectiv und

<sup>\*)</sup> Kritit ber Urtheilstraft. II Th. Krit. ber teleol. Urtheilstraft. §, 61. — Bb. VII. S. 229 figb.

Dinges als material; aber diese beiden Kalle sind wohl zu unterscheiden: im ersten Kall hat bas Ding keinen anderen 3med als sein eigenes Dasein, ber 3weck seines Daseins liegt in ihm felbft, seine objective und materiale Zweckmäßigkeit ift innerer Art; im anderen Kalle eriffirt das Ding um anderer Dinge willen, benen es mit seinem Dasein bient ober nutt, ber eigentliche 3wed seines Daseins liegt außer ihm, seine objective und materiale 3weckmäßigkeit ist eine äußere oder relative, das Ding ist Mittel entweder für den Menschen oder für andere Naturwesen. Die auf ben Menschen bezügliche 3wedmäßigkeit ber Dinge nennen wir "Nutbarkeit", die auf andere Raturmefen bezügliche "Buträglichfeit"; fo ift 3. B. bas fruchtbare gand, welches bie Fluffe anschwemmen, nutbar für den Menschen; so sind die Sandschichten, welche die Meere absetzen, zuträglich für die Fichten; aber niemand wird urtheilen, daß die Aluffe ihren Schlamm ablagern, um bas Pflanzenreich zu vermehren und ben Menschen zu nugen, ober daß die Meere die Sandebenen absetzen, um Richtenwälder zu erzeugen. Bielmehr wird jeder biefe Wirkungen rein mechanisch erklaren; ber fruchtbare Erbschlamm und die Sandftriche sind nicht gleichsam Kunstwerke der Alusse und Meere; ihre 3weckmäßigkeit für andere Befen ift ihrer Entstehung und ihrem Dafein selbst vollkommen zufällig; eine solche zufällige Zweckmäßigkeit kann niemals ein nothwendiges teleologisches Urtheil begrun: Man kann über den natürlichen Ruten ber Dinge aller: band Reflerionen anftellen, aber bie Ratur ber Dinge felbft nöthigt uns nicht zu solchen Urtheilen teleologischer Art.

Sett leuchtet ein, auf welche Borstellung sich bie natürliche Bweckmäßigkeit im objectiven Berstande zurückzieht und einschränkt. Wir reden hier nicht von der bloß formalen, sondern materialen, nicht von der äußeren, sondern inneren Zweckmäßigkeit der Dinge.

Die außere 3medmäßigkeit ift ber Nugen, ben die Dinge burch ihr Dafein und ober anderen Befen gewähren; aber ber Gebrauch, ben wir von den Dingen machen, ist diesen selbst vollkommen außerlich, gleichgultig, aufällig und hat mit ber Entflehung ber Dinge felbst gar nichts gemein. Bur Erklärung und Beurtheis lung ber Dinge ift die Borftellung ihrer Rutbarkeit ober Buträglichkeit ohne alle Bebeutung; die mechanische Erklärung und Ableitung der Dinge leidet dadurch nicht den mindesten Abbruch. Die Ursachen, aus benen die Dinge entstanden sind, und die 3mede, zu benen fie von anderen Besen gebraucht werben, ftehen mit einander in keiner der natürlichen Beurtheilung offenen Gemeinschaft. Man fieht leicht, daß die Naturbetrachtung überhaupt aufhört, sobald wir die Richtschnur der außeren 3med= mäßigkeit verfolgen. hier ift ein Ding Mittel, ein anderes ift 3meck, und bieses ift wieder Mittel für andere; so sett fich bie Rette ber Mittel und 3mede von Erscheinung zu Erscheinung fort und läuft zulett auf die Frage hinaus: welches Wesen ift ber 3wed aller übrigen und Mittel für keines? Bas ist ber End= am ed ber Schöpfung? Diese Frage mußte beantwortet werben, um den Nugen der Dinge zugleich als deren Entstehungsgrund au beurtheilen. Aber die Auflösung biefer Frage, die einer Ginsicht in den Schöpfungsplan gleichkäme, übersteigt die Grenze der Naturbetrachtung und liegt also jenseits der teleologischen Urtheilstraft\*).

Wenn wir bemnach von ber teleologischen Betrachtungsweise die formale Zweckmäßigkeit ber mathematischen Figuren und die materiale des nühlichen Gebrauchs ausschließen, so bleibt nur die materiale Zweckmäßigkeit der Dinge übrig, die lediglich innerer Art ist. Die materiale Zweckmäßigkeit bedeutet, daß die Er-

<sup>\*)</sup> Ebendas. II Th. I Abth. §. 63. — Bb. VII. S. 237—241,

scheinungen ihrer Eristenz nach als zwecknäßig beurtheilt sein wollen; die innere Zwecknäßigkeit bedeutet, daß die Eristenz der Erscheinungen keinen anderen Zweck hat als sich selbst. Mithin stehen der teleologischen Betrachtung solche Erscheinungen gegenüber, von denen wir urtheilen müssen, daß sie Natur hervorgebracht habe, aber nicht aus mechanischen, sondern aus zweckthätigen Ursachen. Bas die Natur erzeugt, ist Naturproduct; was die Natur bezweckt, ist Naturzweck. Es handelt sich hier um solche Naturproducte, die als Naturzwecke beurtheilt sein wollen, um solche Dinge, die nur als Zwecke möglich sind oder erscheinen.

Ein Ding ift nur möglich als 3weck, b. h. sein Dasein wird bewirkt, indem es zugleich bezweckt wird. Die Wirkung ift in biesem Kalle nicht bloß die Kolge, sondern zugleich der Iweck der Ursache; die Wirkung ift in der Ursache gegenwartig, sie ift beren Trieb und bestimmt beren Birkungsweise. So ift bier basselbe Besen zugleich Ursache und Birtung. Benn eine Erscheinung fich selbst bezweckt, so ift sie Ursache und Wirkung ihrer Auf diesen Begriff führt uns die Borstellung der inneren 3wedmäßigkeit ber Natur, die Borstellung ber Dinge als Raturzwede. Wie aber ift es möglich, bag etwas fich selbst bewirft? Antworten wir zuerft mit einem Beispiele, um bie Sache anschaulich zu machen. Wenn aus bem Samenkorn ber Baum, bie Frucht, ber Samen und baraus wieder ein anderer Baum bervorgeht, so bat der Baum ein anderes Besen berfelben Gat: tung und in diesem Sinne fich selbst erzeugt; wenn er wacht, so erzeugt er sein eigenes Individuum; wenn die Erhaltung jedes seiner Theile abhängig ift von ber Erhaltung ber anderen und zu biefer Erhaltung beiträgt, so erzeugen auch bie Theile bes Baumes fich felbst: so haben wir in ber Fortpflanzung, bem Bachethume des Baumes, der Erzeugung und Erhaltung seiner Theile das Beispiel einer Naturerscheinung, die Ursache und Birkung ihrer selbst ist, das Beispiel eines Naturproducts, das nur mögslich ist als Naturzweck\*).

### 3. Die zwedthatige Caufalitat.

Jedes Ding in der Natur hat seine Ursache. Diese Ursache ist entweber ein anderes Ding, ober sie liegt in ber Natur jenes Befens felbst, beffen Dasein zugleich bie Birkung ausmacht: im ersten Kall wirkt die Ursache mechanisch, im anderen zwedthatig; die mechanische Ursache ift causa efficiens (wirkende Ur= sache), die zweckthätige causa finalis (Endursache). Es giebt baber eine boppelte Caufalitat: bas Syftem ber wirkenben Urfachen und bas ber Endursachen; ber Causalzusammenhang im ersten Sinn ist "nexus effectivus", im anderen "nexus finalis". Im effectiven Causalkusammenhange wird eine Erscheinung von einer anderen hervorgebracht; bagegen im finalen Causalzusam= menhang ift bas wirkende Princip die Vorstellung ober Ibee ber zu erzeugenden Wirtung. Bir konnen barum die wirkenden Ursachen auch reale, die Endursachen auch ideale nennen. Alle in ber Welt wirksamen Ursachen sind eines von beiben: entweber reale ober ideale.

Bei menschlichen Kunstproducten begreift sich sehr leicht, wie die Wirkung zugleich Ursache sein kann. Die Vorstellung ober Ibee der Wirkung ist die Ursache. Ein Haus wird gebaut, es wird vermiethet und dadurch zu einer Quelle von Einkunsten; diese Einkunste sind eine reale Wirkung des Hauses; jetzt wird ein Haus gebaut, um vermiethet zu werden, um Geld daraus

<sup>\*)</sup> Chendaj. II Th. I Abth. §. 64. — Bb. VII. S. 241—44.

ju gewinnen: so ist bie vorgestellte (beabsichtigte) Wirkung bie Ursache bes Hauses, bie ibeale Ursache besselben.

#### a. Die 3bee bes Gangen als Urfache.

Wie werben bemnach die Erscheinungen beschaffen sein, die wir beurtheilen als entstanden aus idealen und natürlichen Urssachen? Wir reden nicht von menschlichen Kunstproducten, sons dern von den Naturproducten idealer Ursachen. Die Urssache wird bestimmt durch die Idee der Wirkung; die Idee der Wirkung; die Idee der Wirkung; die Idee der Wirkung; die Idee der Wirkung ist der Begriff des Ganzen, die absolute Einheit der Vorstellung, die alles zur Erscheinung Ischörige in sich dezgreist. Sehen wir nun, daß der Begriff des Ganzen einer Ersscheinung ursächlich zu Irunde liegt, so ist jeder Theil des Dinzges durch das Ganze bedingt und nur möglich durch die Bezieshung auf das Ganze, so ist kein Theil unabhängig von den übrizgen, sondern der Begriff des Ganzen enthält zugleich den Zusammenhang aller Theile, sie bringen gemeinschaftlich das reale Ganze hervor, sie stehen also in einer durchgängigen Gemeinschaft, in einer wechselseitigen Causalität.

#### b. Die Organisation.

Wenn, durch die Idee des Sanzen bedingt, die Theile gemeinschaftlich das wirkliche Sanze hervordringen, so ist dadurch das Verhältniß und der Zusammenhang der Theile vollkommen bestimmt; keiner kann unabhängig von den anderen eristiren, jeder eristirt durch alle übrigen, jeder ist Ursache und Wirkung der anderen: dieses Verhältniß bezeichnen wir als die Wechselwirkung oder Gemeinschaft der Theile. Ieder Theil bringt mit den anderen gemeinschaftlich das Ganze hervor, er ist also Wittel des Ganzen und dadurch zugleich Mittel für alle übrigen Theile; jeder Theil eristirt nicht bloß durch alle anderen, sondern auch um aller anderen willen: dieses Verhältniß bezeichnen wir

als die 3wedgemeinschaft ber Theile, jeder Theil ift in Rudficht auf bie anderen Berkzeug. Enblich, wenn biefe Theile gemeinschaftlich bas Gange hervorbringen, fo erzeugen baburch bie Theile auch einander felbst, sie bringen sich gegenseitig hervor, jeder ist in Rucksicht aller übrigen nicht bloß Werkzeug, sondern bervorbringendes Organ: bieses Berhaltniß ber Theile bezeichnen wir als ihre productive Zweckgemeinschaft ober als Organisation. Sobald die Pheile eines Dinges sich gegenseitig hervorbringen, muffen wir von bem Dinge urtheilen, bag es fich felbst organisire. Es find die fich selbst organisirenden Besen, die organisirten Naturkörper, die wir nach bem Princip der inneren 3medmäßigkeit ber Natur zu beurtheilen genöthigt sind, die wir nur erklären können als entstanden durch ideale und natürliche Ursachen. Aus bem Princip ber inneren 3wedmäßigkeit kann nichts Unberes folgen als lebendige, sich selbst organisirende Befen; und wo uns lebendige Erscheinungen entgegentreten, ba muffen wir fie nach bem Reflerionsprincip ber inneren 3wedmäßigkeit beurtheilen.

#### c. Runft- und Naturproduct.

Hier springt zugleich ber Unterschied beutlich in die Augen zwischen Kunst: und Naturproduct. Das Kunstproduct ist zwecksmäßig, es ist in allen seinen Theilen bestimmt durch die Ibee des Ganzen, jeder Theil ist auf alle übrigen bezogen und mit allen anderen zweckmäßig verknüpft; aber das Kunstproduct organisirt nicht sich selbst, seine Theile sind nicht Organe, die Theile bedingen sich gegenseitig, aber sie bringen sich nicht gegenseitig hervor. Rein Rad in der Uhr bringt das andere Rad hervor, keine Uhr die andere Uhr, dieses Product kann sich nicht selbst erzeugen oder sortpstanzen, es kann weder seine Verluste ersetzen noch aus Störungen sich wiederherstellen; es ist eine todte Maschine, in der alles durch bewegende Kräste geschieht, alles

aus mechanischen Ursachen sich erklärt. Dagegen Körper, die sich selbst organisiren, wie die lebendigen Wesen der Natur, können wir nicht bloß aus mechanischen Principien begreisen und ihre Erscheinungen nicht bloß aus dem Bewegungsvermögen herleiten. Ihre Kraft ist hervordringend, darstellend, plastisch: sie ist bils bende, fortpstanzend bildende Kraft. Die Analogie der Kunstreicht hier nicht aus, sie erklärt zu wenig, sie erklärt das Charakteristische bieser Erscheinungen, nämlich die Selbstorganisation, gar nicht.

Butreffender ist die Analogie des Staates, der die Individuen nicht bloß als Theile zusammensetzt, sondern als Glieder ordnet, der nicht Staatsmaschine, sondern Staatsorganismus ist, in dem jeder einzelne Bürger zugleich als Mittel und Iwed des Ganzen gilt. Kant bezeichnet an dieser Stelle die französsische Revolution als den Uebergang aus dem mechanischen in das organische Staatswesen, als den Versuch einer Staatsorganisation, die in allen Gliedern die Idee des Ganzen im politischen Sinne verwirklicht. Schiller hat diesen Gedanken sehr ausführzlich behandelt im Eingange seiner Briese über die ästhetische Erziehung des Menschen; vielleicht hat ihm dazu die kantische Ansmerkung an dieser Stelle die erste Anregung gegeben \*).

### II.

Die fritische Geltung bes teleologischen Urtheils.

Es ist damit vollkommen klar, welches Object Kant ber teleologischen Urtheilskraft gegenüberstellt: die organisirende Natur ober die lebendigen Körper. Die restectirende Urtheilskraft überhaupt hat es mit zwei Hauptbegriffen zu thun, mit ber Schönheit und bem Leben: die Schönheit gehört ber afthetischen,

<sup>\*)</sup> Ebendas. II Th. I Abth. §. 65. — Bb. VII. S. 244 — 48. S. 247 Anmerig.

bas Leben ber teleologischen Urtheilskraft. Einer ber frühesten Gedanken Kant's tritt bier in die volle Beleuchtung ber fritischen Philosophie: daß in der Natur das Leben nicht Mechanismus, sondern Dragnisation sei, daß sich die Dragnisation nicht aus ben bewegenden Kräften der Materie hinreichend erklären laffe. Diefen Gebanken hat Kant nie verleugnet. Auch bie Bernunftkritik, obwohl sie die Erkenntniß auf die mechanische Causalität eins schränkt, hat Rant in biesem Gebanken nicht irre gemacht. seiner Theorie der Racen hebt er ihn wieder hervor und vertheis bigt feine Nothwendigkeit gegen Forfter. Er mußte ben Begriff bes Lebens im Unterschiede vom Mechanismus fritisch bestimmen und auseinanderseten. Diese Aufgabe blieb ihm übrig; fie bezeichnet ben Beg, ber unseren Philosophen zur Kritik ber Urtheilskraft geführt hat. Als er im Sahre 1788 ben Gebrauch der teleologischen Principien in der Philosophie untersuchte und gegen einen bedeutenden Gegner aufrecht hielt, lagen dicht vor ihm die beiben Probleme ber moralischen und natürlichen Zweckmäßigfeit. Die beiben nachsten Schriften waren auf diese Probleme gerichtet: die Rritif der praktischen Bernunft auf bas erfte, bie Kritit ber (teleologischen) Urtheilskraft auf bas andere. In jener Schrift gegen Forfter ift bas gange Problem ber teleologis schen Urtheilskraft enthalten. Es wurde bort gezeigt, bag zwedthätige Urfachen gur Erklarung bes Lebens gefett werben muffen, aber in keiner Beise bestimmt werben konnen, weber als blinde noch als intelligente. Das Urtheil über die zweckthätige Naturfraft ift tein bestimmenbes, es tann also nur ein reflectirenbes fein; es ift als Erkenntnigweise unmöglich, als Betrachtungsmeise nothwendig: diese Einsicht giebt die Kritik der teleologis ichen Urtheilsfraft \*).

<sup>\*)</sup> Bgl. oben I Buch. XVI Cap. II. S. 319 flgb.

Aber bie fritische Bestimmung hat in biefem Punkte ihre anofien Schwierigkeiten. Der Gebanke ber natfirficben 3medmäßigfeit will sehr vorsichtig behandelt und zwischen ben Alippen, Die ihn von entgegengesetten Geiten bebroben, behutfam binburchgesteuert werben. Das leben in ber Ratur ift Organisation, biefe ift innere Bolltommenheit, innere 3medmäßigfeit; biefe 3wedmäßigfeit ift ein Ausbruck zweckthatiger Kräfte. len die zweckthätigen Kräfte bestimmt werben? Entweber als ber Materie impohnend ober als ber Materie nicht impohnend. entweber als natürliche ober als übernatürliche Krafte. Benn wir bie zweckthätigen Krafte ber Materie zuschreiben, so gerathen wir in den Sylozoismus, den "Zod aller Raturphilosophie"; wenn wir die zweckthätigen Kräfte außer die Materie und mithin über bie Ratur seten, so gerathen wir in den Theismus, so ift die Beurtheilung ber natürlichen Zwedmäßigkeit nicht mehr teleslogisch, sonbern theologisch, so ist bas Raturleben nicht mehr Raturproduct, sondern göttliches Kunstproduct, und damit ift bie Grenze ber naturbetrachtung überschritten.

Die teleologische Betrachtung barf weber Hylozoismus noch Theismus sein, und boch scheint es, daß sie eines von beiden sein müsse. Sie will Naturbetrachtung sein, darum vermeidet sie die theistlische Formel, Teleologie ist nicht Theologie; sie darf nicht Hylozoismus werden, das verbietet die Naturphilosophie. Hylozoismus und Theismus sind die Alippen, die vermieden werden müssen. Gerade in diesem Punkte liegt die kritische Schwierigkeit. Bas bleibt übrig? Daß die teleologische Urtheilskraft sich bloß an die Natur, d. h. an die Ersahrung hält, daß sie natürlich bleibt, aber nicht Naturerkenntniß sein will (dann wäre sie Hylozoismus), sondern bloß Natur betrachtung, daß sie ihr Princip nicht für einen bestimmenden Nature

begriff, sondern bloß für eine Marime der Naturbeurtheilung ausgiebt. Sie läßt die Frage nach der Beschaffenheit der zweckthätigen Kräfte ganz offen; sie läßt ganz unbeantwortet, ob es materielle oder göttliche Kräfte sind, die hier wirken, od es abssichtliche oder unabsichtliche Zwecke sind, die hier ausgesührt werzben; sie versährt gar nicht bestimmend, sondern bloß reslectirend. So bleibt sie innerhalb der Naturbetrachtung, ohne metaphysisch zu werden; sie wird in ihren Urtheilen nicht theologisch, aber auch nie hylozoistisch. Wenn sie von der Sparsamkeit, Weischeit, Borsorge, Wohlthätigkeit der Natur redet (Ausdrücke, die alle den Begriff der Iweckmäßigkeit bezeichnen), so hütet sie sich, diesen Ausdrücken ein dogmatisches Gepräge zu geben: sie will damit nur Erscheinungen beurtheilen, aber nicht Principien besstimmen\*).

Die Organisation als innere Zweckmäßigkeit ber Dinge ist nicht erkennbar: mit dieser kritischen Ginsicht vermeidet die tesleologische Betrachtungsweise den Holozoismus ebenso sehr als den Theismus. Aber die Einsicht in diese Unerkennbarkeit selbst ist bedingt durch die teleologische Beurtheilung. Wären die Organismen nicht innerlich zweckmäßig, wären sie bloß mechanisch, so wären sie vollständig erkennbar, und dann wäre kein Grund, warum wir nicht Organismen machen könnten so gut als Masschinen. Das Wort: "gebt mir Materie, und ich will euch eine Welt daraus bauen" wäre dann auch anwendbar auf die lebenz digen Körper. Weil diese sich selbst organisiren, darum können wir sie nicht machen, darum können wir sie nicht vollständig erkennen. "Denn nur so viel sieht man vollständig ein, als man

<sup>\*)</sup> Krit. ber Urtheilstr. II Th. I Abth. §. 66-68. — Bb. VII. S. 248 bis 258.

nach Begriffen selbst machen und zu Stande bringen kann \*)." Erkennen heißt schaffen. Dieses Wort stammt, wie man sieht, aus der kritischen Philosophie, und es war schon alt, als die spatere Naturphilosophie es nachsprach.

Um also genau zu bestimmen, wohin uns die Analytik ber teleologischen Urtheilskraft geführt hat, so ist dargethan worden: bas Leben in der Natur kann nur gedacht und beurtheilt werben als Organisation, als innere 3wedmäßigkeit; bamit ift bas große Princip, welches Ariftoteles querft ergriffen und fur die Philosophie gewonnen hatte, von Kant wieder entbedt und fritisch ge-Diese Rechtfertigung ist zugleich eine Ginrechtfertigt worden. schränkung. In seiner kritischen Geltung erscheint jenes Princip als eine Marime ber Beurtheilung, als ein bloßes Regulativ ber Erfahrung. Benn ber Gebanke einer organisirenben, nach Ibeen thätigen und wirksamen Natur die kritische Schranke abftreift, die bescheibene Stellung einer Reflerionsmarime aufgiebt und sich ber Welt als absolutes Princip verkundet, so wird aus ber kantischen Rritik ber teleologischen Urtheilekraft schelling'sche Naturphilosophie. Die Rritik ber afthetischen Urtheilskraft bildet ben Ausgangspunkt für Schiller und bie folgende Aefthetik, bie Kritik ber teleologischen Urtheilskraft ben Ausgangspunkt für Schelling und beffen Naturphilosophie.

Wir haben noch zwei Fragen zu beantworten. Wie verhält sich bas Princip ber Organisation zum Principe bes Mechanismus? Wie verhält sich siberhaupt die teleologische Betrachtung zur naturwissenschaftlichen Erkenntniß? Auf die erste Frage antwortet die Dialektik, auf die zweite die Methodenlehre der teleologischen Urtheilskraft.

<sup>\*)</sup> Ebenbas. II Th. I Abth. §. 68. — Bb. VII. S. 258.

## Sechstes Capitel.

# Dialektik der teleologischen Urtheilskraft. Mechanismus und Teleologie.

I.

Antinomie ber teleologischen Urtheilstraft.

### 1. Dechanismus und Teleologie.

In den metaphysischen Anfangsgründen der Naturwissensichaft hatte Kant bewiesen, daß in der Natur als Sinnenwelt nichts erkennbar sei als die Materie und ihre Bewegung, daß alle Beränderungen der Materie, alle Erscheinungen der Körperzwelt aus äußeren oder mechanischen Ursachen erklärt werden müssen. Mit diesem Sate streitet offenbar der Ausspruch der teleoslogischen Urtheilskraft, wonach es Naturerscheinungen giebt, die wir nicht als bloß mechanisch erzeugt vorstellen und beurtheilen können. Dort lautet die Erklärung: "alles in der materiellen Natur entsteht mechanisch"; hier lautet die Erklärung: "einiges in der materiellen Natur entsteht nicht mechanisch."

Wenn wir beibe Erklärungen in bieser Form nehmen und mit einander vergleichen, so bilden sie einen vollkommen contradictorischen Gegensatz. Ist von den beiden Sätzen der eine wahr, so muß der andere nothwendig falsch sein. Wenn beide dennoch bewiesen werden, so bilden sie eine vollkommene Antinomie.

Diese Antinomie läßt sich barthun: ben Beweis ber Thesis führt bie Naturphilosophie, ben ber Antithesis die Kritik ber teleologischen Urtheilskraft. Die Erklärung und Auslösung der Antinomien, wo sie immer sich sinden, bildet in der kritischen Philosophie das Geschäft der Dialektik; daher ist es die "Dialektik der teleologischen Urtheilskraft", die es mit der eben bezeichneten Antinomie zu thun hat.

Die Ableitung ber materiellen Erscheinungen aus äußeren, realen Ursachen (bewegenden Kräften) bildet die physische oder mechanische Erklärungsart; die Ableitung materieller Erscheinungen aus inneren, idealen Ursachen (bildenden oder organisirenden Kräften) macht die teleologische Erklärungsart, die nach dem Borbilde der Kunst auch die technische heißen darf: diese beisden Erklärungsarten stehen sich in der obigen Antinomie entgegen.

Benn wir die beiben widerstreitenden Sate dogmatisch versstehen, b. h. von materiellen Dingen an sich gelten lassen, so ist ihre Antinomie unauslöslich, benn unmöglich können beide Säte gleiche Geltung haben; wenn wir sie dagegen kritisch versstehen, so löst sich die Antinomie leicht und sicher auf, und jeder der beiden Säte erhellt in seiner eigenthümlichen Bahrheit. Sie werden dogmatisch verstanden, wenn wir sie nehmen ohne Rücksicht auf die Erkenntnisvermögen, die ihnen zu Grunde liegen und aus denen sie stammen; sie werden kritisch verstanden, wenn wir jeden der beiden Säte in seiner eigenthümlichen Beziehung zu unserer Bernunft auffassen.

Kritisch genommen, erklärt ber erste Sat (Thesis) keineswegs, daß alle materiellen Erscheinungen nur mechanisch entstehen, benn eine solche Erklärung würde die Einsicht in die letzten Gründe der Dinge, in das intelligible Substrat der Natur selbst vorausseten, sondern er sagt: daß nur die mechanische Entftehungsart ber Dinge ertennbar ift, bag nach ber Ginrichtung unferes Berftandes wir keine anderen Ursachen der Dinge begreis fen können als die mechanischen. Rritisch genommen, erklart ber zweite Sat (Antithefis), daß es gewiffe Naturerscheinungen giebt, die wir genothigt find, aus anderen als mechanischen Ursachen entstanden zu benten, so wenig wir diese andere Entftehungsart erkennen. So vertragen fich die beiden Sate vollkommen miteinander und bilben keineswegs eine Antinomie: bie Thefis ift ein Erkenntnigurtheil, die Antithefis ift ein Reflexionsurtheil. Es wird nach ber logischen Ginrichtung unseres Erkenntnigvermögens behauptet: daß in der Natur nur die mechanischen Borgange und Beranderungen erkennbar seien, daß wir alle materiellen Erscheinungen nach ben Grundsätzen des Mechanismus untersuchen und so weit als möglich erklaren muffen. Behauptung wird nicht im minbesten aufgehoben burch bie anbere: daß wir gewiffe Erscheinungen ber materiellen Natur nicht einzig und allein nach ben Grundsäten bes Mechanismus betrachten und auflosen konnen, daß wir die lebendigen Naturkorper nach bem Princip ber inneren 3wedmäßigkeit zu beurtheilen burch unsere Bernunft selbst genothigt werben.

Bas der erste Sat behauptet, wird von dem zweiten keineswegs verneint. Ich hebe die Säte ausdrücklich hervor, die zwischen beiden in der Mitte liegen und selbst den Schein eines Widerstreites wegräumen. Wenn erklärt wird, daß wir nach der Einrichtung unserer Vernunft die lebendigen Körper der Natur nach dem Principe der Organisation beurtheilen müssen, so ist von dieser Betrachtung keineswegs das Princip des Mechanismus ausgeschlossen; es wird nur behauptet, daß dieses Princip zur Erklärung der lebendigen Körper nicht ausreiche; es wird nicht gesagt, daß jenes Princip überhaupt nicht ausreiche, sondern daß wir, wie nun unser Erkenntnisvermögen und unsere Bernunft einmal beschaffen sei, in der Erklärung der lebendigen Körper mit ihm nicht ausreichen. Nicht die mechanische Wirkungsart der Natur gilt (in Rücksicht der organischen Erscheinungen) als unvermögend, sondern nur die mechanische Erklärungsart der menschlichen Bernunft. Es ist möglich, daß das Naturvermögen sehr wohl im Stande ist, auf rein mechanischem Bege diese Körper zu erzeugen; nur unser Bernunstvermögen ist nicht im Stande, diese mechanische Entstehungsart zu begreifen, nur wir können nicht einsehen, wie die Natur in mechanischer Beise das Leben zu erzeugen vermag. Unsere Bernunft ist so verfaßt, daß wir aus mechanischen Grundsägen vollkommen die Maschine, aber nicht ebenso den Organismus zu begreifen vermögen\*).

### 2. Die Auflosung bes Biberftreits.

Wenn also der erste Sat behauptet, daß in der Natur alles mechanisch entsteht, so ist zwar diese dogmatische Behauptung nicht gerechtsertigt, aber ihr wird von Seiten der teleologischen Urtheilskraft nicht einmal widersprochen. Es ist möglich, daß alles in der Natur mechanisch entsteht; zugleich ist ebenso gut möglich, daß wir uns nicht alles aus mechanischen Entstehungsgründen erklären können. Wenn die lebendigen Körper in der That mechanisch entstanden sind, so will uns in diesem Fall die mechanische Entstehungsart nicht einleuchten. Weiter behauptet die teleologische Urtheilskraft nichts.

Wenn der erste Sat erklart, daß in der Natur alles nach mechanischen Grundsätzen betrachtet und erklart werden muffe, so wird dieser Behauptung nicht widersprochen. Die mechanische

<sup>\*)</sup> Kritit ber Urtheilstr. II Th. II Abth. Dialettik b. teleologischen Urtheilskraft. §. 69 u. 70. — Bb. VII. S. 259—263.

Erklärungsweise wird weber aufgehoben noch abgebrochen, wenn ihr auf dem Gebiete des Naturlebens die teleologische ergänzend ober tiefer begründend hinzugefügt wird.

Benn endlich ber erste Sat erklärt, daß in der Natur nur der Mechanismus erkennbar sei, so tritt auch dem keine Berneisnung entgegen. Denn es wird von Seiten der teleologischen Urtheilskraft ausdrücklich erklärt, daß die Organisation nicht erkennbar sei. Die organisirende Natur ist ein Gegenstand nicht der Erkenntniß, sondern der Resserion.

So löst sich der lette Schein eines Widerspruchs vollkommen auf, wenn wir die mechanische und teleologische Erklärungsart richtig auseinandersetzen. Es kommt darauf an, ob wir die Naturerscheinungen bestimmend oder reslectirend beurtheilen: wenn wir sie bestimmend beurtheilen, so sind die mechanischen Grundsätze die einzig gültigen; wenn wir sie reslectirend beurtheilen, so stellen sich auf einem gewissen Naturgebiete die teleologischen Grundsätze neben die mechanischen, nicht mit derselben Geltung, sondern bloß als Marime der Beurtheilung. An welch er Stelle diese Beurtheilung eintritt, das sagt allein die Erfahrung: sie tritt da ein, wo wir an die Grenze der mechanischen Erklärungsgründe gerathen, wo wir Objecten begegnen, deren Theile sich gegenseitig hervordringen, d. h. wo wir in unserer Erfahrung auf lebendige Körper stoßen\*).

Die ganze Antinomie steht und fällt, je nach der Art, wie wir das teleologische Princip auffassen oder die Geltung besselben bestimmen. Gilt es dogmatisch, so ist die Antinomie unausloselich; gilt es kritisch, so bildet sich gar keine Antinomie, sondern nur der leicht aufzulösende Schein eines Widerstreits. Die tesleologische Urtheilekraft darf nicht dogmatisch urtheilen; alle auf

<sup>\*)</sup> Ebendas. II Th. II Abth. S. 71. — Bb. VII. S. 263—64.

bogmatische Teleologie gegrundeten Spfteme sind unmöglich. Bir wollen diese Unmöglichkeit darthun, indem wir diese Spftem widerlegen.

Die kritische Teleologie urtheilt: es giebt in unserer Bernunft ben Begriff ber inneren Zweckmäßigkeit zur Beurtheilung gewisser Ersahrungsobjecte; die dogmatische Teleologie urtheilt: es giebt in der Natur zweckthätige Kräste zur Hervordringung organissirter Körper. Bir können dieses zweckthätige oder zweckähnliche Versahren der Natur ihre Technik nennen. Die kritische Teleologie gründet sich auf die ressectivende Urtheilskraft der Bernunft, die dogmatische gründet sich auf die Technik der Natur.

Diese Technik kann eine boppelte sein: sie handelt entweder planmäßig (absichtlich) oder blind: im ersten Fall ist die Naturtechnik zweckthätige, vom Mechanismus wesentlich verschiedene, im anderen Falle dagegen blinde, materielle, vom Mechanismus nicht verschiedene Kraft. Danach unterscheiden sich die dogmatischen Systeme in Rücksicht der Naturzwecke: die einen erklären die Technik der Natur für eine besondere Causalität, die anderen erklären sie für identisch mit der mechanischen Causalität, also mit dem allgemeinen Naturmechanismus.

#### II.

Dogmatische Geltung ber Teleologie.

1. Realismus und Ibealismus.

(Cafualität und Fatalität. — Hylozoismus und Theismus.)

Wenn in ber Natur zwedthätige, vom Nechanismus verschiedene Kräfte wirksam find, so sind auch die zwedmäßigen Erscheinungen reale Naturproducte; wenn dagegen in der Natur

<sup>\*)</sup> Ebenbas. II Ah. II Abth. §. 72. — Bb. VII. S. 264—65.

Erklärungsweise wird weber aufgehoben noch abgebrochen, wenn ihr auf bem Gebiete bes Naturlebens bie teleologische ergänzenb ober tiefer begründend hinzugefügt wird.

Wenn endlich der erste Sat erklärt, daß in der Natur nur der Mechanismus erkennbar sei, so tritt auch dem keine Berneisnung entgegen. Denn es wird von Seiten der teleologischen Urtheilskraft ausdrücklich erklärt, daß die Organisation nicht erkennbar sei. Die organisirende Natur ist ein Gegenstand nicht der Erkenntniß, sondern der Resserion.

So löst sich der lette Schein eines Widerspruchs vollkommen auf, wenn wir die mechanische und teleologische Erklärungsart richtig auseinandersetzen. Es kommt darauf an, ob wir die Naturerscheinungen bestimmend oder reslectirend beurtheilen: wenn wir sie bestimmend beurtheilen, so sind die mechanischen Grundstäte die einzig gültigen; wenn wir sie reslectirend beurtheilen, so stellen sich auf einem gewissen Naturgebiete die teleologischen Grundsätze neben die mechanischen, nicht mit derselben Geltung, sondern bloß als Maxime der Beurtheilung. An welch er Stelle diese Beurtheilung eintritt, das sagt allein die Ersahrung: sie tritt da ein, wo wir an die Grenze der mechanischen Erklärungsgründe gerathen, wo wir Objecten begegnen, deren Theile sich gegenseitig hervordringen, d. h. wo wir in unserer Ersahrung auf lebendige Körper stoßen.

Die ganze Antinomie steht und fällt, je nach der Art, wie wir das teleologische Princip auffassen oder die Geltung besselben bestimmen. Gilt es dogmatisch, so ist die Antinomie unausloszlich; gilt es kritisch, so bildet sich gar keine Antinomie, sondern nur der leicht aufzulösende Schein eines Widerstreits. Die tezleologische Urtheilskraft darf nicht dogmatisch urtheilen; alle auf

<sup>\*)</sup> Chendas. II Th. II Abth. §. 71. — Bb. VII. S. 263—64.

schen Beltverstandes ober einer intelligenten Beltursache bas des "Theismus".

Damit sind alle dogmatischen Systeme, von denen hier die Rede sein kann, erschöpft. Die in der Natur wirksamen Bermögen sind Kräfte entweder der Materie oder der Gottheit; ihr Träger ist entweder ein lebloses oder ein lebendiges Wesen. So sind vier Combinationen denkbar, um den Grund der Dinge zu bestimmen: die leblose Naterie, der leblose Gott, die lebendige Materie, der lebendige Gott. Die beiden ersten bilden den Ibealismus, die beiden letzen den Realismus der Iweckmäßigkeit: die leblose Materie ist das Princip der Casualität, der leblose Gott das der Fatalität, die lebendige Materie ist das Princip des Holozossmus, der lebendige Gott das des Theismus, der lebendige Gott das des Theismus, der

### 2. Biberlegung ber dogmatifchen Teleologie.

Alle diese Systeme sind unmöglich; sie erklären nicht, was sie zu erklären vorgeben. Wenn die Ursachen in der Natur planund zwecklos wirken, so ist die Zweckmäßigkeit in den Wirkungen unmöglich, so ist selbst der Schein dieser Zweckmäßigkeit, die Vorstellung derselben in und, nicht zu begreisen, und jener vorzgebliche Idealismus der Zweckmäßigkeit, den Epikur und Spinoza behaupten, ist aus den Grundsähen beider nicht zu erklären. Die Welkeinheit ist noch nicht Zweckeinheit; die Einheit der Dinge ist noch nicht deren zweckmäßige Verknüpfung, sie erklärt auch nicht den Schein einer solchen Zweckmäßigkeit, die eingebildete Geltung derselben in uns.

Der Hylozoismus, wenn er möglich wäre, würde die 3medmäßigkeit in der Natur erklären, aber das ganze Princip bes Hylozoismus ist unmöglich. 3wedthätige Kraft ist innere Ur-

<sup>\*)</sup> Chendas. II Th. II Abth. §. 72. — Bb. VII. S. 266—67.

sache, die Materie ist durchaus äußere Erscheinung; die Borstelslungsweise des Holozoismus daher ein handgreislicher Widersspruch. So bleibt nur der Theismus übrig. Die göttliche Caussalität als planmäßig wirkendes Vermögen ist denkbar, aber nicht erkennbar. Der Theismus ist kein dogmatisches System; die teleologische Naturbetrachtung darf im Theismus enden, aber nicht mit ihm anfangen; der Theismus, kritisch verstanden, darf die teleologische Vetrachtungsweise ergänzen, aber nicht bezgründen\*).

#### III.

### Rritische Geltung ber Teleologie.

Der discursive und intuitive Berftand.

Wir wissen jett, was in allen möglichen Fällen, die sie haben kann, die dogmatische Teleologie bedeutet. Sie ist in jewer Stellung unmöglich. Die teleologische Urtheilskraft gilt nur kritisch; ihre Function ist nicht bestimmend, sondern reslectirend (betrachtend); ihre Reslerion bezieht sich nur auf die Ersahrung, auf gewisse Ersahrungsobjecte, auf gewisse Natursormen, die wir uns nach der Beschaffenheit unserer Bernunft nicht bloß mechanisch zu erklären vermögen. Wir können die organisirten Naturerscheinungen nur ersahren vermöge des Begriffs der inneren Zweckmäßigkeit. Darum ist dieser Begriff nicht von der Erssahrung abstrahirt, obgleich er nur für die Ersahrung bestimmt ist; er ist für die Ersahrung bestimmt, aber er selbst bestimmt nicht die Ersahrung: er bildet kein bestimmendes, sondern ein resssectivendes Ersahrungsurtheil.

Die Erfahrungsobjecte, worauf sich bas teleologische Urtheil reflectirend bezieht, sind die organisirten Naturkörper. Möglich, baß auch sie rein mechanisch entstanden sind; unmöglich aber, daß

<sup>\*)</sup> Ebendas. II Th. II Abth. §. 73. — Bb. VII. S. 267-71,

wir sie jemals aus mechanischen Entstehungsgründen ableiten können. "Es ist für Menschen ungereimt, auch nur einen solchen Anschlag zu fassen oder zu hoffen, daß noch dereinst ein Newton aufstehen könne, der auch nur die Erzeugung eines Grashalms nach Naturgesetzen, die keine Absicht geordnet hat, begreislich machen werde, sondern man muß diese Einsicht den Wenschen schlechterbings absprechen\*)."

Also der Grund zum teleologischen Urtheil gegenstber den lebendigen Körpern liegt lediglich in der Verfassung des menschlichen Verstandes, in den Bedingungen, worin sich der menschliche Verstand von einem anderen Verstande unterscheidet. Unser Verstand ist discursiv, er geht von Theil zu Theil und bildet so den Begriff des Ganzen, er kann das Ganze nur aus den Theilen begreifen oder zusammensehen, er kann das reale Ganze nur vorstellen als Product der zusammenwirkenden bewegenden Kräfte der Theile. Dieser discursive Verstand kann demnach die Ersscheinungen nur mechanisch begreifen.

Teht sehen wir den Fall, daß einem solchen Verstand eine Erscheinung begegne, in welcher das Ganze nicht durch die Theile, sondern umgekehrt die Theile durch das Ganze bedingt sind, in welcher das Ganze die Form und Verknüpfung der Theile bestimmt; wir meinen den Fall der organisirten Naturerscheinungen, der lebendigen Körper. Hier ist aus der Zusammensehung der Theile das Ganze nicht zu begreisen, hier reicht also die mechanische Erklärungsweise nicht aus; vielmehr wollen in diesem Falle die Theile in ihrer Form und Verknüpfung aus dem Ganzen begriffen werden, also muß der Verstand in diesem Falle von dem Ganzen zu den Theilen fortgehen.

<sup>\*)</sup> Ebendas. II Th. II Abth. §. 74 u. 75. — Bb. VII. S. 271 — 277.

Nun ist bem biscursiven Verstande bas Ganze eines Objects nur gegeben, sofern er es aus bem Mannigfaltigen ber Unschauung sonthetisch jusammenfett, ober mit anderen Worten: bas Sanze bes Objects ift ihm nicht unmittelbar gegeben. Bare ihm bas Banze unmittelbar gegeben, so mare ber Berftand nicht biscurfiv, sondern intuitiv. Und eben barin besteht bie Eigenthumlichkeit bes menschlichen Berftanbes, bag er nicht intuitiv ift. Bas also bleibt diesem Verstande in der Betrachtung der lebenbigen Körper übrig? Er muß, um bem Objecte gleich ju tom: men, von dem Ganzen ausgehen als der wirkenden Ursache der Theile und ihrer Ordnung; nun ift ihm in ber Anschauung bas Ganze nicht gegeben, also kann er nicht von bem angeschauten ober realen Ganzen ausgehen, sonbern nur von ber Borftellung ober der Ibee des Gangen; er muß baher bie Borftellung bes Bangen als die Urfache ansehen, welche die Theile gu ber gegebenen Erscheinung zusammenfügt, b. h. er muß die Ursache zu biefer Erscheinung burch die Ibee ber Wirkung bestimmt benten. Die Borftellung bes Ganzen, als Urfache gebacht, ift ber Begriff bes 3weds. So ift für ben biscursiven (menschlichen) Berftand ber Begriff bes 3wecks bie einzige Möglichkeit, um lebenbige Objecte aufzufaffen.

Nehmen wir an, daß die lebendigen Körper auf mechanische Beise entstehen, daß die Natur des lebendigen Ganzen die Form und Ordnung der Theile mechanisch erzeugt, so würde die ser Mechanismus nur einem solchen Verstande einleuchten können, der das Ganze anschaut, dem das Ganze in den Theilen unmittelbar einleuchtet: nur ein intuitiver Verstand würde im Stande sein, einen solchen Mechanismus zu begreifen. Aber der menschliche Verstand ist nicht intuitiv, er ist kein anschauens des Denken; ihm sind die Theile in der Anschauung, das Ganze

41

Bifder, Gefdichte ber Philosophie IV. 2. Muft.

bagegen nur im Begriff gegeben. Das Angeschaute ist das Wirkliche, das Gedachte ist das Mögliche: so ist er genöthigt zwischen Möglichkeit und Wirklichkeit zu unterscheiden. Soll dieser Berstand das wirkliche Ganze aus den gegebenen Theilen begreisen, so verfährt er mechanisch; soll er die gegebenen Theile aus dem Ganzen begreisen, so kann er sie nur aus dem Begriff oder der Idee des Ganzen ableiten und ist daher genöthigt, teleologisch zu verfahren\*).

Damit ist das teleologische Urtheil nach seinem Ursprung und seiner Bedeutung vollkommen erklärt. Sein Ursprung ist in der menschlichen Bernunft begründet und darum a priori, seine Nothwendigkeit ist nur subjectiv, sein Gebrauch empirisch. Es bestimmt die Ersahrung nicht, sondern leitet sie nur, den Zusammenhang der Natur in den lebendigen Erscheinungen nach einner anderen Regel als der des bloßen Mechanismus zu denken und dadurch den verborgenen Naturgesetzen auf die Spur zu kommen: es ist in Rücksicht der Natureinsicht kein bestimmendes, sondern ein heuristisches Princip.

Es bleibt nur eine Frage noch übrig, um die Lehre vom 3wed zu beschließen. Das Princip der natürlichen 3wedmäßigteit in seinem objectiven Verstande ist genau bestimmt und gegen die Widersprüche geschützt, die aus dem Gesichtspunkte der mechanischen Erklärungsweise dagegen vorgebracht werden; es ist in seiner kritischen Stellung vollkommen befestigt. So ist von hier aus noch der philosophische Gebrauch dieses Princips in seinem ganzen Umfange zu bestimmen, die Anwendung desselben auf dem Gebiete der Philosophie: die Methode des teleologischen Urtheils.

<sup>\*)</sup> Ebenbas. II Ah. II Abth. §, 76. 77. — Bb. VII. S. 277 —288. Bgl. §. 78. — Bb. VII. S. 292 sigb.

## Siebentes Capitel.

Methodenlehre der teleologischen Urtheilskraft. Die Teleologie als Naturbetrachtung, als Naturspstem, als Cheologie.

İ.

Die teleologische Naturbetrachtung. .

1. Die urfprüngliche Organisation ber Materie.

Da ber Zweckbegriff die Geltung eines Princips behauptet, so muß auch die auf ihn gegründete Betrachtungsweise im Spftem der philosophischen Wissenschaften ihren Plat haben. Zu welcher philosophischen Wissenschaft gehört die Teleologie: zur theoretischen oder praktischen Philosophie? Als eine Art, die Dinge zu betrachten oder zu beurtheilen, ist die Teleologie kein praktischer Lehrbegriff. Die Objecte der theoretischen Erkenntniß sind Welt und Gott; die theoretische Philosophie ist Naturlehre im weitesten Verstande und Theologie. Was ist nun die Teleologie: ist sie kosmologisch (physikalisch) oder theologisch?

Sie ift nicht theologisch, wenigstens nicht zunächst, benn fie ift zunächst eine Art, die Natur zu betrachten; fie ist auch nicht physikalisch, benn sie verhält sich zur Natur betrachtend ober besurtheilend, aber nicht erkennend. Ihre Geltung ist nicht doctris

nal, sondern kritisch. Die Methodenlehre fragt: wie wird über bie Natur teleologisch geurtheilt\*)?

Wir burfen in ber Erklarung ber Natur von den mechanischen Principien ben weitesten Gebrauch machen, aber wir konnen diese Principien nicht überall mit demselben Erfolge anwen-Die Befugniß ber mechanischen Naturerklärung ist unbeschränkt, aber bas Vermögen ist beschränkt. Gegenüber ben organisirten Naturerscheinungen reichen bie mechanischen Theorien nicht aus. hier wird die teleologische Betrachtung nothwendig. Erklaren konnen wir die physischen Körper nur mechanisch; beurtheilen können wir die lebendigen Körper nur teleologisch : fo wird die naturwissenschaftliche Betrachtung jene Erklärungsmeise mit biefer Beurtheilungsweise vereinigen muffen. Es ift unmoglich zu benten, daß aus ber leblosen Materie lebendige Korper entspringen: die Theorie der sogenannten "generatio aequivoca" macht und die Entstehung organisirter Korper in keiner Beise begreiflich. Doch läßt fich vorstellen, bag aus einer ursprunglich organisirten Materie die lebenbigen Korper entstanden find burch mechanische Beränderungen ber ursprünglichen Form: in bieser Vorstellungsweise mare bas Princip bes Mechanismus mit bem ber Teleologie vereinigt; ber Mechanismus mare in Rucficht ber lebendigen Körper Erklärungsprincip, ber Organismus Erzeugungsprincip. Aus einer ursprünglichen Organisation seien bie lebendigen Körper mechanisch entstanden und auf mechanische Beise abzuleiten: das wäre eine sogenannte "generatio univoca". die den teleologischen Erklärungsgrund nicht aushebt, sondern bis an den Ursprung der Dinge zurückschiebt \*\*).

<sup>\*)</sup> Kritit der Urtheilstr. II Th. II Abth. (Anhang.) Methodenl. der teleol. Urtheilstr. §. 79. — Bb. VII. S. 295 figd.

<sup>\*\*)</sup> Ebenbas. II Th. II Abth. §. 80. — Bb. VII. S. 299. Ann.

## 2. Die Urformen. Die Ratur als Stufenreich. (Kant und Göthe.)

In biefer Stellung beweift bas teleologische Princip sein beuristisches Bermögen; es nothigt die Naturbeobachtung, die ursprünglichen Organisationen aufzusuchen, burch Bergleichung ber vorhandenen organischen Kormen zu finden, diese zurudzuführen auf die einfachsten Urgebilde, auf die elementaren Grundriffe, die fich nicht weiter vereinfachen und ableiten laffen, und von hier aus die Bildungsprocesse zu verfolgen und ben Beranberungen nachzugehen, in benen fich aus bem Urgebilbe die Ralle ber specifischen Formen entwickelt. So wird ber teleologische Ge banke für die wissenschaftliche Naturbeobachtung selbst fruchtbar und von der bedeutsamften Tragweite. Er giebt den Anftoß zur comparativen Anatomie, indem man die Urformen auffucht, und zur Morphologie, indem man die Umbilbungen verfolgt. Bas Göthe in seinen Naturspeculationen bas "Urphanomen" z. B. ber Pflanzen genannt hat, ist jene ursprüngliche Lebensform, die aufzusuchen bas teleologische Beurtheilungsprincip ben Naturforscher treibt. Unter allen kantischen Schriften fühlte sich Gothe ber Kritik ber Urtheilskraft am nachsten; unter ben Begriffen der kritischen Obilosophie war ihm keiner näher verwandt als die Ibee ber inneren Zweckmäßigkeit ber Ratur in ber methobischen Bebeutung, die Kant diesem Gebanken giebt: als ein Regulativ ber Naturbeobachtung, als ein heuristisches Princip.

Die Bergleichung der lebendigen Naturformen und beren Burudführung auf die einfachsten Urgebilde macht uns aufmerkfam auf ihre Berwandtschaft, ihren Familienzusammenhang, die Ginsheit ihres Stammbaums und ihres Ursprungs. Die Reiche der lebendigen Natur ruden einander näher, die Uebergänge entbeden

fich von einem Reiche in bas andere; stufenartig nähert fich eine Thiergattung ber anderen, aufwärts bis zum Menschen, abwarts bis jum Polyp, und von hier aus laffen fich bie Uebergange verfolgen in die unteren Reiche ber Natur, bis zu Moosen und Flechten, endlich bis zur niedrigsten uns merklichen Stufe ber Natur. "Bier fteht es nun bem Archaologen ber Ratur frei, aus den übrig gebliebenen Spuren ihrer altesten Revolutionen nach allem ihm bekannten ober gemuthmaßten Dechanis: mus berfelben jene große Familie von Geschöpfen entspringen zu laffen. Er kann ben Mutterschoof ber Erbe, bie eben aus ih: rem chaotischen Bustande herausging, (gleichsam als ein großes Thier) anfänglich Geschöpfe von minder zwedmäßiger Form, biese wieberum andere, welche angemessener ihrem Zeugungsplat und ihrem Berhaltniffe unter einander fich ausbilbeten, gebaren laffen, bis diefe Bebarmutter felbft, erstarrt, fich verknochert, ihre Geburten auf bestimmte, fernerhin nicht ausartende Species eingeschränkt hatte, und die Mannigfaltigkeit so bliebe, wie fie am Ende ber Operation jener fruchtbaren Bilbungsfraft ausgefallen war. Allein er muß gleichwohl zu bem Ende biefer allgemeinen Mutter eine auf alle biefe Gefchopfe gwedmäßig gestellte Organisation beilegen, midrigenfalls die 3medform der Producte des Thier : und Pflanzenreichs ihrer Möglich: keit nach gar nicht zu benken ist. Alsbann aber hat er ben Erklärungsgrund nur weiter aufgeschoben und kann sich nicht an= magen, die Erzeugung jener zwei Reiche von der Bebingung ber Endursachen unabhängig gemacht zu haben\*)."

3. Der architektonische Berftand. Praftabilismus. Eine ursprüngliche Organisation sei bas Erzeugungsprincip

<sup>\*)</sup> Chendas. II Th. II Abth. §. 80. — Bb. VII. S. 296—99.

ber organischen Natursormen, es gelte ber Grundsat, daß Eebenbiges nur aus Lebendigem hervorgehen könne; so mussen wir hier "
eine doppelte Frage auswerfen: 1) woher die ursprüngliche Organisation, das ursprünglich Lebendige? 2) wie entstehen aus
biesem Principe die lebendigen Körper? in welcher Weise geschieht die Fortpflanzung der lebendigen Natur?

Unmöglich kann die Materie, die an sich nicht organisirt ist, der lette Grund des Lebendigen sein; unmöglich kann die Materie sich selbst organisiren, wenigstens kann der menschliche Berstand, dem die Materie bloß als räumliches Dasein erscheint, eine solche Selbstorganisation niemals begreisen. Aus dem Sessichtspunkte dieses Verstandes (wir haben keinen anderen Gesichtspunkt) hat die Materie nur bewegende, blind wirkende Kräfte und kann daher nicht als das allvermögende Princip der Natur gelten. Dem Leben gegenüber fällt der Grundsatz der "Autokrastie der Materie". Wenn nun das Leben in der Natur die organisirte Materie als ihren letten natürlichen Grund voraussetz, die Materie aber sich nicht selbst organistren kann, so müssen wir die ursprüngliche Organisation von einer Ursache ableiten, die nach Absichten handelt, von einer intelligenten Ursache oder einem architektonischen Berstande.

Die lebendigen Körper sind Naturzwecke, sie sind zugleich Raturproducte: als Naturzwecke sind sie absichtliche Wirkungen, die auf einen architektonischen Verstand als ihre letze Ursache hins weisen; als Naturproducte sind sie materielle Wirkungen, die aus mechanischen Ursachen hervorgehen. Hier ist der Punkt, wo sich das teleologische Beurtheilungs: (Erzeugungs)princip mit der mechanischen Erklärungsweise vereinigt. Der teleologische Grund allein reicht zur Erklärung des Lebens nicht hin; der Meschanismus muß ihm beigesellt werden. Aus bloßen Absichten

läßt sich das körperliche Dasein, aus bloß mechanischen Krästen läßt sich das lebendige Dasein nicht ableiten: es ist Schwärmerei, alles in der Natur aus bloßer Teleologie zu erklären; es ist phantastisch, das Leben in der Natur aus bloßem Mechanismus zu begreisen. Wenn in der Natur bloß das zweckthätige Princip wirksam wäre, und die lebendigen Körper nur teleologisch erklärt würden, so wären die Naturzwecke nicht mehr Naturproducte.

Die erste Ursache zur Entstehung der lebendigen Besen ift teleologisch, die Mittelursachen sind mechanisch. So wird die mechanische Birksamkeit der technischen untergeordnet. Der Mechanismus ist das Mittel oder Berkzeug, wodurch der architektonische Berstand als Natur handelt. In den Erklärungstheorien des Lebens wird es also darauf ankommen, zu bestimmen, wie viel zur Entstehung des lebendigen Individuums die göttliche Birksamkeit (der architektonische Berstand), wie viel die Natur dazu beiträgt.

Hier stehen sich zwei Ansichten gegenüber. Die lebendigen Individuen in der Natur gelten für Producte der göttlichen Wirksamkeit entweder in unmittelbarer oder in mittelbarer Beise; entweder wird behauptet, daß jedes lebendige Individuum, so oft eines entsteht, unmittelbar aus der Hand Gottes hervorgeht, eigentlich von Gott gemacht wird, und die Natur nur den äußeren Anlaß dazu bietet; oder es wird behauptet, daß Gott im Ursprung der Dinge das Lebendige geschaffen, die Anlage alles Lebendigen in der Natur damit gepstanzt habe, und daß von hier aus im Wege reiner Naturprocesse die lebendigen Körper entstehen: die erste Ansicht ist der "Occasionalismus", die andere der "Prästabilismus".

Es ist klar, welche ber beiben Unsichten fich allein mit ber

kritischen Richtung verträgt. Der Occasionalismus hebt alle Natur auf, verwandelt alles Leben in Bunder und verneint damit in der Erklärung und Beurtheilung des Lebens allen Bernunftgebrauch. Das Naturprincip der inneren Zweckmäßigkeit läßt sich mit der occasionalistischen Theorie in keiner Beise verzeinigen. Es bleibt mithin nur der Prastabilismus übrig.

Die Anlage jum Leben im ganzen Umfange seiner Formen ist ursprünglich traft der göttlichen Wirksamkeit gegeben. Daß aus dieser Anlage die lebendigen Individuen auf den Schauplat der Welt hervortreten, ist natürlicher Zeugungsproceß, dessen Bedingungen und Formationen durch den Schöpfungsact selbst bestimmt sind. So ist die erste Ursache des Lebens Schöpfung, alle Mittelursachen Zeugung\*).

### 4. Die Theorie ber Epigenefis.

Innerhalb dieser Grundansicht des Prästabilismus sind entsgegenstehende Theorien möglich. Es lassen sich zur Bestimmung jener ursprünglichen Anlage, aus welcher im Wege des Naturprocesses das lebendige Individuum hervorgeht, zwei Möglichzteiten denken. Iene Anlage ist schon das Individuum selbst, das von der Natur nicht erst hervorgebracht, sondern nur herausgesbracht zu werden braucht; so ist das Individuum, wie es auf dem Schauplatze der Welt erscheint, eigentlich kein Product, sondern nur ein Educt der Natur; es entsteht nicht durch die natürzliche Zeugung, sondern wird dadurch nur entwickelt. Sein Gezeugt = und Gedorenwerden ist "Evolution (Auswickelung)", sein Zustand vor der Gedurt und Zeugung ist "Involution (Einschachztelung)"; gezeugt und gedoren werden ist hier nicht eigentlich

<sup>\*)</sup> Ebenbas. II Th. II Abth. §. 80 u. 81. — Bb. VII. S. 300 — 302.

entstehen, sondern ein Uebergehen aus dem Zustande der Involution in den der Evolution, eine bloße Beränderung der Lebenszustände oder Metamorphose. Das war die leidnizische Theorie von Geburt und Tod, von Leben und Sterben; die Lebensanlage ist nicht der Samen, sondern das Samenthier. Diese Unsicht beißt "Evolutionstheorie".

Ihr steht die andere Ansicht gegenüber, wonach die Anlage zu einem lebendigen Individuum auch ursprünglich gegeben, aber nicht schon das Individuum selbst, sondern nur der Keim desselben ist, den erst der befruchtende Zeugungsproceß zum individuellen Leben erweckt. Nach dieser Ansicht wird das lebendige Individuum wirklich hervorgebracht oder erzeugt, nicht bloß entwickelt. Eine Lebendsgeneration erzeugt aus sich ein neues Geschlecht, eine wirkliche Nachkommenschaft, im eigentlichen Sinn Epigonen: die Theorie der "Epigenesis".

Auf Grund des Prästabilismus ist die natürliche Vermittelung des Lebens entweder Evolution oder Epigenesis. Nach beis den Theorien ist die Anlage zum Leben gegeben, also das urssprünglich lebendige Wesen selbst präsormirt: nach der ersten Anssicht ist es als Individuum, nach der anderen als Gattung (bloß der Anlage nach) präsormirt. Demnach können wir die Evolutions oder Eductionstheorie als die Lehre von der "individuellen Präsormation", die Theorie der Epigenesis oder Production als die Lehre von der "generischen Präsormation" bezeichnen.

Von biesen beiben Ansichten wird aus kritischen Gründen biejenige ben Vorzug verdienen, die mit der Erfahrung am meissten übereinstimmt und den möglich kleinsten Auswand übernatürslicher Kräfte beansprucht. Diesen Vorzug entbehrt offenbar die Evolutionstheorie; hier thut Gott das meiste, die Natur das wenigste, die ganze Theorie steht dem Occasionalismus am näche

sten. Jedes Individuum geht unmittelbar aus der Hand des Schöpfers hervor, der natürliche Zeugungsproces ist eine bloße Formalität; Gott bildet mit unmittelbarer Hand die Frucht, der Mutter bleibt bloß die Ernährung und Auswickelung, der männzliche Samen hat keine bildende, die Frucht bestimmende Krast, sondern dient dem Embryo nur zum ersten Nahrungsmittel; hier ist der größte Auswand des Uebernatürlichen und zugleich der größte Widerspruch mit der Ersahrung, die gleich den Einwurf erhebt: wenn Gott das Individuum bildet, und der natürliche Zeugungsproces zur Entstehung und Bildung des Individuums nichts beiträgt, woher die Bastarderzeugungen in der Natur?

Am Ursprunge bes Lebens scheitert die Physit und jede physitalische Erklärung. Der Ursprung des Organischen kann nur beurtheilt werden nach einem teleologischen Princip und nur gesdacht werden durch eine absichtlich wirkende Ursache: in diesem Punkte urtheilen wir mit dem Prästabilismus. Aber von hier aus nehmen wir den Weg der Natur und ergreisen die Seite des Prästabilismus, welche am weitesten absteht vom Occasionalismus. Von der organisisten Materie aus, die wir als ursprünglich sehen, geht durch die Natur eine lebenbildende und zeugende Kraft, die Blumenbach, der die Theorie der Epigenesis zu der seinigen gemacht hat, den Bildungstried der Materie nannte\*).

II.

Das teleologische Raturfuftem.

1. Der Menich als Endzwed ber Ratur.

Alle Naturbegriffe geben auf die Berknupfung und den Bufammenhang ber Naturerscheinungen, richten fich also auf das

<sup>\*)</sup> Ebendas. II Th. II Abth. §. 81. — Bb. VII. S. 303—805.

Sanze der Ratur, die teleologischen Begriffe ebenso moch als die mechanischen. Die teleologische Naturbetracktung verknüpft die Naturerscheinungen nach zweden und benrtheilt die Natur als eine zwedmäßige Ordnung der Dinge; sie richtet sich auf des zwedmäßige Ganze der Naturwesen und begründet ein teleologisches Naturspskem. In diesem Sosiem werden die Naturpusducte verknüpft als Naturzweste, jedes Naturproduct hat eine Zwedbeziehung auf ein anderes, es ist Nittel in Nudficht auf dieses andere, welches selbst wieder Nittel für ein anderes ist n. s. s. Seizen wir, daß in dieser Ordnung der Dinge ein Naturproduct keinen anderen Zwed hat als sein eigenes Dassein, so ist es letzter Iwed, Endzwed der Natur; sehen wir, daß sein Dasein bedingt ist durch seine Zwedmäßigkeit für ein anderes Naturproduct, so ist es Nittel der Natur, nothwendiges Nittel.

Diese relative Zwedmäßigkeit ift die außere, welche selbst begründet ist in der inneren Zwedmäßigkeit der ganzen Ratursordnung. Rur für organisirte Wesen können andere Raturdinge zwedmäßig sein. Wasser, Luft, Erde können als Mittel sür Pflanzen und Thiere, aber nicht als Mittel sür Gebirge gelten. Es giebt nur eine einzige äußere Zwedmäßigkeit in der Natur, die zugleich eine innere ist, nur einen einzigen Fall, wo es der innere Naturzweck eines Daseins ist, Mittel für ein anderes zu sein: dieser Fall sindet statt, wenn zwei Erscheinungen dergestalt sür einander organisirt sind, daß sie zusammen ein lebendiges, organisirendes Ganzes bilden; so verhalten sich innerhalb derselden Gattung die beiden Geschlechter, die zusammen die zeugende Gattung selbst ausmachen.

Die Kette ber Naturzwecke läuft nach ber außeren 3wecks mäßigkeit fort, die bas Dasein jedes Dinges einem anderen als Mittel unterordnet. Es fat is Inner genfressen Abiere, die Birms is mit in der Mittel für den Menschen: we mit in der Mehmen, "die gewäckenschen Mittel für den Menschen: we mit inpigen Buchs des Pflanzenreicht, weber selben erstickt werden würden, zu maßiger is selben erstickt werden würden, zu maßiger is mit, indem er diese versolgt und verminden, en werden wirt, indem er diese versolgt und verminden, en gewicht unter den hervordringenden und zerkinsen diesen. Natur gestistet werde \*)."

Soll das teleologische Naturspstem ein wirfiele bei scholossenes System ausmachen, so muß es in der Rette ter Vieller zwede ein letztes Glieb geben, dem alle anderen Naturales sie Mittel untergeordnet sind: einen letzten Naturzwed, einen Enterwed der Natur und der Schöpfung.

In der Natur, so weit sie als Sinnenwelt reicht, gickt es nur bedingte Zwecke, nur Mittel. Man wurde der Birkungs art der Natur, wie die Erfahrung sie zeigt, auf das äußerste widersprechen, wollte man annehmen, daß irgend ein Ding letzter Zweck der Natur sei. Benigstens die Natur selbst behandelt keines ihrer Geschöpfe, als ob es ihr um die Erhaltung desselben einzig zu thun sei. Iedes Naturgeschöpf ist den verwüssenden Naturgewalten ausgesetzt und unterworfen, jedes verfällt dem allgemein waltenden, alles beherrschenden Naturmechanismus. Innerhalb der Natursphäre erscheint die Zweckmäßigkeit der Natur nirgends auf einen letzten Zweck berechnet.

Unter ben sinnlichen Naturerscheinungen ift ein letzter 3wed ber Natur nicht zu entbeden. Gin folcher letzter 3wed konnte nur ein solches Wesen sein, bessen Dasein nicht Mittel ift für ein

<sup>\*)</sup> Ebendas. II Th. II Abth. §. 82. — Bb. VII. S. 305 — 310.

anderes, sondern nur sein eigener Zwed. Um aber sein eigener Zwed zu sein, dazu ift ein Wesen nothig, das sich selbst zu seinem Zwed machen kann: ein Wesen, welches fähig ist, Zwede zu sehen, nach Zweden zu handeln, sich die Ratur als Mittel zu unterwersen. Diese Fähigkeit setzt ein Bermögen der Intelligenz und des Willens voraus, ein Bermögen der Freiheit, welches den materiellen Erscheinungen als solchen sehlt.

Unter den Geschöpfen der Natur giebt es nur eines, welches diese Fähigkeit besitt: der Mensch. Darum ist der Mensch allein sähig, als Endzweck der Natur beurtheilt zu werden, nicht sossen er Geschöpf der Natur oder lebendiges Besen, sondern sosern er Intelligenz und Wille ist. So führt uns hier die Teleologie auf den Punkt zurück, von welchem die kritische Philosophie ausging: zur menschlichen Vernunft, zum Menschen als Vernunstwesen.

### a. Die menichliche Glüdfeligfeit.

Wenn nun der Mensch als Endzwed der Natur gilt, so kommt ihm diese Geltung nicht unbedingt zu und nicht in jeder Rücksicht. Nennen wir die Bollkommenheit seines sinnlichen Zustandes, nämlich die allseitige, dauernde und größte Befriedizung seiner Triede Glückseligkeit, so ist dieser Zustand nicht der letzte Zweck der Natur. Es ist nicht der Zweck der Natur, daß der Mensch glücklich sei. Dann dürste die Natur nichts weiter sein als wohlthätig für den Menschen; dann wäre diese dem Menschen gewidmete Bohlthätigkeit die Summe aller Wirkungen der Natur, daß Ziel ihres Handelns, das Facit ihrer Rechnung. So träumte sich Rousseau die Natur. Dem widerstreitet die Erschrung. Wäre die Glückseligkeit des Menschen der letzte Naturzzweck, so würde die Natur ihren letzten Zweck versehlen. Der Mensch ist nicht glücklich. Zebe menschliche Slückseligkeit ist mos

mentan, ein Augenblid ber Befriedigung, ber ichon im nachften Augenblicke erlischt und einer neuen Begierde Plat macht. jeber menschlichen Befriedigung erwachen so viele neue Beburfniffe, und jedes Bedürfniß ist Gefühl bes Mangels, Schmerz, Nichtbefriedigung, Gegentheil ber Glückfeligkeit. Der Mensch ift nicht gemacht, bag die Natur feine Bedürfniffe ftille; bie Natur ift nicht gemacht, bem Menschen wohlzuthun. Mensch ift so wenig als irgend ein anderes Geschöpf ber Liebling Als Naturwesen ist er Ding unter Dingen, ein Glied in ber Rette ber Befen. In ber Rette giebt es feine Gludfeligkeit. hier ift ber Menfch fo wenig als ein anderes Geschöpf ausgenommen von ben Plagen und Zerstörungen ber Natur. Und felbft wenn bie menschliche Glückfeligkeit ber lette 3med ber Natur mare, fo konnte fie niemals ber lette 3med bes Menschen selbst fein. Er bestimmt fich felbst feine 3mede. freies Wesen kann unmöglich auf bas bloße Wohlsein ausgeben: noch weniger kann fein 3med fein, fich wohlthun gu laffen, und noch bazu sein letter 3med! Go führt uns hier die Teleologie ju bem Puntte jurud, mo bie Sittenlehre ftanb, als fie erklarte, ber 3wed bes Menschen sei nicht seine Glückseligkeit\*).

#### b. Die menschliche Gesellschaft.

Der Mensch ist ber letzte 3wed ber Natur als intelligentes, selbstthätiges Wesen, sofern er selbst seine Zwede sett, seine Mittel wählt, die Natur als Mittel für die eigenen Zwede braucht: biese menschliche, die Natur beherrschende Zwedthätigkeit ist Cultur. Die erste Bedingung zur Cultur ist die Geschicklichkeit. Die menschliche Bildung ist der die menschliche Glückseligkeit weit überragende Zwed der Natur. An die Stelle des Naturgenusses tritt die Arbeit, die ersinderische Thätigkeit, die ein neues Men-

<sup>\*)</sup> Chendas. II Th. II Abth. §. 83. — Bb. VII. S. 311-312.

thentelen bewechting: jeder innacht seine Antise und mist sie waterend mit allen anderen, in diesen Baneiser ausgen, wir allen kangeddieset, die Zwierricht mit allen inner Magen, wir allen kindernissen site die Treie Ennachtung der menichtlicher Vannsaulagen. Tiese hindernisse werzuminnen und die Bedingungen einzuführen, welche den Swielrum der menichtlichen Antise irregien mit schen, wird die durzeitliche Gesellichert, der Kenteiskant, pilete eine welchingerliche Bereinigung mittig. So über mit sier die Teleologie auf den Pault pariel, mit dem die fam tilche Rechtsleine entet.

### a Die inberiche Bilbung.

Die Bilbung bantigt unt ertnet bie reben Raturtriebe, verleinent bie menfalliden Begierten, versielflicht burd bie er fellige Gultur bie Betürfniffe unt Reigungen, erweit burch bie unehmende Geschicklichkeit, burch ben machienten Reichtum ben hang jum Entbehrlichen und erichafft fo ben Lurus, moraus ohne Zweisel eine Menge Uebel bervorachen. Rouffean fab im Burus nur eine Entartung ber menichlichen Ratur und in feinem Gefolge nichts als Uebel. Doch bat die Liebe jum Ent: behrlichen auch eine wohlthätige und befreiende Birfung. In bemielben Grade als ber Mensch frei wird von der Rothdurft bes Lebens, erweitert fich sein Gemuth und erhebt fich über bie bürftigen Befriedigungen bes materiellen Daseins und ben engen Areis ber gemeinen Begierben; er begehrt die Dinge nicht mehr jum roben Benuß, sondern fangt an fie zu betrachten und an ihrem Schein, an ihrer Form Bohlgefallen zu empfinden. Die Bilbung bahnt ben Beg zur äfthetischen Naturbetrachtung, zur Aunst und Biffenschaft. Der robe Raturmensch verhalt fich zu den Dingen sinnlich begehrend und eben darum nicht äfthetisch

<sup>\*)</sup> Ebenbas. II 2h. II Abth. §. 83. — Bb. VII. 6. 313. 14.

betrachtend. "Durch der Begierde blinde Fessel nur an die Ersscheinungen gebunden, entstoh ihm ungenossen, unempfunden die schöne Seele der Natur."

Suchen wir also die Natur auf in ihrem letten 3wede, so werden wir hingewiesen auf den Menschen, wie er lebt nicht im Stande der Natur, sondern im Stande der Bildung, im freien Rechtsstaat, in der wissenschaftlichen und ästhetischen Betrachtung der Dinge, in Philosophie und Kunst. So führt uns hier die Teleologie auf den Punkt zurud, den in der menschlichen Natur die Kritit der ästhetischen Urtheilskraft erleuchtet hatte: ich meine jene Harmonie der Gemüthskräfte, in der wir mit reinem, uninteressirtem Bohlgefallen die Objecte betrachten\*).

### 2. Der sittliche Enbzwed.

Mit ber zunehmenden Freiheit bes Menschen nabert fich bie Natur immer mehr und mehr ber letten Erfüllung ihres Endzwecks. Bahrhaft frei ift der Mensch, wenn er völlig unbebingt handelt, völlig unabhängig von ber Natur und ben Dingen, also auch unabhangig von feinen eigenen natürlichen b. b. felbstfüchtigen 3wecken: bieses von aller Selbstsucht freie Handeln ist bas moralische. Die wahre Freiheit ist allein die sittliche; nur der moralische Mensch ist wirklich frei. Die sittliche Freiheit ist ber hochste 3wed bes menschlichen Lebens, ber einzige unbedingte 3wed, ben wir tennen, ber lette 3med ber Natur, ber Endamed ber Schöpfung. Nicht in bem, mas man genießt, liegt ber Berth bes Lebens, sondern allein in dem, was man thut. Lage ber Werth bes Lebens in ber Summe ber Lebensgenuffe, so mare er nichtig, benn jeber Genuß ist Bermefung. Den Werth unseres Handelns macht allein die Freiheit. Abhängig von der Natur

<sup>\*)</sup> Ebenbas. II Th. II Abth. §. 83. — Bb. VII. S. 315 figb.

und von den eigenen natürlichen Begierben, haben unsere Handlungen keinen anderen Zweck und darum auch keinen anderen Berth als den Genuß. Liegt nun der Werth des Lebens nicht im Genuß, so kann ihn nur das Thun enthalten, welches vollkommen frei ift, unabhängig von allen sinnlichen und selbstsweck von Reigungen: das rein moralische Handeln. Der Endzweck der Ratur ist der Mensch nicht als sinnliches, auch nicht bloß als verständiges, sondern als intelligibles Wesen, als Subject der Moralität. So führt uns hier die Teleologie wieder auf den Punkt, wo die kantische Sittenlehre stand, als sie erklärte, der Zweck des Menschen sei das sittliche, in der guten Gesinnung gegründete Leben\*).

#### III.

## Teleologie und Theologie.

### 1. Phyfitotheologie und Moraltheologie.

Die teleologische Betrachtungsweise verknüpft die Dinge durch den Begriff der Zwecke und bildet so die Borstellung von einer zweckmäßigen Ordnung der Dinge. Es liegt in der Natur der teleologischen Beurtheilung, daß sie nicht irgendwo an einem beliebigen Punkte stehen bleibt, sondern fortschreitet und sich zu erweitern sucht zu dem Ganzen einer teleologischen Beltbetrachtung, zu der Idee einer nach Zwecken geordneten Belt. Um den Begriff eines zweckmäßigen Beltganzen zu bilden, sind drei Bedingungen nothwendig: 1) die Erfahrung zweckmäßig bestimmter Objecte (organisitrer Erscheinungen) und die fortlausende Verzkulfung derselben zu einer Reihe von Naturzwecken, 2) die Schließung dieser Reihe durch einen lehten Naturzweck, durch

<sup>\*)</sup> Ebenbaf. II Th. II Abth. §. 84. — Bb. VII. 6. 316 — 318.

einen Endzweck ber Welt, 3) die Begrundung dieser Reihe durch eine oberste Ursache. Eine endlose Reihe bildet kein System. Um ein System auszumachen, muß die Reihenfolge der Dinge geschlossen sein durch ein Princip, woraus sie folgt, und durch ein letztes Glied, das sie vollendet.

Diefes lette Glied in der Ordnung der Naturzwecke, diefer Endamed ber Welt ift bargethan: es ift ber Mensch als awedsebendes Besen, ber moralische Mensch, ber seine Freiheit zum Brecke seines Handelns macht, es ist die menschliche Freiheit als Selbstaweck. 3medbestimmung ift Werthbestimmung. bie Welt einen 3weck hat, so muß sie auch einen Werth haben. Jebe Werthbestimmung ift ein Begriff, ein Urtheil. Wenn es in der Welt keine vernunftigen Wesen giebt, fahig den Werth ber Dinge zu beurtheilen, so haben die Dinge keinen Berth, so bat bie Belt keinen 3wed. Dieses urtheilenbe Besen ift ber Menfch, er allein unter allen Geschöpfen ber Natur. Darum ift alle 3medmäßigkeit ber Natur burch bas Dafein bes Menschen bedingt, barum gilt ber Mensch als ber Endzweck ber Dinge.

Das Erste ist, daß wir Iwede in der Welt ersahren und diese teleologischen Ersahrungsurtheile verknüpsen; das Iweite ist, daß wir die Reihe durch ein letztes Glieb schließen; das Dritte ist, daß wir sie durch eine oberste Ursache begründen. Wir wols len den ersten Begriff der natürlichen (empirischen) Iwede "physsische Teleologie", den zweiten Begriff der moralischen Iwede "moralische Teleologie", den letzten Begriff einer obersten Ursache der nach Iweden geordneten Welt "Theologie" nennen. So bleibt uns als letzte Ausgabe noch übrig die Bestimmung der Theologie auf Grund der Teleologie.

Die Teleologie unterscheibet sich als physische und moralische. In beiden Richtungen kann der Weg zur Theologie gesucht werben. Bestimmen wir den Begriff der obersten Endursache der Welt nach Naßgabe der physischen Zweckmäßigkeit, so entsteht die "Physikotheologie"; bestimmen wir diesen Begriff nach Naßgabe der moralischen Zweckmäßigkeit, so entsteht die "Noral = oder Ethikotheologie".

Untersuchen wir zuerft, ob die Physitotheologie ihre Aufgabe löft, ob es nämlich möglich ift, wenn man von der phofischen Teleologie ausgeht, zur Theologie d. h. zum Begriffe Gottes au tommen? Es seien uns in ber Erfahrung zweckmäßige Naturerscheinungen gegeben, Raturproducte, die wir nicht anders benn fals Raturzwede beurtheilen konnen. Es ift erlaubt, von ber Wirtung auf eine ihr proportionale Ursache zu schließen, von awedmäßigen Naturerscheinungen auf awedthätige und barum intelligente Raturfrafte, auf verständige Urwesen: bas find gottliche in ber Natur wirksame Kräfte, aber nicht Gott; bas find mit gewissen Bollkommenheiten ausgerüftete Naturen, aber nicht ein absolut vollkommenes Befen. Biele Bollkommenbeiten find nicht alle Bollfommenheit; gewiffe gottliche ober vielmehr bamonische Naturkräfte find nicht Gott in seiner Einheit. phyfische Teleologie kommt nicht einmal zur Einheit, geschweige jur Bollfommenbeit und Beisbeit bes gottlichen Befens. wenn die Einheit der Beltursache mit Spinoza in pantheistischer Beise gebacht wird, so wird auf biesem Bege bie Intelligenz und Beisheit berselben eingebüßt. Go kommt bie physische Teleologie, wenn fie fich streng an die Richtschnur halt, die ihre Ausgangspunkte bezeichnen, jur Damonologie, aber nicht zur Theologie. Es giebt keine Physikotheologie. Bas man fo nennt. ist migverstandene physische Teleologie; ber Begriff ber Naturzwede kann ben Begriff Gottes propabeutisch vorbereiten, aber nicht philosophisch begrunden. Es bleibt also zur Bestimmung

ber oberften Beltursache, jur Begrundung bes teleologischen Beltspftems nur die Moraltheologie übrig \*).

Man kann die oberste Weltursache nicht bestimmen ohne Einsicht in den letzen Weltzweck. Kein Naturzweck ist undebingt, keiner ist der letzte. Schon aus diesem Grunde ist die physische Teleologie unvermögend zur Begründung der Theologie. Erst mussen wir die Kette der Naturzwecke ganz übersehen und die naturliche Zweckmäßigkeit völlig durchschauen, bevor sich etwas ausmachen läßt über die oberste Beltursache.

Nur ber Menich tann als Endzweck ber Belt gelten: nicht ber menschliche Weltgenuß, auch nicht bie menschliche Weltbetrachtung, sondern der menschliche Wille, nicht der finnliche, selbstfüchtige, sondern ber freie, moralische Wille. "Es ist nur bas Begehrungsvermögen, aber nicht basjenige, mas ihn von ber Natur (burch sinnliche Antriebe) abhängig macht, nicht bas, in Ansehung beffen ber Werth seines Daseins auf bem, mas er empfängt und genießt, beruht, fondern ber Werth, welchen er allein fich felbst geben tann und welcher in bem besteht, mas er thut, wie und nach welchen Principien er, nicht als Naturglieb, sonbern in ber Freiheit seines Begehrungsvermögens handelt, b. b. ein guter Bille ift basjenige, woburch fein Dasein allein einen absoluten Werth und in Beziehung auf welches bas Dasein ber Belt einen Endzweck haben kann." Also ift ber Endamed ber Welt ber Mensch unter (nicht nach) moralischen Gesetzen, b. i. ber Mensch, ber nicht nach bem 3mange bes Sittengesetes banbelt, sondern das selbstgegebene Gesetz mit Freiheit und bloß um bes Gesetzes willen ausführt. Der moralische Mensch kann nicht anders als das hochste Gut zu seinem Endzweck machen, b. i. die Burbigkeit gludfelig zu sein, die Gludfeligkeit als Folge ber

<sup>\*)</sup> Ebendas. II Th. II Abth. §. 85. — Bb. VII. S. 318—325.

Zugend. Er muß also die Ratur benten in Beziehung zur Sitt: lichkeit, b. h. als zweckmäßig für die moralische Kreiheit, als Bebingung jur Berwirflichung bes bochften Gutes; also muß er die Welt benken als bedingt durch eine Ursache, welche die Natur zwedmäßig für die moralische Freiheit eingerichtet, diese zum Endziele der Belt und die fittlich vollfommene Menschheit jur Absicht ber Schöpfung gemacht hat: er muß die oberfte Beltursache als einen moralischen Belturbeber vorstellen, der in allen Puntten bem Begriffe Gottes gleichtommt. Beariff Gottes führt und die moralische Teleologie. Es giebt keinen anderen Beweis für das Dasein Gottes als das moralische Argument, keine andere Theologie als die, welche auf ethischen Begriffen beruht. Das ift nicht theologische Ethik, sondern Ethitotheologie. Der moralische Beweis gilt nicht fur die Erkenntniß, sondern bloß fur bas Sandeln; er ift nicht zur Sittlichkeit, sondern durch dieselbe nothwendig. Nicht die Ueberzeugung vom Dasein Gottes macht die Sittlichkeit, sondern die Sittlichkeit macht biese Ueberzeugung.

So führt uns hier die Kritik der teleologischen Urtheilskraft auf den Punkt zurück, wo die Kritik der reinen Vernunft stand, als sie auf den einzig möglichen Ausweg hindlicke, den die raztionale Theologie übrig behielt, nachdem ihre theoretischen Grundlagen alle zerstört waren. Sie führt uns genau auf den Punkt, welchen die Kritik der praktischen Vernunft einnahm, als sie den Begriff des höchsten Guts festgestellt und die Antinomie desselben ausgelöst hatte\*).

2. Moraltheologie und Religion.

Der Begriff ber moralischen 3wedmäßigkeit ber Belt giebt

<sup>\*)</sup> Chendas. II Th. II Abth. §, 86 u. 87. — Bb. VII. S. 325 u. 26. S. 333 Anmerkg.

für bas Dasein Gottes ben einzig möglichen und haltbaren Beweisgrund. Aus bem Begriffe Gottes folgt nie bas Dafein Gottes; eben so wenig aus dem Begriffe ber Welt ober ber eristirenden Dinge, eben so wenig aus bem Begriffe ber naturlichen 3med-Dieser lette, physikotheologische Beweis, um ben sich besonders Reimarus verdient gemacht hat, vermischt sich in ber Ausführung unwillkürlich mit bem moralischen Argument und gewinnt baburch die überzeugende Beweiskraft, die seinen eigenen Mitteln fehlt; von sich aus hat er kein Recht, von einem Endamede ber Belt zu reben, also auch tein Recht, sich auf bie Beisheit Gottes zu berufen, benn es giebt keine Beisheit ohne Endamed und teinen Begriff Gottes ohne Beisheit. Gine folche Bermischung beterogener Borftellungen mag bingeben, wenn es blog um eine gemuthliche Beweisführung ju thun ift. Sanbelt es sich aber um fritische Ginsicht, so muß jebe Berwirrung forgfältig vermieben und ber moralische Beweis von bem physitotheologischen genau abgesonbert werben.

Der moralische Beweis gründet sich auf den Begriff bes moralischen Weltzwecks, also auf ein teleologisches d. h. restectizendes Urtheil. Er hat mithin nur subjective Geltung. Nach der Beschaffenheit unseres Erkenntnisvermögens können wir die Welt nicht anders beurtheilen, als daß sie bedingt ist durch einen sittlichen Endzweck und darum geschaffen ist durch göttliche Beisheit.

Der moralische Beweis ist vollsommen überzeugend, aber nicht in theoretischer Weise, benn es giebt keinen Grad bes theoretischen Fürwahrhaltens, ber uns bas Dasein Gottes begreislich ober annehmbar machen könnte. Gott ist kein Object ber Ersfahrung, er ist keinem Objecte ber Ersahrung vergleichbar: barsum ist sein Dasein weber burch einen logischen Vernunftschluß

noch burch Analogie zu beweifen. Das Dafein Gettes ift nicht bedingt, barum barf es auch nicht in bedingter Beiffe gelten: es giebt von bem Dafein Gottes weber einen Bahricheinlichkeitsbeweiß noch einen hovorheitschen Bernunflichung.

Die Borfiellung bes fittlichen Entrwecks grandet fich auf bas Bermögen ber Freiheit. Die Freiheit in Thatiache in uns; unter allen Ideen ift bie Freiheit bie einzige, beren Eriffeng feft-Acht. Bon hier aus empfängt ber meralische Beweis feine Reslität. Freiheit ift praftisches Bermogen: Die barauf gegrundete Ueberzeugung ift praftische Gewisbeit. Praftische Gewisbeit if Glaube, Glaube aus Bernunftbeturinif, Bernunftglaube. So begrundet die Moraltheologie nicht eine Gotteserkenntnis, sonbern Gottesglauben. Die Gesetze ber Freibeit, Die fittlichen Pflichten, bie moralischen Endzwede bes Menschen erscheinen jett als gottliche Gebote: fie werden als folche geglandt; biefer moralische Glaube ist Religion. Go begründet ber Begriff ber moralischen 3wede die Theologie nicht als Biffenschaft, sondern als Religion; ber moralifche Beweis vom Dafein Gottes, ber Tenbeng nach so alt als die menschliche Bernunft selbst, giebt augleich ber Theologie die nothwendige und wohlthuende Ginschränkung: Theologie ift nicht als Biffenschaft, sondern nur als Religion möglich \*).

Theologie als Wiffenschaft ist Theosophie; Theologie auf Grund ber in ber Natur sich offenbarenden Zweckmäßigkeit ist Damonologie: jene übersteigt die menschliche Vernunft, diese vermenschlicht das Wesen Gottes; dort entstehen überschwengliche und vernunftverwirrende, hier anthropomorphistische Gottesbegriffe. Beide verderben und verunstalten die Religion: die Theosophie macht die Religion zur Magie, die Damonologie macht

<sup>\*)</sup> Ebenbas. II Ah. II Abth. §. 88. — Bb. VII. S. 338 figb.

sie zum Götzendienst; auf theosophischer Grundlage wird die Religion "Theurgie" und lebt in dem Bahn, das göttliche Handeln begreifen und eben dadurch auch beeinstuffen und gleiche sam bedingen zu können; auf dämonologischer Grundlage wird sie "Idololatrie"\*).

Die Moraltheologie ist von beiden gleich weit entfernt, sie macht das Wesen Gottes nicht erkennbar, sondern bloß denkbar; sie benkt es nicht nach sittlichen und natürlich menschlichen Anaslogien, sondern rein moralisch; sie führt zum moralischen Glausben und dadurch in den Brennpunkt der ächten, in der menschlichen Vernunft selbst begründeten Religion. So kehren wir hier am Schlusse der teleologischen Urtheilskraft zu dem Punkte zurück, wo die kantische Philosophie den Uedergang gemacht hatte von der Sittenlehre zur Glaubenslehre, von der Kritik der praktischen Vernunft zur Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Verzuunft.

Wir haben die Höhe der kritischen Philosophie und damit den freisten und letzten Umblick gewonnen über alle Gebiete der menschlichen von dem Lichte der Kritik durchdrungenen und erhellten Vernunft, über die Lage und den Zusammenhang dieser Vernunftgebiete. Wir haben das kantische Lehrgebäude in seiner Grundlegung entstehen, in seinem systematischen Ausbau sich ordnen und vollenden sehen dis zu der abgeschlossenen Gestalt, in welcher es jetzt als ein Ganzes in allen seinen Theilen einleuchtet. Die innere Ordnung dieser Theile und die geschichtliche Folge der Untersuchungen entsprachen einander sast durchgängig, und wir haben diese Uebereinstimmung in dem Sange unserer Darstellung so viel als möglich beobachtet und festgehalten.

Die Aufgabe biefes Werks war die Entwicklung und ge-

<sup>\*)</sup> Ebenbaf. II 2h. II Abth. §. 89. — Bb. VII. S. 345 figb.

schichtliche Rachbildung ber kantischen Lehre, die um ihrer Bichtigkeit und Tragweite willen eine fo genaue Auseinanderfetzung und darum einen so großen Umfang nöthig machte. Diese Auf: gabe ift, fo weit wir es vermochten, geloft. Die Beurtheilung ber kantischen Lehre fällt mit ihrer geschichtlichen Fortbildung gusammen und gehört nicht mehr in bieses Werk. Die Lösung bes kantischen Problems enthält eine Reihe neuer Probleme, welche bie Richtungen ber nachkantischen Philosophie bezeichnen und unmittelbar beren Ausgangspunkte werben. Diese Richtungen insgesammt sind noch in lebendiger Fortentwicklung begriffen, und man barf fich burch ben Reichthum, die Berschiedenartigkeit und bie Gegenfage berfelben nicht täuschen laffen über ihren gemeinschaftlichen Ursprung und ihre gemeinschaftliche Abhängigkeit von Sie bilben im weiten Sinne bes Worts bie Schule Rant's, die einen ganz anderen Anblick gewährt als die Schulen ber brei Hauptphilosophen ber neuern Zeit vor Kant, ich meine bie Richtungen, bie von Bacon, Descartes und Leibnig abstam= Bon Bacon zu Locke und von biesem zu Berkelen und men. hume, von Descartes ju Spinoza, von Leibnig ju Bolf und ben Entwicklungsformen ber beutschen Aufklärung geht ber Weg in einer Richtung vorwärts; Diefe Bege convergiren in Rant, und von hier aus entwickeln sich nach verschiedenen und entgegen: gesetten Seiten eine Reihe bivergirender Richtungen. Die erfte große und entscheibende Fortbilbung geschieht burch die Biffe n : Der Uebergang von Kant ju Richte und bie Schaftslehre. Entwicklung ber Wiffenschaftslehre selbft bilbet ben Gegenftand unserer nächsten Aufgabe und ben Inhalt bes folgenden Banbes.

Drud von Fr. Frommann in Jena.



